B EDITORIAL

Pensar la paz en un mundo violento

Ellibro del Génesis narra la caida de la primera pareja y sus
consecuencias. Dios cre6 el mundo armonico y, por la am-
bicion de la primera pareja, entro6 el pecado al Paraiso. La
guerra se nos presenta como una constante de la libertad
caida. El primer homicidio lo cometio un hombre contra
su hermano, y fue instalada la guerra entre los hombres
desde entonces.

En la Iliada, la musa de Homero le canto a la guerra, las
armas y las bellas acciones de los héroes. Se trata de un rela-
to sobre la utilidad y la gloria de la guerra; si bien, tambien
narra sus incomodidades y sus desventuras, la vision integral
parece corresponderse con la del género epico y, finalmen-
te, valora positivamente la guerra. No es el tmico monu-
mento a la violencia que nos leg6 la Antigiiedad ni el que
mas se ensana en el triunfo de los vencedores, pues aun-
que mas queda, otra voz que expresa anhelos de paz tambiéen
se deja oir en la Iliada: una voz frecuentemente femenina
hace contrapunto a la de los héroes.

No es extrafio que la filosofia, desde sus albores, se haya
ocupado de la reflexion sobre la violencia y la paz. La teoria
politica moderna no corre el riesgo del pacifismo, ya sea
ingenuo o pactado a vil coste. Cuando ha querido contener
los afanes belicosos ha pensado en los terminos de la guerra
digna de ser llamada justa, si no la ha exaltado de plano
como privilegio de los fuertes o como razon de Estado. Sin
embargo, el antiguo entusiasmo por la guerra se encuentra
en franca tension con la conviccion, hoy tan extendida, de
que es preferible la paz. En el mundo moderno, aparejada a
la amenaza de la aniquilacion humana, ha venido ganando
terreno la maxima: “No debe haber guerra entre los hom-
bres”, pues la guerra, hoy, seria total y no cabria llamarla ni



justa ni proporcionada. Como al inicio, flota la pregunta:
¢Acaso soy yo el guardian de mi hermano?

Después de los terribles ataques en Paris, Beirut y otras
ciudades, que dejaron mas de cien victimas, parece que nue-
vas formas de la guerra nos acechan, guerras inasibles, inma-
nejables, posmodernas, no declaradas, guerras instaladas en
aparatos economicos y politicos que siguen generando miles
de victimas invisibilizadas, personas que pareciera no mere-
cen ser lloradas. No sabemos ya si habra una tercera guerra
mundial o mas bien es que ella se ha colado ya como de in-
cognito y sin previo aviso. Nuevas coordenadas geopoliticas
se estan trazando y es imposible ya comprender al mundo
como un partido de dos bandos. América Latina, en particu-
lar, se cuela como por la puerta de atras —para utilizar la
expresion de Paz—, en el escenario sobre las nuevas formas
de la guerra, manteniendo regimenes violentos instituciona-
lizados y aceptando como normalidad innumerables muer-
tos en las calles y en los diarios. Mltiples villas, pueblos y
ciudades pueden vivir gracias al status quo que la violencia
y la guerra entre sus pares les otorga. ;Es la guerra, hoy,
contra la ley? ;Se combate a un solo enemigo? ;Quienes son
los malos y quiénes son los buenos?

En las sesiones mas recientes del Seminario de Filosofia
Social del CISAV, de donde se alimenta nuestra seccion Dia-
logica, hemos querido abordar la grave amenaza que repre-
senta la violencia intestina para México y América Latina, asi
como pensar en posibles sendas de paz. Con tales miras, he-
mos invitando a Teresa Santiago y a Marila Martinez Fisher
a pensar estas cosas. Dialogica reproduce su conversacion en
torno a la filosofia de Kant sobre la paz perpetua. Parece
mas pertinente que nunca.

No lejos de estas coordenadas, en otra tension entre lo
etico y lo politico, la seccion Estudios comienza replantean-
do los conceptos de inmigrante y frontera. Siguiendo a Alfred
Schutz, Canela y Rincon critican las convenciones alrededor



de estas nociones, recordando que, antes que una masa esta-
distica anonima, los inmigrantes son personas.

A continuacion, Rocio Cazares expone la recreacion
que hace Quinn de las concepciones neo-humeanas de la ra-
cionalidad practica y rechaza el argumento con el cual ¢l
cree oponerseles. Segun é¢l, los neo-humeanos afirman que
¢sta puede ser descrita como racionalidad instrumental y de
ello se seguiria que el uso eficiente de la racionalidad practi-
ca seria consecuente con la eleccion de fines viles. Por un
lado, Cazares discute el caracter solamente instrumental de
la racionalidad practica. Por otro, llama la atencion sobre las
cuestiones, mas amplias, de los fines y de cual sea el bien del
agente moral.

Mas adelante, Dobre puntualiza la recepcion, en la obra
de Kierkegaard, tanto del Romanticismo como de la obra de
Schleiermacher. Dobre argumenta que la filosofia de la sub-
jetividad, tan caracteristica del danés, le debe masa Schleier-
macher que, como defienden los comentadores, a Hegel. A
continuacion, Jerade expone la ontologia de la vulnerabili-
dad, concebida por Judith Butler en dialogo con Lévinas y
ante los atentados del 11S o los crimenes de Estado, como
los cometidos en Guantanamo o los que ain permanecen
sin esclarecer, de los 43 de Ayotzinapa. Butler se mide con
la cuestion de Antigona al hablar sobre las politicas del due-
lo y su tension con la ética: considera las vidas incomodas,
rechazadas, ;mas acaso no dignas de duelo? Finalmente,
Sanchez Soberano argumenta el mundo de la vida natural
como principio de la reflexion filosofica en la fenomenolo-
gia de Husserl.

Nuestro amigo Jean Robert, marcando el rumbo de
la conversion ecologica, se adelant6 algunas décadas a la
Cumbre de Paris que se reunio en 2015 para pactar la tran-
sicion a energias alternativas como medida de urgencia para
detener el calentamiento global. En la seccion Coloquio,
reproducimos una conversacion con Jean Robert. En ella,

nos cuenta sobre su encuentro con Ivan Illich, de quien seria



gran amigo y muy cercano colaborador, y de las inquietudes
que compartio con él. Primero, nos habla sobre la propor-
cion y sobre su rompimiento, en el concurso de los sentidos
para la percepcion del mundo. A continuacion, pasa revista
de la desmesura de los suefios industriales del progreso infi-
nito y de como rompen con los dominios convivenciales.

A su juicio, es importante contener las ambiciones faus-
ticas de la ciencia, la tecnologia y las instituciones contem-
poraneas y repensar el mundo. Nos invita a hacerlo parados
sobre nuestro propios pies y mirandonos a los ojos. Nos in-
vita a imaginar las ciudades como atmosferas propicias de las
relaciones solidarias entre los hijos de una misma matriz, a
los ciudadanos como correponsables los unos de los otros.
Acaso construyéramos otras ciudades si consideraramos que
somos guardianes de nuestros hermanos. En ese sentido,
rastrea la peculiar hybris moderna en la desencarnacion de la
caridad y discute el mysterium inquitatis, haciendo un repaso
de la obra de Illich.

En las resenas, Jose Alfonso Villa Sanchez nos habla de la
tarea metafisica en la construccion del cosmopolitismo. Es
la invitacion a un estudio monografico de la obra de Bernard
Lonergan en el que se sefialan los limites y los alcances de la
Modernidad, vistos desde la particularizacion de la razon y
la realidad que representa el abandono de la metafisica.
Eduardo Gonzalez Di Pierro resena una compilacion de tex-
tos, fruto de un homenaje a la obra y el pensamiento de Luis
Villoro. Queda manifiesto el influjo de la obra del filosofo
mexicano en las investigaciones de la Universidad Michoa-
cana de san Nicolas de Hidalgo. Finalmente, Cintia Lujan
sostiene que leer la obra de Ortega y Gasset en clave feno-
menologica, tal como se hace en el texto del filosofo espa-
fol Javier San Martin que reseha, es indispensable para
comprender el pensamiento del filosofo de la generacion
del 98, pues esto permite lanzar luz sobre la recepcion de las
ideas del filosofo en la filosofia espafiola de la segunda mitad
del siglo XX.



En un mundo colmado de amenazas, armas y violencia
en la vida privada como en la pblica, es facil caer en la ten-
tacion de pensar que la mejor manera de enfrentar la violen-
cia es con una violencia mayor. El peligro de caer como en
un tobogan en la espiral de la violencia es, entonces, inquie-
tante; en esta logica es inevitable la guerra y, al final, una paz
impuesta por el argumento disuasivo de una amenaza ma-
yor, que seria solo un breve paréntesis antes de otro episo-
dio de guerra.

Desde antiguo sabemos que la paz es fruto de la justicia
(opus iustitiae pax), y que la sola justicia no se sostiene sin
perdon y misericordia (summum ius summa iniuria). La paz es
dificil y exige magnanimidad, generosidad, es decir: amor.
La razon abstracta solo exige que se pague el dano, que se
restituya la igualdad, es decir: que el otro pague lo que
debe. Pero, para lograr la paz, no basta que el otro pague.
Se requiere el perdon. Pagar por el otro lo que ¢l ya no
puede resarcir. Tal vez porque su deuda sea impagable. El
perdon supera al don inicial, destruido por la violencia. Sin
caer en sentimentalismos ingenuos, es mas razonable re-
construir la paz con la logica del corazon que con la pura
logica de la razon. ;O hay otra via?

Centro de Investigacién Social Avanzada, México

Enero de 2016





