
143

Juan Carlos Moreno Romo, 2014
Filosofía del Arrabal

Barcelona: Editorial Anthropos, 144 pp. 

Cuando el valor es una pasión, y no un hábito o inclinación natural, 
es cierto calor o agitación que dispone el alma poderosamente 

a ejecutar las cosas que quiere hacer, cualquiera que sea su naturaleza. 
El atrevimiento es una especie de valor que dispone el alma

 a ejecutar las cosas más peligrosas.

Descartes. Las pasiones del alma

Arrabal (del árabe arrabad): barrio fuera del recinto de la población. 
Como sinónimo encontramos la palabra suburbio que es un sitio ex-
tremo de un poblado. El título de este libro es una provocación para 
poder pensar al margen, quizá a un costado o afuera de las versiones 
oficialistas entre tanto canónicas, de aquello que se le ha denomina-
do en un pasado reciente: el “discurso filosófico”. 

Estar fuera o al margen no implica no estar inserto en el mundo, 
sino que esa distancia nos permite contemplar desde otros lugares el 
centro. Habitar en la periferia de ese discurso filosófico quizá nos per-
mita viajar y transitar sin arraigo, sin identidad por las diversas latitu-
des que trazan las cartografías del pensamiento. El texto del profesor 
Moreno Romo es una invitación a cuestionar, en cierta medida, aquella 
filosofía que se anuncia y se encuentra como en los escaparates de un 
centro comercial, o aquella filosofía conjurada por las casas editoriales y 
las trampas inmediatas del mundo virtual. Es decir, filosofías de moda, 
pasajeras y que son aquellas –y en demasiadas ocasiones– donde la aca-
demia se eclipsa dejando problemas y debates demasiado trasnochados.

Encontramos en esta filosofía del arrabal un trabajo minucioso 
de re-escrituración de textos que han sido presentados como po-
nencias y que han tomado la materialidad del libro; estamos frente 
a una compilación de textos que tienen la virtud de que ya han sido 
expuestos y debatidos frente a un auditorio.

Uno de los problemas que se encuentran en esta filosofía del arra-
bal es precisamente el problema de la traducción de textos filosóficos 

Open Insight • Volumen VI • Nº 9 (enero-junio 2015) • pp. 143–145 



144 Filosofía del Arrabal •  Juan Carlos Moreno Romo

y que curiosamente abre el problema de la tradición, pues el canon 
de la filosofía alemana, por apelar al mundo griego como una ÜrKul-
tur o cultura originaria, ha casi borrado la tradición latina. 

La traducción de los textos denominados clásicos no es un asun-
to de identidad nacional, es un problema hermenéutico, es decir es 
una aporía textual. Curiosamente, el lenguaje modela el pensamien-
to. Así, cuando realizamos una lectura traducimos, y entre tanto nos 
transformamos en intérpretes de un texto, que plasma una voz, al 
menos un sonido.

Por otro costado el pasaje de una lengua a otra lleva a homo-
logar signos escriturales, y en ese esfuerzo y tensión del traductor, 
que se enfrenta al lenguaje y a otra lengua, se produce una pérdida 
ante la imposibilidad de encontrar una palabra, un signo cercano, o 
una emulación parecida, pero jamás la palabra exacta. Pensemos un 
poco en los regionalismos, como el lunfardo o las transposiciones 
lingüísticas y vocablos que emergen de lo popular y de los estados de 
indigencia. Al no encontrar el sinónimo, será curiosamente a partir 
de ese detalle que se inaugure un texto, entre tanto un sentido. La 
traducción siempre será otro texto, la traducción es un relevo, una 
secuencia del texto original.

Sócrates hablaba; Platón escribía y transcribía la voz de su maes-
tro: el aliento y el hablar quizá sea uno de los primeros artificios 
teratológicos y racionales de la cultura occidental, quizá Platón lo 
traducía al momento de modular haciendo un fade out a la voz de su 
maestro y matizar esos fonemas en escritura.

Las traducciones que se han realizado de la Grecia Antigua, qui-
zá, como replicaba Jean Bollack son textos que son de todos pero a 
la vez de nadie, precisamente por los efectos de traducción. Entre 
tanto la Odisea ya no pertenece a Homero, sino al naufragio que es 
la existencia misma, o a la posibilidad de que habitemos como en el 
título de un film y en las imágenes de Lost in Translation o escuchemos 
a Glenn Gould traducir notaciones musicales de la escritura de Bach 
en las Variaciones Goldberg. Retomando a Pascal Quignard: “hay en 
toda música una llamada que yergue, una conminación temporal, 
un dinamismo que agita, que empuja a desplazarse, a levantarse y a 
dirigirse hacia la fuente sonora”.



145

Del sonido a los libros

La Biblia y sus demasiadas versiones, las interpretaciones latinas de 
la cultura griega que se generaron a causa de la traducción son in-
terpretaciones y versiones, supuestos que en ocasiones nos permiten 
nombrar el mundo. Pero nombrar no es traducir. Quizá Babel sea el 
signo contundente de no poder agotar las traducciones, es decir de 
mostrar la existencia de lo imposible, a pesar del cansancio de Atlas 
y de soportarse a sí mismo.

Gutenberg produjo una revolución, que consistió en aglutinar 
caracteres de acero y tinta, y que en cierta medida fue el gesto que 
propició que algunos copistas perdieran su oficio, por la impresión de 
biblias. El siguiente acto herético revolucionario fue llevado a cabo 
por Lutero, simplemente por traducir la Biblia a la lengua alemana. 
De esta manera podríamos considerar el acto de traducir como algo 
inaugural, como un acto creativo, como la apertura de una tradición 
generadora de imágenes, así las palabras. A la vez, la traducción per-
mite que los textos viajen, que arriben a otras lenguas, hacia algunos 
lectores (cabe recalcar que el autor del libro también tiene el oficio 
de traductor).

La insistencia en postular una tradición latina es algo latente que 
se encuentra dentro de esta filosofía del arrabal. Los nombres de 
Suárez, Descartes, Unamuno y hasta Alquié parecen personajes dig-
nos del arrabal al estar como out-siders de la filosofía y al iniciar a la 
vez una tradición, por tanto, algo más cercana a nosotros. Por eso 
de lo que se trata es de indagar y cuestionar la Modernidad desde 
referentes que apelen a lo latino y que permitan criticar los proble-
mas planteados durante el siglo de las luces, es decir, provocar otra 
lectura con otros referentes y cuestionar si somos un efecto de los 
valores generados por la Revolución Francesa. 

Filosofía del arrabal es, sin duda, un texto que da vigencia a los 
problemas filosóficos que tienen que ver con este presente que tam-
bién es el nuestro.

Carlos Alberto García 

Universidad Autónoma de Querétaro, México

carlos.garcia@uaq.mx

Open Insight • Volumen VI • Nº 9 (enero-junio 2015) • pp. 143–145 




