
Hápax Legómena





169Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Las Olímpicas, de René Descartes: 
Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico

José Miguel Ángeles de León
Centro de Investigación Social Avanzada

jose.angeles@cisav.org

A mis maestros cartesianos, Juan Carlos Moreno Romo  

y Francisco Ángeles Cerón, con quienes aprendí una buena filosofía…

Introducción

Pocas fechas son tan célebres en la historia de la filosofía como aque-
lla sobre la que el joven René Descartes, que apenas tenía 23 años, 
escribió: “10 de noviembre de 1619, me encontraba lleno de en-
tusiasmo y descubrí los fundamentos de una ciencia admirable…” 
(AT/X: 179).

De los acontecimientos aquella noche de 1619, pese a tantos 
comentarios que se han hecho al respecto, realmente sabemos con 
certeza muy poco. No sabemos, por ejemplo, cuáles fueron aque-
llos «fundamentos de una ciencia admirable» que, eso sí, Descartes 
habría descubierto durante el día, no durante el sueño a modo de 
revelación, como algunos han especulado (Rodis-Lewis: 1996: 59-
60). Ni siquiera sabemos dónde estaba aquella víspera de noviembre 
de 1619, aunque la mayoría de las lecturas consideran que se encon-
traba en Ulm. Según Rodis-Lewis (1996: 57) esta confusión se debe 
a que el libro I del primer volumen de La vie de M. Descartes de Bai-
llet termina con la estancia de Descartes en Ulm, el encuentro con 
Fulhaber, el probable viaje a Praga y el posible encuentro con Tycho 
Brahe en 1620 (Baillet 1691: 67- 76), mientras que el primer capí-
tulo del libro II de la misma obra (1691: 77-87) comienza con una 
vuelta atrás a finales de 1619, cuando Descartes se encontraba en 
Ulm tras asistir a la coronación del Duque de Baviera en Fráncfort 
en septiembre de 1619. Es también ese libro II del primer volumen 



170 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

de La vie de M. Descartes donde Baillet (1691) recoge la narración de 
las Olímpicas (80-86).1 Según Rodis-Lewis, a inicios de noviembre de 
1619, Descartes se encontraba en Neuburg (1996: 57). 

Sobre los «fundamentos de una ciencia admirable», la mayoría 
de los comentadores clásicos consideran que Descartes se refiere al 
método para las ciencias (Millet: 1867: 74; Hamelin: 1921: 43-44; 
Milhaud: 1921, 49-50;), que dieciocho años después relataría en la 
segunda parte de su Discurso del método (AT/VI: 11-22). Las lecturas 
que sostienen que los «fundamentos de una ciencia admirable» son 
los descritos en la segunda parte del Discurso del método, así como que 
Descartes se encontraba encuartelado en algún punto de Alemania 
(no se sabe con certeza si en Ulm, Neuburg o en Fráncfort), se de-
ben a esta afirmación: 

Encontrábame por entonces en Alemania, a donde había ido con 
motivo de unas guerras que aún no han terminado, y al volver 
al ejército después de asistir a la coronación del Emperador, el 
comienzo de éstas me retuvo en un alojamiento donde, al no 
encontrar conversación alguna que me divirtiera y no tener tam-
poco, por fortuna, cuidados ni pasiones que perturbaran mi áni-
mo, pasaba todo el día solo y encerrado, junto a una estufa, con 
toda la tranquilidad necesaria para entregarme por entero a mis 
pensamientos (AT/VI: 11).2

Rodis-Lewis (1996: 57-58) considera que los sueños de la no-
che del 10 de noviembre de 1619 no coincidirían con lo descrito 
en el Discurso del método (AT/VI:11), pues como ya hemos dicho, 
ella propone que, en aquellos días de 1619, Descartes se encontraba 
en Neuburg, donde no estaba encuartelado. Y también acepta que 
la segunda anotación, que según Baillet y Leibniz se encontraba en 

1  Una ventaja que tiene La vie de M. Descartes de Baillet, editada por Daniel Horthemels 
(1691), es que en el margen de cada página señala el año en que ocurrió lo que en ella 
se narra, para facilitar la lectura.

2   La coronación de Fernando II de Habsburgo como emperador del Sacro Imperio 
Romano Germánico sucedió en Fráncfort, el 28 de agosto de 1619. 



171Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

el margen del manuscrito y que decía: “11 de noviembre de 1620, 
he comenzado a comprender el fundamento de un invento admira-
ble…” sería un añadido un año posterior a la nota del cuerpo del 
texto (la de 1619) (1996: 74-75). Según Bitbol-Hespériès (1995: 
56), en lo que sigue a Cohen (1921: 395-396), la nota de 1620 se 
referiría a un hallazgo distinto al del año anterior, tal hallazgo habría 
sido el paso del descubrimiento de la «ciencia admirable» a su com-
presión y aplicación. 

Rodis-Lewis también menciona (1996: 75) que algunos biógrafos 
de Descartes (como Borel y Milhaud) lo han situado el 10 de no-
viembre de 1620 en Praga, donde supuestamente habría conocido los 
trabajos sobre óptica de Tycho Brahe y Johannes Kepler. Esto respon-
de a las especulaciones de Baillet (1691: 74-75). Según Rodis-Lewis. 
(1996: 75), en lo que sigue las especulaciones de Borel, Milhaud y 
Baillet) los trabajos de Brahe y Kepler le habrían maravillado sobre-
manera, porque en ellos encontró la comprensión del fundamento 
de su «ciencia admirable», que había encontrado el año anterior. Em-
pero, los trabajos de Kepler sobre dióptrica aparecieron por primera 
vez publicados al año siguiente, 1621. El dato fuerte para posibilitar 
la teoría de que Descartes se encontraba en Praga en 1620, por lo 
que pudo tener noticias de los trabajos sobre dióptrica de Brahe y 
Kepler, se sostiene en que el 8 de noviembre de 1620 aconteció en 
Praga la Batalla de la Montaña Blanca, en la que pudo participar, pues 
por aquellos años aún era parte del ejército de Mauricio de Nassau. 
Siguiendo a Gaston Milhaud (1921: 102), Rodis-Lewis (1996) sostie-
ne que el descubrimiento del 11 de noviembre no sería un hallazgo 
cartesiano, sino que Descartes, a partir de los trabajos de Brahe y Ke-
pler habría presentido “la vía que hay que seguir para edificar la teoría 
matemática, que será su «fundamento definitivo»” (75).

Amir Aczel (2005: 65)  sugiere que ambas anotaciones (la de 
1619 y la de 1620) están influenciadas por una nota escrita por Jo-
hannes Kepler en 1596 en su Mysterium cosmographicum, quien al ha-
blar de sus descubrimientos sobre los planetas empleando un método 
matemático, dijo que eran “un ejemplo admirable de la sabiduría de 
Dios” (Kepler: 1994: 70). Según Aczel (2005: 62), en lo que sigue a 
Lüder Gäbe (1972: 17), presuntamente Descartes conoció a Kepler 



172 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

el 1 de febrero de 1620 en Praga. Este mismo autor considera que 
Descartes pudo conocer a Kepler por Johann Faulhaber, científico, 
matemático y ocultista rosacruz que vivía en Ulm y que colaboró con 
Kepler. (2005: 63)

Si bien es dudoso que Descartes haya conocido personalmente 
a Brahe y a Kepler en Praga, Rodis-Lewis (1996: 56 y 74) confirma 
el encuentro de Descartes con Fulhaber en Ulm en 1620. Según 
Rodis-Lewis (1996: 74), Fulhaber fue quien inició, o por lo menos 
acercó a Descartes con los rosacruces de Alemania, mismos a los que 
les dedicó el Tesoro matemático de Polibio el cosmopolita, siendo «Poli-
bio el cosmopolita» un seudónimo suyo (AT/X, 214). Salvi Turró 
(1985: 224), en cambio, niega que Descartes haya sido rosacruz o 
que haya conocido a algún rosacruz, porque en 1619 aún no existían 
como hermandad; simplemente habría conocido los textos desde los 
que se conformaron. Siguiendo a Turró, ni siquiera Faulhaber sería 
rosacruz. Según Baillet (1691), los rosacruces eran una “nueva secta 
de luteranos paracelsistas” (90); Turró (1985) también considera que 
los rosacruces eran un “conjunto de escritores (anónimos muchos de 
ellos) procedentes de ciertas sectas heterodoxas protestantes imbui-
das en el esoterismo cabalista, que inauguraron un verdadero género 
literario esotérico en torno a la idea de una sabiduría universal caba-
lístico renacentista” (223-224). 

Más allá de las especulaciones sobre lo qué pudiera ser la «cien-
cia admirable» de 1619 o el «fundamento de un invento admira-
ble» de 1620, una pista serían las fechas en la que fueron realizadas 
(10 de noviembre y 11 de noviembre). La fecha 10 de noviembre, 
previamente a 1619, es relevante en varias ocasiones en la vida de 
Descartes. El 10 de noviembre de 1616 (a los veinte años) presentó 
la tesis que lo habilitaba como bachiller y licenciado en Derecho en 
la Universidad de Poitiers (Rodis-Lewis, 1996: 39) y el 10 de no-
viembre de 1618 (a los 22 años) conoció a Isaac Beeckman en Breda, 
relación que fue de gran relevancia en su ciencia y, sobre todo, para 
su matemática (Adam, 1919: 46). Suponiendo que la datación de la 
nota en 10 de noviembre no sea una casualidad, tales aniversarios 
de momentos relevantes en su vida lo motivaron a elegir, a propósi-
to, tal fecha para datar simbólicamente lo narrado en las Olímpicas. 



173Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Cohen (1921: 395-396) habla de una «triple gracia» asociada al 10 
de noviembre que Descartes destacaba con clara intención simbóli-
ca, a partir de su encuentro con Beeckman en 1618, para datar sus 
hallazgos más relevantes. Sin embargo, según Gouhier (1958), Des-
cartes parecía “no ser supersticioso con las fechas” (76). 

La elección intencional del 10 de noviembre para datar la nota 
de 1619 adquiere un mayor sentido al leerse desde las hipótesis de 
Kennington (1961: 183) y de Gouhier (1956: 205-208 y 1958: 32-
41), quienes partiendo de la lectura de Paul Arnold (1955: 273-
284), sugieren que realmente el Descartes de carne y hueso jamás 
soñó lo relatado en las Olímpicas, y que lo ahí escrito es más bien 
una composición poética, una suerte de fábula, que respondería a 
una tradición rosacruz. Esto se completa porque según Turró (1985: 
222), tras salir de Holanda (a mediados de 1619), Descartes estaba 
interesado en el hermetismo de los textos rosacruces, si bien no era 
rosacruz. Sobre la fascinación de Descartes por los rosacruces, dice 
Baillet (1691): “Se le dijo que se trataban de gentes que lo conocían 
todo y que prometían una nueva sabiduría a los hombres, esto es, la 
verdadera ciencia que aún no había sido descubierta” (87). 

Poco diremos aquí sobre nuestra interpretación de los sueños, 
quizás presuntos, que se describen en las Olímpicas y que se datan en la 
noche del 10 de noviembre de 1619, pues al respecto ya hay bastantes 
estudios eruditos como los de Gouhier (1958: 32-41), Kennington 
(1961: 171-204), Marion (1983: 53-78) o Boss (1993: 199-216). 
Lo que particularmente nos interesa es enfatizar un elemento que, 
a nuestro parecer, no ha sido suficientemente tomado en cuenta por 
otros comentadores: la posible presencia ignaciana y jesuítica en las 
Olímpicas. Nos parece que este asunto es verdaderamente significativo 
para los estudios cartesianos, pues nos permitirían conocer mejor el 
contexto intelectual y espiritual en el que nace esta filosofía.

El trasfondo religioso de las Olímpicas

Es indudable que las Olímpicas tienen un fuerte trasfondo religioso. 
Sin embargo, su tema y su lenguaje, por paralelismos y por la propia 



174 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

formación espiritual de Descartes, podría ser influencia ignaciana.3 
Gouhier (1958: 53-56) considera que en las Olímpicas no se presenta 
una experiencia religiosa, sino la explicación religiosa de una expe-
riencia. Rodis-Lewis (1997: 128-129) opina que, para interpretar 
el trasfondo religioso de las Olímpicas, lo más importante es com-
prender que el tema del entusiasmo (del griego, ἐνθουσιασμóς, que 
literalmente significa «soplo interior de dios», pero entendido como 
«lo divino en nosotros» y que es un tema central en las Olímpicas), 
no significa la posesión divina mística, sino un impulso estimulante 
(élan exaltant) que viene de lo alto. En ese sentido, el modelo de par-
ticipación con la divinidad de las Olímpicas es más cercano a la gracia 
cristiana que al genio inspirado platónico. Rodis-Lewis (1997: 129) 
agrega que Leibniz asoció el entusiasmo del que se habla en las Olím-
picas con el poder de la imaginación y la inspiración de los poetas.

Consideramos que Descartes interpretó la inspiración que le 
vino de lo alto el 10 de noviembre de 1619 como una gracia ve-
nida del cielo, tal como Baillet reconstruye en las Olímpicas: “Tuvo 
tres sueños consecutivos en una sola noche, que consideró que sólo 
podían haber venido del cielo” (AT/X: 181). Tal gracia, probable-
mente, la haya pedido intencionalmente. Si es verdadera nuestra hi-
pótesis de que gran parte de la espiritualidad personal de René Des-
cartes es deudora de los jesuitas de La Fléche, es posible que siguiera 
cotidianamente el «método ignaciano» de pedir a Dios «lo querido y 
deseado» para su mayor gloria, lo que puede ser concedido o no se-
gún su voluntad. El Espíritu de verdad que le «abre los tesoros», del 
que se habla posteriormente en las Olímpicas (AT/X: 185), podría 
significar tal concesión. Es posible también que Descartes, tal como 
lo sugiere san Ignacio en el «Modo de hacer examen general» de 
sus Ejercicios (2014: 23), haya agradecido los beneficios recibidos (la 
inspiración que le permitió concebir la «ciencia admirable») y que 
haya pedido la «gracia de conocer sus pecados». En este sentido, las 

3   El primero en señalar la posible influencia ignaciana en la filosofía de Descartes fue 
el egipcio Naguib Balabi (1957). El primer trabajo especializado al respecto fue el de 
Arthur Thomson (1972). Al respecto, destacan los trabajos de Bradley Rubidge (1990) y 
Ramón Sánchez Ramón (2010). Estas lecturas rastrean, sin embargo, la influencia igna-
ciana en las Meditaciones metafísicas. 



175Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Olímpicas retratarían el examen general de consciencia de Descartes 
donde se le presenta la necesidad de discernimiento. Sin embargo, 
Jean-Luc Marion (1983: 58) considera que el entusiasmo cartesiano 
de aquella noche de noviembre de 1619 fue el efecto de una bús-
queda racional, no su causa, por lo que la interpretación cartesiana 
de los sueños debe hacerse sin recurrir al entusiasmo como la única 
explicación del sentido de las Olímpicas; antes bien, éste debe de ser 
leído como un pretexto literario, como un recurso hermenéutico. 

El primer elemento religioso que encontramos en las Olímpi-
cas se encuentra en el primer sueño, cuando se describe la capilla 
de un colegio, que coincidiría con la capilla del colegio jesuita de 
La Flèche, donde Descartes fue alumno entre 1604 y 1615 (Rodis-
Lewis, 1996: 25). Este sueño, además, está relacionado por el pro-
pio Descartes con sus pecados. Posteriormente, cuando culmina la 
narración, él se propone una peregrinación a Loreto para visitar a la 
Virgen. Moreno Romo (2010: 305-307), considera que esta es una 
de las pistas que nos muestran que Descartes era, sin duda, un piado-
sísimo católico, en contraposición con la lectura de Jacques Maritain 
que lo presenta como el padre de la “modernidad anticatólica” que 
culmina con Hegel (1982: 298-391).4

Nuestra postura al respecto es que Descartes fue un cristiano 
ecléctico y heterodoxo (católico y reformador a su manera), hijo 
de su tiempo, formado por los jesuitas en la espiritualidad ignacia-
na, pero influenciado, sobre todo en su juventud, por muchas otras 
fuentes, entre ellas el esoterismo rosacruz.5 Fuentes que, tal como 
su formación en La Flèche, tampoco satisfacían del todo su curiosi-
dad intelectual; esta fue la razón por cual consideró necesario crear 
su propio método filosófico, que creyó desarrollar satisfactoriamen-
te apenas a los veintitrés años. Empero, era temeroso de Dios al 

4   Jacques Maritain (2013: 111), considera que Descartes “quitó el velo del rostro del 
monstruo que el idealismo moderno adora bajo el nombre de Pensamiento”. 

5   No sin ironía, Moreno Romo cita la hipótesis de Anthony Clifford Grayling (2005: 
115) que considera que Descartes habría sido un espía al servicio los jesuitas, tanto en 
los ejércitos protestantes con los que viajaba (donde realmente estaba a favor de los 
Habsburgo), como con los rosacruces, que “apelaban a una fraternidad alternativa al 
movimiento jesuita” (2010: 320-322). 



176 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

emprender sus investigaciones y de ninguna manera pretendía riva-
lizar con la sabiduría de las verdades reveladas, tal como lo señaló 
al inicio del texto intitulado Praeambula: “La sabiduría comienza por 
el temor a Dios” (AT/X: 8).6 Tal eclecticismo, y su avidez de nove-
dades, condujeron a Descartes a leer los «libros más curiosos» para 
complementar la formación adquirida en La Flèche, aunque con 
cautela y buen juicio, para no alejarse de su piedad, que bien distin-
guía de las apologías filosóficas que algunos cristianos hacían de ella. 
Dice Baillet al respecto:

Obtuvo de sus maestros la libertad de no limitarse a las lecturas 
y composiciones que le eran comunes a los otros. Él quería em-
plear esta libertad para satisfacer la pasión que sentía crecer en 
él por adquirir un conocimiento claro y seguro de cuanto es útil 
a la vida, lo cual esperaba de las bellas letras. En tal perspectiva, 
no satisfecho con lo que se le enseñaba en el colegio, había ho-
jeado (si le creemos) todos los libros que tratan de las ciencias 
consideradas como más curiosas y extrañas (1691: 10-11).

Las «bellas letras», que podrían equipararse con la poesía, no 
sólo incluirían a las artes literarias, sino en un conjunto más amplio, 
también a aquello que, en general, se comprende en la noción griega 
de ποίησις, es decir, todo aquello que sea creación o producción 
humana, toda ars inventiva, en contraposición con la erudición es-
téril tan frecuentemente valorada en la filosofía, sobre todo en la 
escolástica. La matemática también estaría incluida en la ars inventiva 
y también, desde luego, la «nueva ciencia»; es decir, la matemática 
aplicada en relación con la física. Por estos intereses tan alejados del 
paradigma en el que fue formado (que no dominaba), es que Des-
cartes, por lo menos a los veintitrés años, no pretendía ser un apo-
logeta filosófico del catolicismo en el sentido corriente del «filósofo 
escolástico».

6   Esta es una paráfrasis a la Sagrada Escritura: (Pr. 1, 7; Sal. 111, 10). Según el Inventario 
de Estocolmo, Praeambula era parte del mismo cuaderno, hoy desaparecido, donde 
también se encontraba el manuscrito de las Olímpicas (AT/X: 8). 



177Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

La formación escolástica de Descartes en La Flèche

Descartes, posiblemente, al ser consciente de sus propias limitacio-
nes formativas ante el paradigma filosófico hegemónico de aquel 
tiempo, pero también de la potencia del método filosófico que había 
desarrollado, decidió no publicar sus hallazgos para evitar la precipi-
tación en sus juicios, siguiendo su propia filosofía, tal como él mismo 
lo narra en el Discurso del método (AT/VI: 22). Descartes habría consi-
derado que, por su juventud (23 años), aún le era necesario madurar 
intelectualmente y dejar pasar el tiempo para “desarraigar su espíritu 
de todas las malas opiniones que había recibido antes de tal época” 
(AT/VI: 22) y para ejercitarse más en su método, que, como creen 
la mayoría de los comentadores, sería la «ciencia admirable» de las 
Olímpicas. Cabe señalar que Descartes no conocía a nivel profesional 
a Aristóteles, ni a Tomás de Aquino,7 ni siquiera las obras jesuitas 
que habría estudiado en La Flèche, según su carta a Mersenne del 
30 de septiembre de 1640 (AT/III: 185): el Cursus Conimbricensis, 8 
las obras de Francisco de Toledo Herrera y de Antonio Rubio.9 Turró 
señala que

7   Jean Sirven (1928: 23-55) presenta de forma muy erudita los estudios filosóficos de 
René Descartes en el Colegio de La Flèche. En el primer año habría conocido, a partir 
de las obras lógicas de Toledo, Fonseca y Rubio, la Introducción de Porfirio a las Cate-
gorías de Aristóteles (Isagoge), así como el Sobre la interpretación, los cinco primeros 
capítulos de los Analíticos primeros y los ocho libros de los Tópicos. En el segundo año 
habría estudiado los ocho libros de la Física de Aristóteles, así como matemáticas, cál-
culo aritmético práctico, astrología, óptica, música y mecánica a partir de las obras de 
Christophorus Clavius, SJ. En el tercer año  habría cultivado en el estudio de la metafí-
sica aristotélica desde los Conimbricenses, así como los ocho primeros libros de la Ética 
a Nicómaco.

8   El Cursus Conimbrincensis, elablorado por los profesores de la Universidad de Coim-
bra, fue un programa compuesto por ocho libros que fungió como manual de ense-
ñanza de filosofía, basada en Aristóteles, en los colegios jesuitas de todo el orbe, junto 
a las Metaphysicae disputationes de Francisco Suárez, SJ y la Logica mexicana de Antonio 
Rubio, SJ.

9   De Francisco de Toledo Herrera seguramente leyó en La Flèche Comentaria, una 
cum Quaestionibus, in octo Libros Aristotelis de Physica Auscultatione (Venecia, 1573) y 
Commentaria, una cum Quaestionibus, In Universam Aristotelis Logicam (Roma, 1572) y, 
de Antonio Rubio, la Logica Mexicana (Alcalá de Henares, 1613).



178 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

los egresados de los colegios jesuitas estaban más dispuestos a 
leer a sus contemporáneos del paradigma renacentista, dedicán-
dose ellos mismos a los nuevos oficios y profesiones surgidas 
en él, que inclinados a la lectura de Aristóteles, santo Tomás o 
cualquier otra autoridad del aristotelismo ortodoxo, a pesar de 
tener amplia noticia e información de todos ellos (1985: 196).

Si bien, desde luego, pese a esta formación y a estos intereses 
alejados del paradigma filosófico de su tiempo, no puede ponerse en 
duda que Descartes haya sido un cristiano devoto que pretendía po-
ner su filosofía al servicio de la verdad, tal como sus antecesores, los 
escépticos cristianos (Popkin, 1983: 82-114 y 259-316), o inclusive, 
los autores rosacruces (Turró, 1985: 223). 

Sirven (1928: 18-19), Gilson (1979: 20-21) y Ariew (2011: 71-
72) consideran que sin duda Descartes conoció en el colegio la fi-
losofía de Francisco Suárez, porque las Disputaciones metafísicas eran 
el manual de metafísica de cabecera de sus profesores en La Flèche, 
pero quizás no lo hizo con la suficiente profundidad y dominio, pues 
su estudio puntual estaba reservado para los estudiantes de filoso-
fía, que eran aquellos alumnos que estaban en formación sacerdo-
tal (Descartes jamás estuvo en formación sacerdotal). El punto de 
vista de estos pensadores contrasta con el de Kambouchner (2005: 
16-21), que considera que Descartes estudió con detenimiento las 
Disputaciones metafísicas del filósofo granadino en el Colegio de La 
Flèche. El mismo Kambouchner (2005: 18), siguiendo la lectura del 
«giro suareciano de la filosofía» de J.-F Courtine (1989: 2), opina 
que la filosofía de Descartes es precursora del paradigma suarecia-
no, en tanto que pretendía construir una metafísica más allá de la 
de Aristóteles. Bajo esta perspectiva, el ontologismo cartesiano no 
sería sino una continuación de la metafísica suareciana. Con todo, es 
verosímil que Descartes, en su madurez, haya estudiado la filosofía 
de Suárez, eso podría explicar los paralelismos que Scribano (1999: 
49-66) encuentra entre la Disputatio IX (sectio II, VII) de las Disputa-
ciones metafísicas de Francisco Suárez (1960: 195-196) y la primera 
de las Meditaciones metafísicas (AT/VII: 21-23).



179Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Descartes y la «nueva ciencia»

La filosofía en relación con la teología tampoco parecía ser del inte-
rés de Descartes, en contraste con las matemáticas, como lo señala 
en su Discurso del método (AT/VI: 8). Según Turró (1985: 201), en La 
Flèche, Descartes habría estudiado ciertas nociones de matemáticas 
aplicadas: mecánica, óptica, geometría, topografía, música y balísti-
ca. Dice en el Discurso del método: “las matemáticas tienen invencio-
nes muy sutiles y que pueden utilizarse tanto para contentar a los 
curiosos como para facilitar todas las artes y disminuir el trabajo de 
los hombres” (AT/VI: 5). En este sentido, la instrucción filosófica de 
Descartes sería más bien la de un autodidacta ecléctico insatisfecho 
con los paradigmas científicos aceptados de su tiempo, formado a 
partir de retazos de la tradición y de referencias que aún no estaban 
legitimadas filosóficamente (la «nueva ciencia»); y de ahí su «vo-
cación fundacional», e inclusive «reformadora», como lo considera 
Maritain (2013: 109-132).

Tales inquietudes cartesianas también la compartirían algunos 
de sus predecesores y contemporáneos, entre otros, Galileo Galilei, 
Tycho Brahe o Johannes Kepler, y sus corresponsales Pierre Gas-
sendi, Marin Mersenne o Pierre de Fermat, todos ellos hombres 
piadosos e impulsores de la «nueva ciencia». Estos hombres no re-
presentaban ya el paradigma del «genio renacentista» que intentaba 
reformar la cristiandad desde lo antiguo-pagano (como Cornelio 
Agripa o Marsilio Ficino), ni el del filósofo escolástico que conside-
raba que no había nada nuevo bajo el sol, y que la filosofía se reducía 
a la silogística. Estos hombres de finales del siglo XVI e inicios del 
XVII buscaban ser enanos sobre hombros de gigantes, al recuperar 
lo verdadero que encontraban en las explicaciones científicas an-
teriores; pero también eran testigos de novedades que no podían 
explicarse desde la erudición de la filosofía escolástica, ni desde el 
conocimiento naturalista-empirista, muchas veces también hermé-
tico, cuyos métodos resultaban estériles ante los desarrollos de las 
matemáticas aplicadas a la física. Estas ciencias, que ahora le parecían 
obsoletas a Descartes, habrían sido las que estudió y conoció en La 
Flèche; mismas que, como lo señala en el Discurso del método, no eran 



180 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

tan útiles y ni tan brillantes como los conocimientos del “gran libro 
del mundo” (AT/VI: 8-9). 

Según Gouhier (1958: 9), el joven Descartes, al igual que Ga-
lileo, era parte del movimiento de «reforma científica» —análogo 
al de la Reforma protestante de Lutero y Calvino o al de la reforma 
política de Maquiavelo— contra los modelos científicos y filosóficos 
del Renacimiento y de la escolástica. Lo central de este reformismo 
era la consciencia sobre la inutilidad de la historia de la filosofía y, 
por lo tanto, de la erudición, frente a la fundamentación de una fi-
losofía de la naturaleza que sirviera como la «metafísica» de la física 
matemática (principios), ya en acto, pero aún sin principios claros, 
que era lo que posibilitaba los nuevos avances tecnológicos. Des-
cartes consideraba que todos los principios de las ciencias debían 
tomarse de la filosofía, aunque él no había hallado ahí ninguno que 
considerara verdadero (AT/VI: 21-22). En este sentido, el hallaz-
go de principios filosóficos (un nuevo fundamento metafísico) sería 
tanto el «descubrimiento de la ciencia admirable» de 1619, como 
la «comprensión del fundamento de la ciencia admirable» de 1620.

Más allá de su formación escolar en La Flèche, las influencias 
más directas de Descartes sobre la nueva ciencia vendrían, como 
las de todo francés buen hijo de su tiempo, de Michel de Montaig-
ne y los escépticos (Rodis-Lewis, 1996: 69). Pero también de sus 
«exploraciones personales» en los «textos curiosos», donde habría 
conocido a Ramón Llull,10 Cornelio Agripa y demás autores «her-
méticos», como el ya citado Johann Faulhaber, por quien pudo cono-
cer a los rosacruces, y a Kepler (Turró, 1985: 78). Es indudable que 
los intereses intelectuales y las inquietudes filosóficas de Descartes 
no pueden comprenderse sin tomar en cuenta su pasión por las ma-
temáticas y sus aplicaciones, que encontraba en la «nueva ciencia». 

10   Cornelio Agripa escribió en 1531 un tratado intutulado Commentaria in Artem bre-
vem Raymundi Lullii. Según Alain Guy (1992: 60), Descartes no tenía tal libro. En la carta 
de Descartes a Beeckman fechada el 26 de marzo de 1619 (AT/X, 56), Descartes le co-
menta al matemático flamenco que el leer la Ars brevis de Ramón Llull le indujo a bus-
car una mathesis universalis, “ciencia nueva, por la cual de una manera general podrían 
ser resueltas todas las cuestiones que se pueden proponer en todo género de cantidad, 
tanto continua como discontinua, pero cada según su género”. Llull es el único filósofo 
mencionado literalmente en el Discurso del método (AT/VI, 17).



181Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Estas aplicaciones, por ejemplo, los trabajos de Galileo, al tener un 
fundamento que Descartes juzgaba metafísico (los principios de las 
matemáticas), superaban la «cientificidad» de los adelantos técnicos 
de las artes mecánicas renacentistas, que Descartes consideraba in-
justificadas. La necesidad de una «nueva ciencia» fundamentada ma-
temáticamente Descartes la habría comenzado a intuir durante sus 
estudios en La Flèche, tal como lo relata en el Discurso del método:

Me complacía especialmente en las matemáticas por la certeza y 
la evidencia de sus razonamientos, pero no había entendido aún 
su verdadero uso y, pensando que sólo servían para las artes me-
cánicas, me sorprendía que, siendo tan firmes sus fundamentos, 
no se hubiera construido encima nada más relevante (AT/VI: 7).

Descartes, ¿reformador o contrarreformador?

Como ya hemos dicho, los intereses intelectuales y las inquietudes fi-
losóficas de Descartes no pueden comprenderse sin tomar en cuenta 
su piedad religiosa y su consciencia del temor de Dios como principio 
de la sabiduría, tal como lo habría señalado en el inicio de Praeam-
bula. Este interés piadoso sería el límite de su búsqueda científica, 
y el trasfondo espiritual del temor religioso que es narrado en las 
Olímpicas (AT/X, 182). Asimismo, como hemos explorado, Descar-
tes no encaja en el arquetipo habitual del filósofo escolástico; prime-
ro, porque no era un «filósofo profesional», es decir, no contaba con 
estudios formales en filosofía, ni era parte de alguna facultad católica 
de filosofía o de teología; segundo, porque se encontraba insatisfecho 
con las formas filosóficas con las cuales se pretendía fundamentar la 
teología cristiana, tal como también lo estaban sus «maestros cultu-
rales», el piadosísimo Michel de Montaigne y el excéntrico Cornelio 
Agripa, quien afirmaba que “la única fuente genuina de la Verdad es 
la fe” (1693: 159). El escepticismo previo al escepticismo libertino 
tendría su semilla en una postura piadosa «antifilosófica» que consi-
deraba que las verdades reveladas no necesitaban explicación racional 
y que la filosofía (identificada con la fe) sería, inclusive, una suerte de 
herejía. Según Richard Popkin (1983: 22-43), este sería el trasfondo 



182 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

y el molde intelectual de la Reforma protestante, sintetizado en la 
«sola fide» de Martín Lutero. Estas posturas no se podrían considerar, 
sin embargo, un modelo hegemónico, por lo pronto. La «nueva cien-
cia» de Descartes, que precisaba igualmente de una «nueva filosofía» 
(su método), también intentaba responder al vacío racional que pro-
ponían los protestantes y los escépticos cristianos. 

Si es que el método es la «ciencia admirable», cuya forma aca-
bada sería la presentada en el Discurso del método (AT/VI: 18-19), 
este aún no estaría del todo desarrollado aquella noche del 10 de 
noviembre de 1619. El método fue fruto de la formación autodi-
dáctica y, por ende, poco filosófica de Descartes, según las pautas 
hegemónicas de aquella época. Por esta razón, Descartes vio nece-
sario perfeccionarlo y no publicarlo hasta que tuviera la suficiente 
madurez intelectual, dieciocho años después, en 1637. Si el método 
cartesiano es la «ciencia admirable», sería el fundamento racional 
de una «nueva ciencia», y también una filosofía inédita, que sería lo 
narrado en la segunda y tercera parte del Discurso del método.11 Dice 
Descartes sobre su propio método:

[…] lo que más me satisfacía de este método era que con él es-
taba seguro de emplear mi razón en todo, si no perfectamente, 
al menos lo mejor que me fuera posible. Sin contar con que, 
aplicándolo, sentía que mi espíritu se acostumbraba poco a poco 
a concebir más clara y distintamente los objetos. Por no haber 
circunscrito este método a ninguna materia particular, me pro-
metí aplicarlo a las dificultades de las demás ciencias con tanta 
utilidad como la había hecho a las del álgebra. No por eso me 
atrevía a examinar todas la que se presentasen, pues esto habría 
sido contrario al orden que el método prescribe; pero al advertir 
que todos los principios de las ciencias debían tomarse de la filo-
sofía, donde aún no hallaba ninguno cierto, pensé que era nece-
sario, ante todo, tratar de establecerlos en ella (AT/VI: 21-22).

11   Jacques Maritain (1982: 180) nos recuerda que el título original del Discurso del mé-
todo era Proyecto de una Ciencia Universal destinada a elevar nuestra naturaleza a su más 
alto grado de perfección.



183Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Maritain (1982: 22-23) afirma que a partir de las meditacio-
nes que realizó tras el hallazgo de la «ciencia admirable», Descartes 
habría encontrado su «vocación filosófica», por lo que el descubri-
miento del 10 de noviembre de 1619, sea cual sea, sería el funda-
mento de toda la filosofía cartesiana. Maritain (1982: 23) también 
agrega que Descartes habría cristianizado el entusiasmo descrito en 
las Olímpicas, al considerar que obtuvo gratuitamente la «ciencia ad-
mirable» por intercesión de María, de ahí la peregrinación a Loreto 
que le prometerá en agradecimiento. Según la narración de Baillet 
(AT/X: 181), «la ciencia admirable» correspondería con los hallaz-
gos del día y no con lo aparecido en los sueños del 10 de noviembre 
de 1619, pues Descartes «se fue a dormir lleno de entusiasmo y con 
la idea de haber descubierto ese día los fundamentos de una ciencia 
admirable». El Espíritu de Verdad no le habría revelado la «ciencia 
admirable» a Descartes, más bien lo habría entusiasmado e inspirado 
en su labor científica, filosófica y poética. 

En este sentido, Descartes sería un reformador; o más bien, 
como lo señala Moreno Romo (2010: 335-346), un «contrarrefor-
mador», por su afán superacionista, a través de su método, de los 
escepticismos fideístas propios de las reformas protestantes. Aunque 
Maritain (1982: 50-51) señala que, debido a su origen «divino», la 
ciencia cartesiana sería una «ciencia angélica», cuya certeza se legi-
timaría a sí misma al ser, presuntamente, un don venido del cielo. 

El discernimiento cartesiano en las Olímpicas

La vocación filosófica contrarreformadora de Descartes podría ser 
por sus principios y fundamentos, análogamente, la traducción de la 
espiritualidad y el discernimiento ignaciano en términos filosóficos. 
La justificación racional del discernimiento, a través de una filosofía 
inédita expresada en su método, no sólo pretendía ser útil a la nueva 
ciencia, sino que también pretendía servir para la defensa de la ver-
dad. Según Marion (1983: 60), para Descartes la ciencia no sería ad-
mirable si ella no estuviera fundamentada filosóficamente; por ello, 
más que un fin para la ciencia (una aplicación), buscaba un principio 



184 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

que la justificara. Este método tendría que ser universal y, por ende, 
debería tomar en cuenta la participación de lo Divino en las posibili-
dades científicas humanas, lo que para Descartes sería evidente. Esto 
no significaría la «ciencia angélica» cartesiana que denuncia Maritain 
(1982: 50-51).

Estas lecturas se pueden ampliar a las Olímpicas cuando nos per-
catamos que el tema central de este texto es un ejercicio de dis-
cernimiento, a partir de la pregunta: «Quod vitae sectabor iter?»,12 y 
que a lo largo de la reconstrucción de Baillet, se narran en diversos 
pasajes distintas alusiones a «espíritus» buenos y malos, tal como 
son los criterios de discernimiento dados por san Ignacio de Loyola 
en sus Ejercicios espirituales, mismos que Descartes practicó en La 
Flèche (Rodis-Lewis, 1996: 35). Esto no es un tema menor cuando 
nos percatamos que en las Olímpicas aparece la expresión «mauvais 
génie» (genio maligno) (AT/X: 182), que según comentadores como 
Sánchez Ramón, sería de origen ignaciano (2010: 1001) y que es 
un término central de la filosofía cartesiana, pues es utilizado en el 
momento culmen de las Meditaciones metafísicas, es decir, en la impo-
sibilidad del engaño divino (AT/VII: 17).

Si seguimos la narración del discernimiento que Descartes tenía 
que hacer en las Olímpicas, este sería, por un lado, el camino cono-
cido que le habían dado la tradición (la filosofía escolástica) y los 
«libros curiosos» que había leído, y por otro, los desarrollos sobre 
la «nueva ciencia» y su forma personal de juzgar a ésta a partir de 
su descubrimiento de la «ciencia admirable». Descartes, sin embar-
go, estaba completamente convencido de que la tradición resultaba 

12   La pregunta «Quod vitae sectabor iter?» se relacionaría con la teología moral y el 
buen consejo de un hombre sabio a partir del discernimiento y la dirección espiritual 
ignaciana propia de los Ejercicios. Dice san Ignacio de Loyola sobre el sentido del ejer-
cicio espiritual y el acompañamiento (2014: 17): “Para que así el que da los ejercicios 
espirituales, como el que los recibe, más ayuden y se aprovechen, se ha de presuponer 
que todo buen cristiano ha de ser más pronto a salvar la proposición del prójimo que 
a condenarla; y si no la puede salvar, inquira como la entiende; y, si mal la entiende, 
corríjale con amor; y, si no basta, busque todos los medios convenientes para que, bien 
entendiéndola, se salve”. El consejo de la teología moral es el que acompaña para la 
salvación desde el discernimiento.



185Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

estéril para fundamentar a partir de ella los principios de la «nueva 
ciencia».

El discernimiento cartesiano de las Olímpicas pretendería dis-
tinguir en cuál de todas las posibilidades de conocimiento estaría 
más presente el buen espíritu (la verdad) y, por lo tanto, también 
averiguar si la «nueva ciencia» a la que se estaba dedicando no era 
un engaño del mal espíritu. En caso de que no hubiese engaño, el 
método cartesiano intentaba emprender la construcción de una nue-
va filosofía (una nueva metafísica) desde lo evidente, que tuviera la 
posibilidad de «cristianizar» a la «nueva ciencia» al tener justificada 
su veracidad. Dice el Descartes maduro en los Principios de la filosofía: 

Y de aquí se sigue que la luz natural, es decir, la facultad de co-
nocer que Dios nos ha dado, no puede alcanzar ningún objeto 
que no sea verdadero, en la medida en que sea alcanzado por 
ella misma, esto es, en la medida en que sea percibido clara y 
distintamente. Pues con razón llamaríamos engañador a Dios si 
nos hubiera dado esa facultad pervertida, de manera que tomara 
lo falso por verdadero. Así se elimina aquella duda suprema que 
se postulaba, porque ignorábamos si no seríamos de tal natura-
leza que nos engañáramos incluso en las cosas que nos parecen 
evidentísimas. Es más, todas las otras causas de duda, antes exa-
minadas, se suprimirán fácilmente a partir de este principio. En 
efecto, las verdades matemáticas ya no deben resultarnos sospe-
chosas, porque son clarísimas. Y así advertimos qué hay de claro 
y distinto en las sensaciones, en la vigilia o en el sueño, y lo 
distinguimos de lo confuso y oscuro, fácilmente reconoceremos 
qué es lo debe tenerse como verdadero en cualquier cosa (AT/
IX: 38).

En las Olímpicas encontramos discernimiento cartesiano entre 
elementos tradicionales e innovadores, según los paradigmas de su 
tiempo. Quizás la cristianización de la «nueva ciencia» era la voca-
ción que Descartes juzgaba como personal, que respondía al abuso 
naturalista de la ciencia de los hombres del Renacimiento, de los 
libertinos y de los escépticos que había devenido en hermetismo, así 



186 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

como a la esterilidad científica y tecnológica de las filosofías escolás-
ticas y del propio modelo renacentista; y, también al desprecio por 
la razón de los protestantes y escépticos cristianos. Es posible que el 
drama existencial de Descartes se encontrara en su discernimien-
to personal que juzgaba si aquellos entusiasmos que le permitieron 
descubrir una «ciencia admirable» aquel 10 de noviembre de 1619 
provenían de Dios (el buen espíritu) o del genio maligno (el mal 
espíritu): si provenían del primero, la «nueva ciencia», al ser verda-
dera, no podría estar en contradicción con las verdades reveladas (lo 
que significaría su «cristianización»); pero si provenían del segundo, 
serían una trampa que lo conduciría a pretender alcanzar una suerte 
de «sabiduría» velada para todos los hombres (hermetismo), pero 
que rivalizaría con la verdad revelada (a la que sin duda se adhería). 
Sin embargo, por más contradictorio que esto parezca, según Turró 
(1985: 221-225), tal posibilidad prometeica parece ser lo que en 
1619 le atrajo del esoterismo rosacruz. 

El esoterismo rosacruz respondería a una reformulación de la 
«sola fide» que tanto Lutero como Cornelio Agripa proponían como 
paradigma de conocimiento, y que también fue la semilla de cierto 
naturalismo escéptico-empirista. Si los «descubrimientos admira-
bles» de Descartes eran verdaderos, serían evidentes, es decir, claros 
y distintos, según la regla cartesiana de la verdad (AT/VI: 33), por lo 
que, sin duda, vendrían de Dios. Por lo tanto, no podrían entrar en 
contradicción alguna con la verdad revelada, y serían accesibles a la 
razón humana, lo que mostraría el error de los escépticos. 

La certeza conclusiva a tal discernimiento sería el significado de 
las mociones consoladoras que le llegaron en el tercer sueño, mis-
mas que pretendía agradecerle a la Virgen de Loreto. En este punto, 
Sánchez Ramón (2010: 1001) ve una conversión religiosa de Des-
cartes «tras dedicar su vida a un propósito» y encuentra un para-
lelismo con la conversión de san Ignacio de Loyola, quien decidió 
peregrinar, en agradecimiento por su iluminación, a Tierra Santa. 
Este autor encuentra también otros paralelismos entre Descartes e 
Ignacio de Loyola (2010: 1001-1002). Por ejemplo, que, así como el 
fundador de la Compañía de Jesús reflejó metódicamente sus expe-
riencias místicas en sus Ejercicios, que tienen reglas muy precisas para 



187Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

el acompañamiento espiritual, Descartes escribió unas Reglas para la 
dirección del ingenio, quien, para mostrar metódicamente su práctica 
filosófica como una meditación, concibió las Meditaciones metafísicas. 
Igualmente, así como el fundador de la Compañía de Jesús contó su 
experiencia espiritual en su Autobiografía, Descartes lo hizo en su 
Discurso del método.

Estas consideraciones de Sánchez Ramón parecen demasiado li-
bres, porque tales presuntos paralelismos pueden ser simples lugares 
comunes, que no son exclusivos ni de Descartes ni de san Ignacio de 
Loyola, tal como lo considera Rubidge (1990: 48-49), quien opina 
que las Meditaciones metafísicas están relacionadas con el género devo-
cional de la meditación (del que también forman parte los Ejercicios 
ignacianos), y que es de ahí de donde surgen sus similitudes. Lo que 
sí es más verosímil es que Descartes, tal como lo marca la tradición 
mariana ignaciana, según lo escrito por Baillet (1691: 86), le haya 
pedido a la Virgen que intercediera por él para que tuviera un buen 
discernimiento. Y que una vez que Descartes obtuvo el fruto desea-
do, consolado, haya hecho un voto de peregrinaje a Loreto.13 Dicen 
los Ejercicios espirituales de Ignacio de Loyola al respecto:  

El que los da [los Ejercicios], si ve al que los recibe que anda con-
solado y con mucho hervor, debe prevenir que no haga promesa 
ni voto alguno inconsiderado y precipitado; y cuanto más le co-
nociere de ligera condición, tanto más le debe prevenir y amo-
nestar. Porque, dado que justamente puede mover uno a otro a 
tomar religión, en la cual se entiende hacer voto de obediencia, 

13   Dice Baillet (1691: 120): “Estando en Venecia, Descartes pensó en desprenderse ante 
Dios de la obligación que se había impuesto en Alemania en el mes de noviembre del 
año 1619 por un voto que había hecho de ir a Loreto y que no había podido cumplir en 
aquel tiempo”. Adam (1919: 63-64) y Rodis-Lewis (1996: 84) también siguen a Baillet con-
tra quienes opinan que Descartes jamás cumplió su voto. Según Rodis-Lewis (1996: 38-
39), en La Flèche, Descartes habría leído El peregrino de Loreto del jesuita Louis Richeo-
me, que lo habría inspirado a realizar tal peregrinación. La tradición mariana-ignaciana 
pide la intercesión de María para el buen discernimiento, sin embargo, para decidir un 
voto de agradecimiento, primero se tiene que superar la consolación. Descartes hizo su 
voto tras los frutos recibidos en plena consolación. Descartes no hizo su discernimiento 
en ejercicios espirituales ignacianos formales, por lo que no tuvo un director que le 
advirtiera sobre prometer votos estando consolado. 



188 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

pobreza y castidad; y dado que la buena obra se hace con voto 
más meritoria que la que se hace sin él, mucho debe de mirar la 
propia condición y sujeto, cuanta ayuda o estorbo podrá hallar 
en cumplir la cosa que quisiese prometer (2014: 12).

Los arrepentimientos de los sueños que encontramos en las 
Olímpicas (AT/X: 186) responderían a la intención de adquirir un 
conocimiento aparente inspirado (entusiasmado) por una entidad 
maligna, lo que, desde una perspectiva cristiana, sería lo propio del 
hermetismo, así como la falta de temor a Dios. El «sí y no» que 
aparece en el Corpus Poetarum del segundo sueño (AT/X: 184) con-
testaría a la función primaria de la filosofía, que en gran parte es el 
discernimiento, pues buscaría afirmar o negar, metódicamente, lo 
que sea verdadero mediante un ejercicio racional. Durante el resto 
de su vida, Descartes insistirá en que la labor primaria de la filo-
sofía consiste en encontrar principios claros y distintos (evidencia) 
que nos permitan juzgar con certeza lo verdadero de lo falso. Estos 
principios tendrían que ser universales y accesibles para todos los 
hombres, y, por ende, su conocimiento necesario para distinguir lo 
verdadero de lo falso. El correcto discernimiento dependería de la 
aplicación de tales principios.

Sin embargo, las presuntas raíces ignacianas del pensamiento 
cartesiano parece que siempre quedarán en meras especulaciones, 
pues no contamos con suficientes elementos documentales para ha-
cer una lectura conclusiva, aunque la influencia sea por lo pronto po-
sible. Como sea, no podemos dudar de su impronta contrarreforma-
dora de profundo carisma jesuítico, ni de que el tema y la necesidad 
del discernimiento es permanente en su filosofía, y que se encuentra 
presente desde las Olímpicas. Sin embargo, el discernimiento carte-
siano, a pesar de los lugares comunes al respecto, como lo considera 
Gouhier (1924: 212) es un ejercicio de la sola razón; es un discerni-
miento inspirado, que sopesa, vindica y demanda la participación de 
la gracia y de lo divino en las acciones humanas (en este caso, en el 
filosofar). Tampoco olvidemos, en esta tónica, que Descartes es un 
pensador que no puede interpretarse en un sentido unívoco y reduc-
tivo (como lo pintan la mayoría de las historias de la filosofía) y que, 



189Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

si bien es el padre del racionalismo moderno, también es un filósofo 
cristiano que es el fundador de una nueva perspectiva metafísica: el 
ontologismo moderno (Del Noce, 2010: 471).14 

Hay lecturas como la de Maxime Leroy (1930) que presentan 
a Descartes como un «filósofo enmascarado» que ocultaba sus ver-
daderas convicciones científicas, filosóficas y religiosas (siguiendo 
AT/X: 213),15 si bien hay buenas razones para su enmascaramien-
to, como lo sugiere Moreno Romo (2010: 305-306). Sin embar-
go, deberíamos leerlo más allá de ellas. Descartes fue un pensador 
hijo de un «cambio de época», que, por su paradigma reformador y 
contrarreformador, parecía demasiado libertino para los católicos y 
demasiado católico para los libertinos; demasiado protestante para 
los católicos y demasiado católico para los protestantes; y que él mis-
mo padecía, espiritualmente, tales paradojas. Descartes, sin duda, 
se sabía «reformador», o inclusive, a su modo (lo que lo hace muy 
«moderno»), «contrarreformador». 

Es posible que, en la novedad de la propuesta filosófica, cien-
tífica y hasta religiosa de Descartes, propensa a la sospecha, esté la 
causa de su personalidad «enmascarada» y de su constante necesidad 
personal de discernimiento, que es la «experiencia filosófica» que 
encontramos narrada en el texto fechado el 10 de noviembre de 
1619. Tomar públicamente la postura cartesiana, en un tiempo tan 
polarizado a niveles de las ideas religiosas como aquél, sería peli-
groso; y tal vez esa sea la causa por la cuál en su obra no encontra-
mos ninguna referencia explícita a la espiritualidad ignaciana, ni a 
ninguna otra práctica religiosa que no sea la mera expresión de su 
piedad; pero tampoco a alguna fuente hermética (sin embargo, tam-
poco olvidemos que Descartes fue un pensador que no solía citar ni 

14   Augusto Del Noce (1992: 591) pinta esta vía ontologista desde Descartes hasta Ros-
mini. A su parecer, el ontologismo es la verdadera filosofía de la modernidad y no cons-
tituye una ruptura con el paradigma greco-medieval (el agustinismo), sino más bien su 
continuación.

15   Dice la introducción de Praembula: “Como un actor se pone una máscara para ocul-
tar sus mejillas ruborizadas, al igual que ellos, yo, al punto de subir al escenario del 
teatro del mundo, hasta ahora, no he sido más que un espectador; yo también avanzo 
enmascarado” (AT/X: 213).



190 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

referenciar). Debido a la peculiaridad del pensamiento cartesiano 
Moreno Romo (2010: 307) afirma que Descartes no es un cristiano 
a la manera de Ignacio de Loyola, Francisco de Sales o Blaise Pas-
cal. Puede ser que aquí también esté el «origen existencial» de su 
célebre moral por provisión (AT: VI: 23-24), donde Descartes, como 
recuerda Ángeles Cerón (2017: 117), jamás pone en suspenso “la 
religión en la que Dios le ha hecho la gracia de ser instruido desde 
su infancia” (AT/VI: 23), porque de hacerlo, existencialmente, aca-
rrearía muchas complicaciones para su espíritu.

La curiosa historia de “un pequeño cuaderno en pergamino...” 

René Descartes murió en Estocolmo el 11 de febrero de 1650. Se-
gún Adam y Tannery (AT/X: 1-2) tres días después de su muerte, 
por petición de Pierre Chanut se elaboró un inventario de las pose-
siones del recién finado, que fue resguardado por su editor y albacea, 
Claude Clerselier (AT/X: 1). Al listado de papeles de Suecia se le 
conoce como el Inventario de Estocolmo. Actualmente se conservan 
dos copias de este inventario, uno se encuentra en la Biblioteca Na-
cional Francesa y el otro en la Universidad de Leiden. También fue 
transcrito por Adam y Tannery en el tomo X de las obras completas 
de Descartes (AT/X: 5-14). 
En el Inventario de Estocolmo, las Olímpicas se mencionan como 
parte del «Cuaderno C» que desapareció en algún momento del si-
glo XVIII. Al respecto, dice el principal registro de los papeles car-
tesianos:

Es un pequeño cuaderno en pergamino, que dice en la portada: 
«Año 1619, mes de enero». Encontramos, primeramente, 18 
folios con anotaciones matemáticas bajo el titulo de «Parnasus». 
Después, hay seis folios vacíos y otros seis escritos. Volteando el 
cuaderno se encuentra el discurso intitulado «Olympica», que 
dice en el margen: “11 de noviembre de 1620, he comenzado 
a comprender el fundamento de un descubrimiento admira-
ble…”.  Tornando el cuaderno a su orden original, hay dos folios 



191Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

escritos en los que están anotadas algunas consideraciones sobre 
las ciencias; después hay media página de álgebra. Luego encon-
tramos doce páginas vacías; luego, siete u ocho líneas intituladas 
«Democritica». Después, girando el cuaderno, hay ocho o diez 
hojas en blanco, seguidas de cinco hojas y medio escritas bajo 
el título «Experimenta». Luego, doce hojas blancas, y, al final, 
cuatro páginas escritas bajo el título «Præmbula. Initium sapien-
tiæ timor Domini». Este cuaderno nombrado «C» parecer haber 
sido escrito en la juventud de Descartes (AT/X: 7-8).

A pesar de su desaparición, el «Cuaderno C» del Inventario de 
Estocolmo ha llegado a nosotros a partir de dos textos: el primero 
es la Vie de M. Descartes, de Adrien Baillet, que ofrece dos fragmentos 
de lo que era el texto original y completo de las Olímpicas (1691: 50-
51, 80-86), así como otros pasajes de Parnasus y Experimenta (1691: 
92 y 93); el segundo es la obra publicada bajo el nombre de Cartesii 
cogitationes privatæ, que corresponde a la copia de algunos fragmen-
tos del «Cuaderno C» que Gottfried Wilhelm Leibniz hizo durante 
su estancia en París, entre el 1 y el 5 de junio de 1676.16 Esta obra 
fue encontrada entre los papeles leibnizianos de Hanover por Louis-
Alexandre Foucher de Careil, quien también los tradujo al francés, 
editó y publicó (Descartes, 1859: 1-37). Ambas transcripciones 
fragmentarias del «Cuaderno C» fueron recopiladas y editadas por 
Adam y Tannery en el tomo X de las Obras Completas de Descartes 
(AT/X: 179-188 y 213-256). 

Al analizar la descripción del «Cuaderno C», siguiendo el In-
ventario de Estocolmo (AT/X: 7-8), podemos percatarnos de dos 
cosas: que lo contenido en el cuaderno desaparecido eran meros es-
bozos que serían continuados en los folios vacíos; y que el cuaderno 
estaba escrito por el anverso y por el reverso. Gouhier (1958: 13) 
destaca que Baillet llama a las Olímpicas «tratado en forma de dis-
curso» y describe que constaba de 12 páginas (1691: 92), cuando el 

16   Dicho sea de paso, sobre la historia de la transcripción que hizo Leibniz del «Cuader-
no C», Amir D. Aczel (2005) escribió su novela-ensayo El cuaderno secreto de Descartes, 
donde narra las peripecias y las intrigas que Leibniz vivió en París con Claude Clerselier 
(albacea de Descartes) mientras estudiaba al «Descartes secreto».



192 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

Inventario de Estocolmo simplemente dice «discurso» y no mencio-
na el número de páginas. Asimismo, Gouhier (1958: 14) recuerda 
que Baillet, además de las Olímpicas, cita algunas líneas de Parnasus y 
de Experimenta; y que «Olympica» —tal como Parnasus, Experimenta o 
Praeambula— no era el título de la obra, sino una anotación o rúbrica 
escrita en los folios del cuaderno para que Descartes recordara y pu-
diera continuar, posteriormente, con lo ya escrito (1958: 18 y 78). 
Las Olímpicas nunca son citadas por Descartes, y como señala Baillet 
(1691: 86); es probable que Descartes jamás haya pretendido publi-
car este cuaderno; por lo tanto, fueron concebidas, simplemente, 
como un texto personal escrito para recordar una noche tan impor-
tante en su vida.

Sobre la copia que hizo Leibniz del «Cuaderno C» (las Cogita-
tiones privatæ) (AT/X: 213-256), podemos señalar que es un texto 
extenso, sobre todo centrado en los desarrollos tempranos de la ma-
temática cartesiana, y que sus referencias a las Olímpicas coinciden 
poco con el texto de Baillet, pues en ellas no hay ninguna mención 
ni alusión a los sueños de la noche del 10 de noviembre de 1619. 
Sin embargo, las Cogitationes privatæ mencionan la existencia de este 
escrito cartesiano de juventud, así como la anotación de 1620 sobre 
el texto del año anterior, y que en ellas estaba citada la Égloga 7 de 
Ausonio: «Quod vitae sectabor iter?» (AT/X: 216).

El resto de los elementos copiados por Leibniz en las Cogitationes 
privatæ corresponden a fragmentos de los otros escritos cartesianos 
de juventud contenidos en el «Cuaderno C» que no son recogidos 
por Baillet, ni por ninguna otra fuente. Al estar desaparecido el ma-
nuscrito de estos textos, su única fuente son los papeles leibnizianos 
de Hanover, fechados entre el 1 y el 5 de junio de 1676 en París. 
Esto no le resta legitimidad a las Olímpicas presentadas por Baillet; 
simplemente mostraría que Leibniz hizo una transcripción selecti-
va de lo que consultó en el «Cuaderno C», que tomó en cuenta 
el contenido del texto intitulado «Olympica», pero con un interés 
distinto al de Baillet.  Siguiendo a Rodis-Lewis (1996: 78), los tex-
tos del «Cuaderno C» presentados en AT/X, 218-219, que son par-
te de las Cogitationes privatæ, es decir, de la copia de Leibniz, datan 
de 1620. Estos textos, a su parecer, expresarían las reflexiones de 



193Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

Descartes sobre «descubrimiento de la ciencia admirable» aconte-
cido el año anterior. A su parecer (1996: 78), estos textos fueron 
concebidos por Descartes como complemento a la narración de los 
sueños del 10 de noviembre de 1619, que llegó a nosotros gracias 
a Baillet (1691: 80-86), misma que Leibniz no copió. Según Rodis-
Lewis (1996: 58), Leibniz no habría copiado tal texto por conside-
rarlo personal e irracional. Aczel (2005: 19-20) señala que la causa 
de la caótica transcripción de Leibniz se pudo deber a las celosas 
condiciones que Clerselier le impuso para consultar y transcribir el 
«cuaderno secreto».

Sobre nuestra traducción

La mayoría de las traducciones de las Olímpicas suelen reducirse al 
texto de Baillet. Sin embargo, hemos decidido completar esta edi-
ción en español con los fragmentos de las Cogitationes privatae que co-
rresponden a las Olímpicas. Nuestra selección de fragmentos se basa 
en la recopilación hecha por Ferdinand Alquié en Œuvres philosophi-
ques, vol. I, 1618-1637 (Descartes, 2010: 61-63). 

Del francés traducimos las Olímpicas desde el volumen X de Œu-
vres de Descartes, editadas por Charles Adam y Paul Tannery (AT/X, 
179-188). Y del latín, cotejado con las traducciones francesas de 
Foucher de Careil (Descartes, 1859: 1-37) y de Ferdinand Alquié 
(Descartes, 2010: 61-63), nuestra selección de las Cogitationes priva-
tae, tomada de AT/X, 216-219. La secuencia numérica de esta últi-
ma parte es nuestra y sólo sirve para indicar los distintos fragmentos 
que en las Cogitationes privatae se suceden unos a otros sin distin-
ción, según la edición de las Olímpicas realizada por Ferdinand Alquié 
(Descartes, 2010: 61-63).

Agradezco profundamente a Ramón Díaz Olguín, director y edi-
tor de Open Insight, por su celo, su auxilio y sus correcciones y reco-
mendaciones editoriales; tanto para este ensayo introductor, como 
para nuestra traducción. Así como a Juan Carlos Moreno Romo por 
su revisión y sugerencias a nuestra traducción.



194 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

Referencias

Adam, C. (1919). Vie de Descartes et œuvres. Étude historique. Paris: J. Vrin. 

Agripa, C. (1693). De incertitudine et vanitate scientiarum liber. Fráncfort: Johann Adam 
Plener. 

Ángeles Cerón, F. (2015). Descartes y Pascal. El trasfondo espiritual de la filosofía moderna. 
Querétaro: Universidad Autónoma de Querétaro / Fontamara. 

(2017). “El talante espiritual de Descartes”. En Open Insight, vol. 8, n. 13, pp. 
101-121. 

Ariew, R. (1999). Descartes and the Last Scholastics. Ithaca: Cornell University Press.

(2011). Descartes among the Scholastics. Leiden: Brill.

Arnold, P. (1956). Histoire des Rose-Croix et les origines de la franc-maçonnerie. Paris: 
Mercure de la France. 

Baillet, A. (1691). La Vie de M. Descartes, vols. 1 y 2. Paris: Daniel Horthemels. 

Baladi, N. (1959). Descartes. El Cairo: Al-Ma’arif. 

Bitbol-Hespériès, A. (1995). “Les Olympica et la vocation scientifique de Descartes”. 
En F. Hallyn (Ed.), Les Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Géno-
va: Librairie DROZ, pp. 47-72.

Boss, G. (1993). “Le songe d’un poétique philosophique (Les rêves de Descartes)”. En 
Dialectica, vol. 47, nn. 2/3, pp. 199-216.

Cohen, G. (1921). Écrivains français en Hollande dans la première moitié du XVII sièclee. 
Paris: Édouard Champion.

Courtine, J.-F. (1989). “Différence ontologique et analogie de l’être: le tournant sua-
rézien”. En Bulletin de la Société Française de Philosophie, n. 2, pp. 41-76.

Del Noce, A. (1992). Da Cartesio a Rosmini. Scritti vari, anche inediti, di filosofia e storia 
della filosofia. Milano: Giuffrè. 

(2010). Il problema dell’ateismo. Bologna: Il Munilo.

Descartes, R. (1859). Œuvres Inédites de Descartes. L.-A. Foucher de Careil (Ed.). Paris: 
Auguste Durand. 

(1908). Œuvres de Descartes, vol. VI. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Œuvres de Descartes, vol. VII. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Œuvres de Descartes, vol. IX. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.



195Open Insight • Volumen XII • Nº 26 (septiembre-diciembre 2021) • pp. 169-196

(1908). Œuvres de Descartes, vol. X. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1989). Sobre los principios de la filosofía. Edición y traducción de E. López y M. 
Graña. Madrid: Gredos. 

(2010). Œuvres philosophiques, vol. I (1618-1637). F. Alquié (Ed.). Paris: Clas-
siques Garnier.

(2011). Discurso del Método. Edición y traducción de R. Frondizi. Madrid: Alianza. 

Gäbe, L. (1972). Descartes’ Selbstkritik: Untersuchungen zur Philosophie des jungen Descar-
tes. Hamburg: Meiner. 

Gilson, E. (1979). Index Scolastico-Cartésien. Paris: J. Vrin. 

Gouhier, H. (1924). La pensée religieuse de Descartes, Paris: J. Vrin.

(1956). “Descartes a-t-il rêve?”. En Revue International de Philosophie, vol. 10, n. 
36 (2), pp. 203-209.

(1958). Les premières pensées de Descartes. Contribution a l’historie de l’Anti-Renais-
sance, Paris: J. Vrin.

Grayling, A. C. (2007). Descartes: La vida de René Descartes y su lugar en su época. Valen-
cia: Pre-textos.

Guy, A. (1992). “Razón y fe en Llull y Descartes”. En Studia Lulliana, n. 32, pp. 59-79.

Hamelin, O. (1921). Le système de Descartes. Paris: Librairie Félix Alcan. 

Kambouchner, D. (2005). Les Méditations métaphysiques de Descartes. Paris: Presses Uni-
versitaires de France. 

Kennington, R. (1961). “Descartes’ Olympica”. En Social Research, vol. 28, n. 2, pp. 
171-204.

Kepler, J. (1994). El secreto del universo (Pródromo de consideraciones cosmográficas conte-
niendo el secreto del universo). Barcelona: Ediciones Altaya. 

Leroy, M. (1930). Descartes, el filósofo enmascarado. Madrid: Nueva Biblioteca Filosó-
fica. 

Loyola, I. de, (2014). Ejercicios Espirituales. S. Arzubialde, SJ (Ed.). Santander: Sal Terrae. 

Marion, J.-L. (1983). “Les trois songes ou l’éveil du philosophe”. En J. L. Marion 
(Ed.). La passion de la raison. Paris: Presses Universitaires de France, pp. 53-78.

Maritain, J. (1982). “Le songe de Descartes”. En Jacques et Raïssa Maritain Œuvres com-
plètes Vol. 5 (1932-1935). Fribourg: Éditions Universitaires Fribourg Suisse.

(2013). Tres reformadores: Lutero, Descartes, Rousseau. Madrid: Biblioteca Nueva.

Milhaud, G. (1921). Descartes savant. Paris: Librairie Félix Alcan. 

Millet, J. (1867). Histoire de Descartes avant 1637: suivi de L’analyse du Discours de la 
méthode et des Essais de philosophie. Paris: Didier et Cie, Librairies-Editeurs. 



196 Las Olímpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuítico
• José Miguel Ángeles de León

Moreno Romo, J. C. (2010). Vindicación del cartesianismo radical. Barcelona: Anthropos. 

Popkin, R. (1983). La historia del escepticismo desde Erasmo hasta Spinoza. México: Fondo 
de Cultura Económica. 

Rodis-Lewis, G. (1995). “Les aspects religieux des Olympica”. En F. Hallyn (Ed.), Les 
Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Génova: Librairie DROZ, 
pp. 127-140.

(1996). Descartes. Biografía. Traducción de I. Sancho. Barcelona: Península. 

(1997). Le développement de la pensée de Descartes. Paris: J. Vrin. 

Rubidge, B. (1990). “Descartes Meditations and Devotional Meditations”. En Journal 
of the History of Ideas, vol. 51. n. 1, pp. 27-49. 

Sánchez Ramón, R. (2010). “Las raíces ignacianas de Descartes. Estado de la cuestón”. 
En Pensamiento, vol. 66, n. 250, pp. 981-1002.

Scribano, E. (1999). “La nature du sujet. Le doute et la consciencie”. En K. S. Ong-
Van-Cung (Coord.), Descartes et la question du sujet. Paris: Presses Universitaires 
de France, pp. 49-66. 

Suárez, F. (1960). Disputaciones metafísicas, vol. II. S. Rábade, S. Caballero y A. Puig-
cerver (Eds.). Madrid: Gredos. 

Sirven, J. (1928). Les Anées d’apprentissage de Descartes. Albi: Imprimerie Coopérative 
du Sud-Ouest. 

Turró, S. (1985). Descartes. Del hermetismo a la nueva ciencia. Barcelona: Anthropos. 




