Hapax Leg(')mena






Las Olimpicas, de René Descartes:
Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico

José Miguel Angeles de Ledn
Centro de Investigacién Social Avanzada
jose.angeles@cisav.org

A mis maestros cartesianos, Juan Carlos Moreno Romo

.
y Francisco Angeles Cerén, con quienes aprendi una buena filosofia. ..

Introduccion

Pocas fechas son tan celebres en la historia de la filosofia como aque-
lla sobre la que el joven René Descartes, que apenas tenia 23 afos,
escribio: “10 de noviembre de 1619, me encontraba lleno de en-
tusiasmo y descubri los fundamentos de una ciencia admirable...”
(AT/X: 179).

De los acontecimientos aquella noche de 1619, pese a tantos
comentarios que se han hecho al respecto, realmente sabemos con
certeza muy poco. No sabemos, por ejemplo, cuales fueron aque-
llos «fundamentos de una ciencia admirable» que, eso si, Descartes
habria descubierto durante el dia, no durante el sueno a modo de
revelacion, como algunos han especulado (Rodis-Lewis: 1996: 59-
60). Ni siquiera sabemos donde estaba aquella vispera de noviembre
de 1619, aunque la mayoria de las lecturas consideran que se encon-
traba en Ulm. Seglin Rodis-Lewis (1996: 57) esta confusion se debe
a que el libro I del primer volumen de La vie de M. Descartes de Bai-
llet termina con la estancia de Descartes en Ulm, el encuentro con
Fulhaber, el probable viaje a Praga y el posible encuentro con Tycho
Brahe en 1620 (Baillet 1691: 67- 76), mientras que el primer capi-
tulo del libro II de la misma obra (1691: 77-87) comienza con una
vuelta atras a finales de 1619, cuando Descartes se encontraba en
Ulm tras asistir a la coronacion del Duque de Baviera en Francfort
en septiembre de 1619. Es tambien ese libro II del primer volumen

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

169



de La vie de M. Descartes donde Baillet (1691) recoge la narracion de
las Olimpicas (80-86)." Seglin Rodis-Lewis, a inicios de noviembre de
1619, Descartes se encontraba en Neuburg (1996: 57).

Sobre los «fundamentos de una ciencia admirable», la mayoria
de los comentadores clasicos consideran que Descartes se refiere al
meétodo para las ciencias (Millet: 1867: 74; Hamelin: 1921: 43-44;
Milhaud: 1921, 49-50;), que dieciocho anos después relataria en la
segunda parte de su Discurso del método (AT/VI: 11-22). Las lecturas
que sostienen que los «fundamentos de una ciencia admirable» son
los descritos en la segunda parte del Discurso del método, asi como que
Descartes se encontraba encuartelado en algan punto de Alemania
(no se sabe con certeza si en Ulm, Neuburg o en Francfort), se de-

ben a esta afirmacion:

Encontrabame por entonces en Alemania, a donde habia ido con
motivo de unas guerras que atin no han terminado, y al volver
al ejercito despues de asistir a la coronacion del Emperador, el
comienzo de éstas me retuvo en un alojamiento donde, al no
encontrar conversacion alguna que me divirtiera y no tener tam-
poco, por fortuna, cuidados ni pasiones que perturbaran mi ani-
mo, pasaba todo el dia solo y encerrado, junto a una estufa, con
toda la tranquilidad necesaria para entregarme por entero a mis
pensamientos (AT/VI: 11).°

Rodis-Lewis (1996: 57-58) considera que los suenos de la no-
che del 10 de noviembre de 1619 no coincidirian con lo descrito
en el Discurso del método (AT/VI:11), pues como ya hemos dicho,
ella propone que, en aquellos dias de 1619, Descartes se encontraba
en Neuburg, donde no estaba encuartelado. Y tambien acepta que

la segunda anotacion, que seglin Baillet y Leibniz se encontraba en

1 Una ventaja que tiene La vie de M. Descartes de Baillet, editada por Daniel Horthemels
(1691), es que en el margen de cada pagina sefala el aflo en que ocurrié lo que en ella
se narra, para facilitar la lectura.

2 La coronacién de Fernando Il de Habsburgo como emperador del Sacro Imperio
Romano Germanico sucedioé en Francfort, el 28 de agosto de 1619.

170 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



el margen del manuscrito y que decia: “11 de noviembre de 1620,
he comenzado a comprender el fundamento de un invento admira-
ble...” seria un afiadido un afio posterior a la nota del cuerpo del
texto (la de 1619) (1996: 74-75). Segiin Bitbol-Hespéries (1995:
56), en lo que sigue a Cohen (1921: 395-396), la nota de 1620 se
referiria a un hallazgo distinto al del aho anterior, tal hallazgo habria
sido el paso del descubrimiento de la «ciencia admirable» a su com-
presion y aplicacion.

Rodis-Lewis también menciona (1996: 75) que algunos biografos
de Descartes (como Borel y Milhaud) lo han situado el 10 de no-
viembre de 1620 en Praga, donde supuestamente habria conocido los
trabajos sobre optica de Tycho Brahe y Johannes Kepler. Esto respon-
de a las especulaciones de Baillet (1691: 74-75). Segin Rodis-Lewis.
(1996: 75), en lo que sigue las especulaciones de Borel, Milhaud y
Baillet) los trabajos de Brahe y Kepler le habrian maravillado sobre-
manera, porque en ellos encontr6 la comprension del fundamento
de su «ciencia admirable», que habia encontrado el afio anterior. Em-
pero, los trabajos de Kepler sobre dioptrica aparecieron por primera
vez publicados al ano siguiente, 1621. El dato fuerte para posibilitar
la teoria de que Descartes se encontraba en Praga en 1620, por lo
que pudo tener noticias de los trabajos sobre dioptrica de Brahe y
Kepler, se sostiene en que el 8 de noviembre de 1620 aconteci6 en
Praga la Batalla de la Montafia Blanca, en la que pudo participar, pues
por aquellos afios atn era parte del ejército de Mauricio de Nassau.
Siguiendo a Gaston Milhaud (1921: 102), Rodis-Lewis (1996) sostie-
ne que el descubrimiento del 11 de noviembre no seria un hallazgo
cartesiano, sino que Descartes, a partir de los trabajos de Brahe y Ke-
pler habria presentido “la via que hay que seguir para edificar la teoria
matematica, que sera su «fundamento definitivo»” (75).

Amir Aczel (2005: 65) sugiere que ambas anotaciones (la de
1619 y la de 1620) estan influenciadas por una nota escrita por Jo-
hannes Kepler en 1596 en su Mysterium cosmographicum, quien al ha-
blar de sus descubrimientos sobre los planetas empleando un meétodo
matematico, dijo que eran “un ejemplo admirable de la sabiduria de
Dios” (Kepler: 1994: 70). Segan Aczel (2005: 62), en lo que sigue a
Lidder Gabe (1972: 17), presuntamente Descartes conocio a Kepler

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

171



el 1 de febrero de 1620 en Praga. Este mismo autor considera que
Descartes pudo conocer a Kepler por Johann Faulhaber, cientifico,
matematico y ocultista rosacruz que vivia en Ulm y que colaboro con
Kepler. (2005: 63)

Si bien es dudoso que Descartes haya conocido personalmente
a Brahe y a Kepler en Praga, Rodis-Lewis (1996: 56 y 74) confirma
el encuentro de Descartes con Fulhaber en Ulm en 1620. Segln
Rodis-Lewis (1996: 74), Fulhaber fue quien inici6, o por lo menos
acerco a Descartes con los rosacruces de Alemania, mismos a los que
les dedico el Tesoro matematico de Polibio el cosmopolita, siendo «Poli-
bio el cosmopolita» un seudonimo suyo (AT/X, 214). Salvi Turro
(1985: 224), en cambio, niega que Descartes haya sido rosacruz o
que haya conocido a algan rosacruz, porque en 1619 atin no existian
como hermandad; simplemente habria conocido los textos desde los
que se conformaron. Siguiendo a Turro, ni siquiera Faulhaber seria
rosacruz. Segun Baillet (1691), los rosacruces eran una “nueva secta
de luteranos paracelsistas” (90); Turro (1985) tambien considera que
los rosacruces eran un “conjunto de escritores (anénimos muchos de
ellos) procedentes de ciertas sectas heterodoxas protestantes imbui-
das en el esoterismo cabalista, que inauguraron un verdadero género
literario esotérico en torno a la idea de una sabiduria universal caba-
listico renacentista” (223-224).

Mas alla de las especulaciones sobre lo qué pudiera ser la «cien-
cia admirable» de 1619 o el «fundamento de un invento admira-
ble» de 1620, una pista serian las fechas en la que fueron realizadas
(10 de noviembre y 11 de noviembre). La fecha 10 de noviembre,
previamente a 1619, es relevante en varias ocasiones en la vida de
Descartes. El 10 de noviembre de 1616 (a los veinte afios) presento
la tesis que lo habilitaba como bachiller y licenciado en Derecho en
la Universidad de Poitiers (Rodis-Lewis, 1996: 39) y el 10 de no-
viembre de 1618 (alos 22 afios) conocio a Isaac Beeckman en Breda,
relacion que fue de gran relevancia en su ciencia y, sobre todo, para
su matematica (Adam, 1919: 46). Suponiendo que la datacion de la
nota en 10 de noviembre no sea una casualidad, tales aniversarios
de momentos relevantes en su vida lo motivaron a elegir, a proposi-

to, tal fecha para datar simbolicamente lo narrado en las Olimpicas.

172 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Cohen (1921: 395-396) habla de una «triple gracia» asociada al 10
de noviembre que Descartes destacaba con clara intencion simboli-
ca, a partir de su encuentro con Beeckman en 1618, para datar sus
hallazgos mas relevantes. Sin embargo, segin Gouhier (1958), Des-
cartes parecia “no ser supersticioso con las fechas” (76).

La eleccion intencional del 10 de noviembre para datar la nota
de 1619 adquiere un mayor sentido al leerse desde las hipotesis de
Kennington (1961: 183) y de Gouhier (1956: 205-208 y 1958: 32-
41), quienes partiendo de la lectura de Paul Arnold (1955: 273-
284), sugieren que realmente el Descartes de carne y hueso jamas
sono lo relatado en las Olimpicas, y que lo ahi escrito es mas bien
una composicion poctica, una suerte de fabula, que responderia a
una tradicion rosacruz. Esto se completa porque seglin Turro (1985:
222), tras salir de Holanda (a mediados de 1619), Descartes estaba
interesado en el hermetismo de los textos rosacruces, si bien no era
rosacruz. Sobre la fascinacion de Descartes por los rosacruces, dice
Baillet (1691): “Se le dijo que se trataban de gentes que lo conocian
todo y que prometian una nueva sabiduria a los hombres, esto es, la
verdadera ciencia que atin no habia sido descubierta” (87).

Poco diremos aqui sobre nuestra interpretacion de los suenos,
quizas presuntos, que se describen en las Olimpicas y que se datan en la
noche del 10 de noviembre de 1619, pues al respecto ya hay bastantes
estudios eruditos como los de Gouhier (1958: 32-41), Kennington
(1961: 171-204), Marion (1983: 53-78) o Boss (1993: 199-216).
Lo que particularmente nos interesa es enfatizar un elemento que,
a nuestro parecer, no ha sido suficientemente tomado en cuenta por
otros comentadores: la posible presencia ignaciana y jesuitica en las
Olimpicas. Nos parece que este asunto es verdaderamente significativo
para los estudios cartesianos, pues nos permitirl'an conocer mejor el

contexto intelectual y espiritual en el que nace esta filosofia.

El trasfondo religioso de las Olimpicas

Es indudable que las Olimpicas tienen un fuerte trasfondo religioso.
Sin embargo, su tema y su lenguaje, por paralelismos y por la propia

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

173



formacion espiritual de Descartes, podria ser influencia ignaciana.’
Gouhier (1958: 53-56) considera que en las Olimpicas no se presenta
una experiencia religiosa, sino la explicacion religiosa de una expe-
riencia. Rodis-Lewis (1997: 128-129) opina que, para interpretar
el trasfondo religioso de las Olimpicas, lo mas importante es com-
prender que el tema del entusiasmo (del griego, évOovoaopdg, que
literalmente significa «soplo interior de dios», pero entendido como
«lo divino en nosotros» y que es un tema central en las Olimpicas),
no significa la posesion divina mistica, sino un impulso estimulante
(¢lan exaltant) que viene de lo alto. En ese sentido, el modelo de par-
ticipacion con la divinidad de las Olimpicas es mas cercano a la gracia
cristiana que al genio inspirado platonico. Rodis-Lewis (1997: 129)
agrega que Leibniz asocio el entusiasmo del que se habla en las Olim-
picas con el poder de la imaginacion y la inspiracion de los poetas.
Consideramos que Descartes interpreto la inspiracion que le
vino de lo alto el 10 de noviembre de 1619 como una gracia ve-
nida del cielo, tal como Baillet reconstruye en las Olimpicas: “Tuvo
tres suenos consecutivos en una sola noche, que consider6 que solo
podian haber venido del cielo” (AT/X: 181). Tal gracia, probable-
mente, la haya pedido intencionalmente. Si es verdadera nuestra hi-
potesis de que gran parte de la espiritualidad personal de René¢ Des-
cartes es deudora de los jesuitas de La Fleche, es posible que siguiera
cotidianamente el «metodo ignaciano» de pedir a Dios «lo querido y
deseado» para su mayor gloria, lo que puede ser concedido o no se-
gan su voluntad. El Espiritu de verdad que le «abre los tesorosy, del
que se habla posteriormente en las Olimpicas (AT/X: 185), podria
significar tal concesion. Es posible tambien que Descartes, tal como
lo sugiere san Ignacio en el «Modo de hacer examen general» de
sus Ejercicios (2014 23), haya agradecido los beneficios recibidos (la
inspiracion que le permitio concebir la «ciencia admirable») y que

haya pedido la «gracia de conocer sus pecados». En este sentido, las

3 El primero en sefalar la posible influencia ignaciana en la filosofia de Descartes fue
el egipcio Naguib Balabi (1957). El primer trabajo especializado al respecto fue el de
Arthur Thomson (1972). Al respecto, destacan los trabajos de Bradley Rubidge (1990) y
Ramon Sanchez Ramén (2010). Estas lecturas rastrean, sin embargo, la influencia igna-
ciana en las Meditaciones metafisicas.

174 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Olimpicas retratarian el examen general de consciencia de Descartes
donde se le presenta la necesidad de discernimiento. Sin embargo,
Jean-Luc Marion (1983: 58) considera que el entusiasmo cartesiano
de aquella noche de noviembre de 1619 fue el efecto de una bus-
queda racional, no su causa, por lo que la interpretacion cartesiana
de los suenos debe hacerse sin recurrir al entusiasmo como la tnica
explicacion del sentido de las Olimpicas; antes bien, éste debe de ser
leido como un pretexto literario, como un recurso hermenéutico.

El primer elemento religioso que encontramos en las Olimpi-
cas se encuentra en el primer suefio, cuando se describe la capilla
de un colegio, que coincidiria con la capilla del colegio jesuita de
La Fleche, donde Descartes fue alumno entre 1604 y 1615 (Rodis-
Lewis, 1996: 25). Este sueho, ademas, esta relacionado por el pro-
pio Descartes con sus pecados. Posteriormente, cuando culmina la
narracion, ¢l se propone una peregrinacion a Loreto para visitar a la
Virgen. Moreno Romo (2010: 305-307), considera que esta es una
de las pistas que nos muestran que Descartes era, sin duda, un piado-
sisimo catolico, en contraposicion con la lectura de Jacques Maritain
que lo presenta como el padre de la “modernidad anticatolica” que
culmina con Hegel (1982: 298-391).*

Nuestra postura al respecto es que Descartes fue un cristiano
eclectico y heterodoxo (catolico y reformador a su manera), hijo
de su tiempo, formado por los jesuitas en la espiritualidad ignacia-
na, pero influenciado, sobre todo en su juventud, por muchas otras
fuentes, entre ellas el esoterismo rosacruz.” Fuentes que, tal como
su formacion en La Fleche, tampoco satisfacian del todo su curiosi-
dad intelectual; esta fue la razon por cual consider6 necesario crear
su propio metodo filosofico, que creyo6 desarrollar satisfactoriamen-
te apenas a los veintitres afios. Empero, era temeroso de Dios al

4 Jacques Maritain (2013: 111), considera que Descartes “quito el velo del rostro del
monstruo que el idealismo moderno adora bajo el nombre de Pensamiento”

5 No sin ironfa, Moreno Romo cita la hipdtesis de Anthony Clifford Grayling (2005:
115) que considera que Descartes habria sido un espia al servicio los jesuitas, tanto en
los ejércitos protestantes con los que viajaba (donde realmente estaba a favor de los
Habsburgo), como con los rosacruces, que “apelaban a una fraternidad alternativa al
movimiento jesuita” (2010: 320-322).

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

175



emprender sus investigaciones y de ninguna manera pretendia riva-
lizar con la sabiduria de las verdades reveladas, tal como lo sefial6
al inicio del texto intitulado Praeambula: “La sabiduria comienza por
el temor a Dios” (AT/X: 8).° Tal eclecticismo, y su avidez de nove-
dades, condujeron a Descartes a leer los «libros mas curiosos» para
complementar la formacion adquirida en La Fleche, aunque con
cautela y buen juicio, para no alejarse de su piedad, que bien distin-
guia de las apologias filosoficas que algunos cristianos hacian de ella.

Dice Baillet al respecto:

Obtuvo de sus maestros la libertad de no limitarse a las lecturas
y composiciones que le eran comunes a los otros. £l queria em-
plear esta libertad para satisfacer la pasion que sentia crecer en
¢l por adquirir un conocimiento claro y seguro de cuanto es til
ala vida, lo cual esperaba de las bellas letras. En tal perspectiva,
no satisfecho con lo que se le ensenaba en el colegio, habia ho-
jeado (si le creemos) todos los libros que tratan de las ciencias

consideradas como mas curiosas y extrafias (1691: 10-11).

Las «bellas letras», que podrian equipararse con la poesia, no
solo incluirian a las artes literarias, sino en un conjunto mas amplio,
tambicen a aquello que, en general, se comprende en la nocion griega
de moinotg, es decir, todo aquello que sea creacion o produccion
humana, toda ars inventiva, en contraposicion con la erudicion es-
téril tan frecuentemente valorada en la filosofia, sobre todo en la
escolastica. La matematica también estaria incluida en la ars inventiva
y tambien, desde luego, la «nueva ciencia»; es decir, la matematica
aplicada en relacion con la fisica. Por estos intereses tan alejados del
paradigma en el que fue formado (que no dominaba), es que Des-
cartes, por lo menos a los veintitrés anos, no pretendia ser un apo-
logeta filosofico del catolicismo en el sentido corriente del «filosofo

escolasticoy.

6 Esta es una parafrasis a la Sagrada Escritura: (Pr. 1, 7; Sal. 111, 10). Segun el Inventario
de Estocolmo, Praeambula era parte del mismo cuaderno, hoy desaparecido, donde
también se encontraba el manuscrito de las Olimpicas (AT/X: 8).

176 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



La jbrmacio’n escoldstica de Descartes en La Fléche

Descartes, posiblemente, al ser consciente de sus propias limitacio-
nes formativas ante el paradigma filosofico hegemonico de aquel
tiempo, pero tambien de la potencia del metodo filosofico que habia
desarrollado, decidio no publicar sus hallazgos para evitar la precipi-
tacion en sus juicios, siguiendo su propia filosofia, tal como ¢l mismo
lo narra en el Discurso del método (AT /VI: 22). Descartes habria consi-
derado que, por su juventud (23 afios), atn le era necesario madurar
intelectualmente y dejar pasar el tiempo para “desarraigar su espiritu
de todas las malas opiniones que habia recibido antes de tal eépoca”
(AT/VI: 22) y para ejercitarse mas en su método, que, como creen
la mayoria de los comentadores, seria la «ciencia admirable» de las

Olimpicas. Cabe senalar que Descartes no conocia a nivel profesional

7

a Aristoteles, ni a Tomas de Aquino,’ ni siquiera las obras jesuitas

que habria estudiado en La Fleche, seglin su carta a Mersenne del
30 de septiembre de 1640 (AT/III: 185): el Cursus Conimbricensis, ®
las obras de Francisco de Toledo Herrera y de Antonio Rubio.” Turré6

sefala que

7 Jean Sirven (1928: 23-55) presenta de forma muy erudita los estudios filoséficos de
René Descartes en el Colegio de La Fléche. En el primer afio habria conocido, a partir
de las obras légicas de Toledo, Fonseca y Rubio, la Introduccién de Porfirio a las Cate-
gorias de Aristoteles (Isagoge), asi como el Sobre la interpretacion, los cinco primeros
capitulos de los Analiticos primeros y los ocho libros de los Tépicos. En el segundo afio
habria estudiado los ocho libros de la Fisica de Aristoteles, asi como mateméticas, cal-
culo aritmético practico, astrologia, 6ptica, musica y mecanica a partir de las obras de
Christophorus Clavius, SJ. En el tercer afo habria cultivado en el estudio de la metafi-
sica aristotélica desde los Conimbricenses, asi como los ocho primeros libros de la Etica
a Nicémaco.

8 El Cursus Conimbrincensis, elablorado por los profesores de la Universidad de Coim-
bra, fue un programa compuesto por ocho libros que fungié como manual de ense-
Aanza de filosofia, basada en Aristételes, en los colegios jesuitas de todo el orbe, junto
a las Metaphysicae disputationes de Francisco Suarez, SJ y la Logica mexicana de Antonio
Rubio, SJ.

9 De Francisco de Toledo Herrera seguramente leyé en La Fleche Comentaria, una
cum Quaestionibus, in octo Libros Aristotelis de Physica Auscultatione (Venecia, 1573) y
Commentaria, una cum Quaestionibus, In Universam Aristotelis Logicam (Roma, 1572) y,
de Antonio Rubio, la Logica Mexicana (Alcala de Henares, 1613).

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

177



los egresados de los colegios jesuitas estaban mas dispuestos a
leer a sus contemporaneos del paradigma renacentista, dedican-
dose ellos mismos a los nuevos oficios y profesiones surgidas
en ¢l, que inclinados a la lectura de Aristoteles, santo Tomas o
cualquier otra autoridad del aristotelismo ortodoxo, a pesar de

tener amplia noticia e informacion de todos ellos (1985: 196).

Si bien, desde luego, pese a esta formacion y a estos intereses
alejados del paradigma filosofico de su tiempo, no puede ponerse en
duda que Descartes haya sido un cristiano devoto que pretendia po-
ner su filosofia al servicio de la verdad, tal como sus antecesores, los
escepticos cristianos (Popkin, 1983: 82-114 y 259-316), o inclusive,
los autores rosacruces (Turro, 1985: 223).

Sirven (1928: 18-19), Gilson (1979: 20-21) y Ariew (2011: 71-
72) consideran que sin duda Descartes conocio en el colegio la fi-
losofia de Francisco Suarez, porque las Disputaciones metafisicas eran
el manual de metafisica de cabecera de sus profesores en La Fleche,
pero quizas no lo hizo con la suficiente profundidad y dominio, pues
su estudio puntual estaba reservado para los estudiantes de filoso-
fia, que eran aquellos alumnos que estaban en formacion sacerdo-
tal (Descartes jamas estuvo en formacion sacerdotal). El punto de
vista de estos pensadores contrasta con el de Kambouchner (2005:
16-21), que considera que Descartes estudi6 con detenimiento las
Disputaciones metafisicas del filosofo granadino en el Colegio de La
Fleche. El mismo Kambouchner (2005: 18), siguiendo la lectura del
«giro suareciano de la filosofia» de J.-F Courtine (1989: 2), opina
que la filosofia de Descartes es precursora del paradigma suarecia-
no, en tanto que pretendia construir una metafisica mas alla de la
de Aristoteles. Bajo esta perspectiva, el ontologismo cartesiano no
seria sino una continuacion de la metafisica suareciana. Con todo, es
verosimil que Descartes, en su madurez, haya estudiado la filosofia
de Suarez, eso podria explicar los paralelismos que Scribano (1999:
49-66) encuentra entre la Disputatio IX (sectio 11, VII) de las Disputa-
ciones metafisicas de Francisco Suarez (1960: 195-196) y la primera
de las Meditaciones metafisicas (AT /VII: 21-23).

178 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Descartes b4 la «nueva cienciay

La filosofia en relacion con la teologia tampoco parecia ser del inte-
rés de Descartes, en contraste con las matematicas, como lo sefnala
en su Discurso del método (AT/VI: 8). Segin Turro (1985: 201), en La
Fléche, Descartes habria estudiado ciertas nociones de matematicas
aplicadas: mecanica, optica, geometria, topografia, musica y balisti-
ca. Dice en el Discurso del método: “las matematicas tienen invencio-
nes muy sutiles y que pueden utilizarse tanto para contentar a los
curiosos como para facilitar todas las artes y disminuir el trabajo de
los hombres” (AT /VI: 5). En este sentido, la instruccion filosofica de
Descartes seria mas bien la de un autodidacta ecléctico insatisfecho
con los paradigmas cientificos aceptados de su tiempo, formado a
partir de retazos de la tradicion y de referencias que atin no estaban
legitimadas filosoficamente (la «nueva ciencia»); y de ahi su «vo-
cacion fundacional», e inclusive «reformadora», como lo considera
Maritain (2013: 109-132).

Tales inquietudes cartesianas también la compartirian algunos
de sus predecesores y contemporaneos, entre otros, Galileo Galilei,
Tycho Brahe o Johannes Kepler, y sus corresponsales Pierre Gas-
sendi, Marin Mersenne o Pierre de Fermat, todos ellos hombres
piadosos e impulsores de la «nueva ciencia». Estos hombres no re-
presentaban ya el paradigma del «genio renacentista» que intentaba
reformar la cristiandad desde lo antiguo-pagano (como Cornelio
Agripa o Marsilio Ficino), ni el del filosofo escolastico que conside-
raba que no habia nada nuevo bajo el sol, y que la filosofia se reducia
a la silogistica. Estos hombres de finales del siglo XVI e inicios del
XVII buscaban ser enanos sobre hombros de gigantes, al recuperar
lo verdadero que encontraban en las explicaciones cientificas an-
teriores; pero tambicn eran testigos de novedades que no podian
explicarse desde la erudicion de la filosofia escolastica, ni desde el
conocimiento naturalista-empirista, muchas veces tambien herme-
tico, cuyos metodos resultaban estériles ante los desarrollos de las
matematicas aplicadas a la fisica. Estas ciencias, que ahora le parecian
obsoletas a Descartes, habrian sido las que estudio y conoci6 en La

Fleche; mismas que, como lo senala en el Discurso del método, no eran

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

179



tan Gtiles y ni tan brillantes como los conocimientos del “gran libro
del mundo” (AT/VI: 8-9).

Segn Gouhier (1958: 9), el joven Descartes, al igual que Ga-
lileo, era parte del movimiento de «reforma cientifica» —analogo
al de la Reforma protestante de Lutero y Calvino o al de la reforma
politica de Maquiavelo— contra los modelos cientificos y filosoficos
del Renacimiento y de la escolastica. Lo central de este reformismo
era la consciencia sobre la inutilidad de la historia de la filosofia y,
por lo tanto, de la erudicion, frente a la fundamentacion de una fi-
losofia de la naturaleza que sirviera como la «metafisica» de la fisica
matematica (principios), ya en acto, pero aun sin principios claros,
que era lo que posibilitaba los nuevos avances tecnologicos. Des-
cartes consideraba que todos los principios de las ciencias debian
tomarse de la filosofia, aunque ¢l no habia hallado ahi ninguno que
considerara verdadero (AT/VI: 21-22). En este sentido, el hallaz-
go de principios filosoficos (un nuevo fundamento metafisico) seria
tanto el «descubrimiento de la ciencia admirable» de 1619, como
la «comprension del fundamento de la ciencia admirable» de 1620.

Mas alla de su formacion escolar en La Fléche, las influencias
mas directas de Descartes sobre la nueva ciencia vendrian, como
las de todo franceés buen hijo de su tiempo, de Michel de Montaig-
ne y los escepticos (Rodis-Lewis, 1996: 69). Pero tambien de sus
«exploraciones personales» en los «textos curiosos», donde habria
conocido a Ramén Llull,' Cornelio Agripa y demas autores «her-
meticos», como el ya citado Johann Faulhaber, por quien pudo cono-
cer a los rosacruces, y a Kepler (Turro, 1985: 78). Es indudable que
los intereses intelectuales y las inquietudes filosoficas de Descartes
no pueden comprenderse sin tomar en cuenta su pasion por las ma-

tematicas y sus aplicaciones, que encontraba en la «nueva ciencia».

10 Cornelio Agripa escribié en 1531 un tratado intutulado Commentaria in Artem bre-
vem Raymundi Lullii. Segun Alain Guy (1992: 60), Descartes no tenia tal libro. En la carta
de Descartes a Beeckman fechada el 26 de marzo de 1619 (AT/X, 56), Descartes le co-
menta al matematico flamenco que el leer la Ars brevis de Ramon Llull le indujo a bus-
car una mathesis universalis, “ciencia nueva, por la cual de una manera general podrian
ser resueltas todas las cuestiones que se pueden proponer en todo género de cantidad,
tanto continua como discontinua, pero cada segun su género”. Llull es el tnico fildsofo
mencionado literalmente en el Discurso del método (AT/VI, 17).

180 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Estas aplicaciones, por ejemplo, los trabajos de Galileo, al tener un
fundamento que Descartes juzgaba metafisico (los principios de las
matematicas), superaban la «cientificidad» de los adelantos tecnicos
de las artes mecanicas renacentistas, que Descartes consideraba in-
justificadas. La necesidad de una «nueva ciencia» fundamentada ma-
tematicamente Descartes la habria comenzado a intuir durante sus

estudios en La Fléche, tal como lo relata en el Discurso del método:

Me complacia especialmente en las matematicas por la certeza y
la evidencia de sus razonamientos, pero no habia entendido atn
su verdadero uso y, pensando que solo servian para las artes me-
canicas, me sorprendia que, siendo tan firmes sus fundamentos,

no se hubiera construido encima nada mas relevante (AT/VI: 7).
Descartes, jreformador o contrarreformador?

Como ya hemos dicho, los intereses intelectuales y las inquietudes fi-
losoficas de Descartes no pueden comprenderse sin tomar en cuenta
su piedad religiosa y su consciencia del temor de Dios como principio
de la sabiduria, tal como lo habria senalado en el inicio de Praeam-
bula. Este interés piadoso seria el limite de su blsqueda cientifica,
y el trasfondo espiritual del temor religioso que es narrado en las
Olimpicas (AT/X, 182). Asimismo, como hemos explorado, Descar-
tes no encaja en el arquetipo habitual del filosofo escolastico; prime-
ro, porque no era un «filosofo profesionaly, es decir, no contaba con
estudios formales en filosofia, ni era parte de alguna facultad catolica
de filosofia o de teologia; segundo, porque se encontraba insatisfecho
con las formas filosoficas con las cuales se pretendia fundamentar la
teologia cristiana, tal como también lo estaban sus «maestros cultu-
rales», el piadosisimo Michel de Montaigne y el excéntrico Cornelio
Agripa, quien afirmaba que “la tinica fuente genuina de la Verdad es
la fe” (1693: 159). El escepticismo previo al escepticismo libertino
tendria su semilla en una postura piadosa «antifilosofica» que consi-
deraba que las verdades reveladas no necesitaban explicacion racional
y que la filosofia (identificada con la fe) serfa, inclusive, una suerte de
herejia. Segin Richard Popkin (1983: 22-43), este seria el trasfondo

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

181



y el molde intelectual de la Reforma protestante, sintetizado en la
«sola fide» de Martin Lutero. Estas posturas no se podrian considerar,
sin embargo, un modelo hegemonico, por lo pronto. La «nueva cien-
cia» de Descartes, que precisaba igualmente de una «nueva filosofia»
(su método), tambien intentaba responder al vacio racional que pro-
ponian los protestantes y los escépticos cristianos.

Si es que el metodo es la «ciencia admirable», cuya forma aca-
bada seria la presentada en el Discurso del método (AT/VI: 18-19),
este aun no estaria del todo desarrollado aquella noche del 10 de
noviembre de 1619. El método fue fruto de la formacion autodi-
dactica y, por ende, poco filosofica de Descartes, segin las pautas
hegemonicas de aquella época. Por esta razon, Descartes vio nece-
sario perfeccionarlo y no publicarlo hasta que tuviera la suficiente
madurez intelectual, dieciocho afios después, en 1637. Si el método
cartesiano es la «ciencia admirablex», seria el fundamento racional
de una «nueva ciencia», y tambien una filosofia inedita, que seria lo
narrado en la segunda y tercera parte del Discurso del método."" Dice

Descartes sobre su propio método:

[...] lo que mas me satisfacia de este metodo era que con ¢l es-
taba seguro de emplear mi razon en todo, si no perfectamente,
al menos lo mejor que me fuera posible. Sin contar con que,
aplicandolo, sentia que mi espiritu se acostumbraba poco a poco
a concebir mas clara y distintamente los objetos. Por no haber
circunscrito este método a ninguna materia particular, me pro-
meti aplicarlo a las dificultades de las demas ciencias con tanta
utilidad como la habia hecho a las del algebra. No por eso me
atrevia a examinar todas la que se presentasen, pues esto habria
sido contrario al orden que el método prescribe; pero al advertir
que todos los principios de las ciencias debian tomarse de la filo-
soffa, donde atin no hallaba ninguno cierto, pensé que era nece-
sario, ante todo, tratar de establecerlos en ella (AT/VI: 21-22).

11 Jacques Maritain (1982: 180) nos recuerda que el titulo original del Discurso del mé-
todo era Proyecto de una Ciencia Universal destinada a elevar nuestra naturaleza a su mds
alto grado de perfeccion.

182 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Maritain (1982: 22-23) afirma que a partir de las meditacio-
nes que realizo tras el hallazgo de la «ciencia admirable», Descartes
habria encontrado su «vocacion filosofica», por lo que el descubri-
miento del 10 de noviembre de 1619, sea cual sea, seria el funda-
mento de toda la filosofia cartesiana. Maritain (1982: 23) también
agrega que Descartes habria cristianizado el entusiasmo descrito en
las Olimpicas, al considerar que obtuvo gratuitamente la «ciencia ad-
mirable» por intercesion de Maria, de ahi la peregrinacion a Loreto
que le prometera en agradecimiento. Segtn la narracion de Baillet
(AT/X: 181), «la ciencia admirable» corresponderia con los hallaz-
gos del dia y no con lo aparecido en los suefios del 10 de noviembre
de 1619, pues Descartes «se fue a dormir lleno de entusiasmo y con
la idea de haber descubierto ese dia los fundamentos de una ciencia
admirable». El Espiritu de Verdad no le habria revelado la «ciencia
admirable» a Descartes, mas bien lo habria entusiasmado e inspirado
en su labor cientifica, filosofica y poética.

En este sentido, Descartes serfa un reformador; o mas bien,
como lo sefiala Moreno Romo (2010: 335-346), un «contrarrefor-
mador», por su afan superacionista, a través de su metodo, de los
escepticismos fideistas propios de las reformas protestantes. Aunque
Maritain (1982: 50-51) sefiala que, debido a su origen «divino», la
ciencia cartesiana seria una «ciencia ang¢lica», cuya certeza se legi-

timaria a si misma al ser, presuntamente, un don venido del cielo.

El discernimiento cartesiano en las Olimpicas

La vocacion filosofica contrarreformadora de Descartes podria ser
por sus principios y fundamentos, analogamente, la traduccion de la
espiritualidad y el discernimiento ignaciano en términos filosoficos.
La justificacion racional del discernimiento, a través de una filosofia
inedita expresada en su método, no solo pretendia ser util a la nueva
ciencia, sino que también pretendia servir para la defensa de la ver-
dad. Segin Marion (1983: 60), para Descartes la ciencia no seria ad-
mirable si ella no estuviera fundamentada filosoficamente; por ello,
mas que un fin para la ciencia (una aplicacion), buscaba un principio

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

183



que la justificara. Este método tendria que ser universal y, por ende,
deberia tomar en cuenta la participacion de lo Divino en las posibili-
dades cientificas humanas, lo que para Descartes seria evidente. Esto
no significaria la «ciencia angelica» cartesiana que denuncia Maritain
(1982: 50-51).

Estas lecturas se pueden ampliar a las Olimpicas cuando nos per-
catamos que el tema central de este texto es un ejercicio de dis-
cernimiento, a partir de la pregunta: «Quod vitae sectabor iter?»,"” y
que a lo largo de la reconstruccion de Baillet, se narran en diversos
pasajes distintas alusiones a «espiritus» buenos y malos, tal como
son los criterios de discernimiento dados por san Ignacio de Loyola
en sus Ejercicios espirituales, mismos que Descartes practiC(') en La
Fleche (Rodis-Lewis, 1996: 35). Esto no es un tema menor cuando
nos percatamos que en las Olimpicas aparece la expresion «mauvais
génie» (genio maligno) (AT/X: 182), que seglin comentadores como
Sanchez Ramon, seria de origen ignaciano (2010: 1001) y que es
un termino central de la filosofia cartesiana, pues es utilizado en el
momento culmen de las Meditaciones metafisicas, es decir, en la impo-
sibilidad del engano divino (AT/VII: 17).

Si seguimos la narracion del discernimiento que Descartes tenia
que hacer en las Olimpicas, este seria, por un lado, el camino cono-
cido que le habian dado la tradicion (la filosofia escolastica) y los
«libros curiosos» que habia leido, y por otro, los desarrollos sobre
la «nueva ciencia» y su forma personal de juzgar a ésta a partir de
su descubrimiento de la «ciencia admirable». Descartes, sin embar-

go, estaba completamente convencido de que la tradicion resultaba

12 La pregunta «Quod vitae sectabor iter?» se relacionaria con la teologia moral y el
buen consejo de un hombre sabio a partir del discernimiento y la direccién espiritual
ignaciana propia de los Ejercicios. Dice san Ignacio de Loyola sobre el sentido del ejer-
cicio espiritual y el acompanamiento (2014: 17): “Para que asi el que da los ejercicios
espirituales, como el que los recibe, mas ayuden y se aprovechen, se ha de presuponer
que todo buen cristiano ha de ser mas pronto a salvar la proposicién del préjimo que
a condenarla; y si no la puede salvar, inquira como la entiende; y, si mal la entiende,
corrijale con amor; y, si no basta, busque todos los medios convenientes para que, bien
entendiéndola, se salve” El consejo de la teologia moral es el que acompana para la
salvacion desde el discernimiento.

Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén

184



estéril para fundamentar a partir de ella los principios de la «<nueva
cienciay.

El discernimiento cartesiano de las Olimpicas pretenderia dis-
tinguir en cual de todas las posibilidades de conocimiento estaria
mas presente el buen espiritu (la verdad) y, por lo tanto, tambien
averiguar si la «nueva ciencia» a la que se estaba dedicando no era
un engano del mal espiritu. En caso de que no hubiese engafio, el
meétodo cartesiano intentaba emprender la construccion de una nue-
va filosofia (una nueva metafisica) desde lo evidente, que tuviera la
posibilidad de «cristianizar» a la «<nueva ciencia» al tener justificada

su veracidad. Dice el Descartes maduro en los Principios de la filosofia:

Y de aqui se sigue que la luz natural, es decir, la facultad de co-
nocer que Dios nos ha dado, no puede alcanzar ninglin objeto
que no sea verdadero, en la medida en que sea alcanzado por
ella misma, esto es, en la medida en que sea percibido clara y
distintamente. Pues con razon llamariamos engafador a Dios si
nos hubiera dado esa facultad pervertida, de manera que tomara
lo falso por verdadero. Asi se elimina aquella duda suprema que
se postulaba, porque ignorabamos si no seriamos de tal natura-
leza que nos engafaramos incluso en las cosas que nos parecen
evidentisimas. Es mas, todas las otras causas de duda, antes exa-
minadas, se suprimiran facilmente a partir de este principio. En
efecto, las verdades matematicas ya no deben resultarnos sospe-
chosas, porque son clarisimas.Y asi advertimos queé hay de claro
y distinto en las sensaciones, en la vigilia o en el suefio, y lo
distinguimos de lo confuso y oscuro, facilmente reconoceremos
que es lo debe tenerse como verdadero en cualquier cosa (AT/
IX: 38).

En las Olimpicas encontramos discernimiento cartesiano entre
elementos tradicionales e innovadores, segiin los paradigmas de su
tiempo. Quizas la cristianizacion de la «nueva ciencia» era la voca-
cion que Descartes juzgaba como personal, que respondia al abuso
naturalista de la ciencia de los hombres del Renacimiento, de los
libertinos y de los escepticos que habia devenido en hermetismo, asi

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

185



como a la esterilidad cientifica y tecnologica de las filosofias escolas-
ticas y del propio modelo renacentista; y, tambien al desprecio por
la razon de los protestantes y escepticos cristianos. Es posible que el
drama existencial de Descartes se encontrara en su discernimien-
to personal que juzgaba si aquellos entusiasmos que le permitieron
descubrir una «ciencia admirable» aquel 10 de noviembre de 1619
provenian de Dios (el buen espiritu) o del genio maligno (el mal
espiritu): si provenian del primero, la «<nueva cienciay, al ser verda-
dera, no podria estar en contradiccion con las verdades reveladas (lo
que significaria su «cristianizaciony); pero si provenian del segundo,
serfan una trampa que lo conduciria a pretender alcanzar una suerte
de «sabiduria» velada para todos los hombres (hermetismo), pero
que rivalizaria con la verdad revelada (a la que sin duda se adheria).
Sin embargo, por mas contradictorio que esto parezca, segan Turro
(1985: 221-225), tal posibilidad prometeica parece ser lo que en
1619 le atrajo del esoterismo rosacruz.

El esoterismo rosacruz responderia a una reformulacion de la
«sola fide» que tanto Lutero como Cornelio Agripa proponian como
paradigma de conocimiento, y que también fue la semilla de cierto
naturalismo esceptico-empirista. Si los «descubrimientos admira-
bles» de Descartes eran verdaderos, serian evidentes, es decir, claros
y distintos, segtn la regla cartesiana de la verdad (AT/VI: 33), por lo
que, sin duda, vendrian de Dios. Por lo tanto, no podrian entrar en
contradiccion alguna con la verdad revelada, y serian accesibles a la
razon humana, lo que mostraria el error de los escepticos.

La certeza conclusiva a tal discernimiento seria el significado de
las mociones consoladoras que le llegaron en el tercer suefo, mis-
mas que pretendia agradecerle a laVirgen de Loreto. En este punto,
Sanchez Ramon (2010: 1001) ve una conversion religiosa de Des-
cartes «tras dedicar su vida a un proposito» y encuentra un para-
lelismo con la conversion de san Ignacio de Loyola, quien decidio
peregrinar, en agradecimiento por su iluminacion, a Tierra Santa.
Este autor encuentra también otros paralelismos entre Descartes e
Ignacio de Loyola (2010: 1001-1002). Por ejemplo, que, asi como el
fundador de la Compaiiia de Jesus reflejo metodicamente sus expe-

riencias misticas en sus Ejercicios, que tienen reglas muy precisas para

186 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



el acompanamiento espiritual, Descartes escribio unas Reglas para la
direccion del ingenio, quien, para mostrar metodicamente su practica
filosofica como una meditacion, concibio las Meditaciones metafisicas.
Igualmente, asi como el fundador de la Compaiiia de Jesus conto su
experiencia espiritual en su Autobiografia, Descartes lo hizo en su
Discurso del método.

Estas consideraciones de Sanchez Ramon parecen demasiado li-
bres, porque tales presuntos paralelismos pueden ser simples lugares
comunes, que no son exclusivos ni de Descartes ni de san Ignacio de
Loyola, tal como lo considera Rubidge (1990: 48-49), quien opina
que las Meditaciones metafisicas estan relacionadas con el genero devo-
cional de la meditacion (del que también forman parte los Ejercicios
ignacianos), y que es de ahi de donde surgen sus similitudes. Lo que
si es mas verosimil es que Descartes, tal como lo marca la tradicion
mariana ignaciana, segin lo escrito por Baillet (1691: 86), le haya
pedido a la Virgen que intercediera por ¢l para que tuviera un buen
discernimiento.Y que una vez que Descartes obtuvo el fruto desea-
do, consolado, haya hecho un voto de peregrinaje a Loreto."” Dicen

los Ejercicios espirituales de Ignacio de Loyola al respecto:

El que los da [los Ejercicios], si ve al que los recibe que anda con-
solado y con mucho hervor, debe prevenir que no haga promesa
ni voto alguno inconsiderado y precipitado; y cuanto mas le co-
nociere de ligera condicion, tanto mas le debe prevenir y amo-
nestar. Porque, dado que justamente puede mover uno a otro a

tomar religion, en la cual se entiende hacer voto de obediencia,

13 Dice Baillet (1691: 120): “Estando en Venecia, Descartes pensé en desprenderse ante
Dios de la obligacion que se habia impuesto en Alemania en el mes de noviembre del
afo 1619 por un voto que habia hecho de ir a Loreto y que no habia podido cumplir en
aquel tiempo”. Adam (1919: 63-64) y Rodis-Lewis (1996: 84) también siguen a Baillet con-
tra quienes opinan que Descartes jamas cumplié su voto. Segun Rodis-Lewis (1996: 38-
39), en La Fléche, Descartes habria leido El peregrino de Loreto del jesuita Louis Richeo-
me, que lo habria inspirado a realizar tal peregrinacion. La tradicién mariana-ignaciana
pide la intercesién de Maria para el buen discernimiento, sin embargo, para decidir un
voto de agradecimiento, primero se tiene que superar la consolacion. Descartes hizo su
voto tras los frutos recibidos en plena consolacién. Descartes no hizo su discernimiento
en ejercicios espirituales ignacianos formales, por lo que no tuvo un director que le
advirtiera sobre prometer votos estando consolado.

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

187



pobreza y castidad; y dado que la buena obra se hace con voto
mas meritoria que la que se hace sin ¢l, mucho debe de mirar la
propia condicion y sujeto, cuanta ayuda o estorbo podra hallar

en cumplir la cosa que quisiese prometer (2014: 12).

Los arrepentimientos de los suenos que encontramos en las
Olimpicas (AT/X: 186) responderian a la intencion de adquirir un
conocimiento aparente inspirado (entusiasmado) por una entidad
maligna, lo que, desde una perspectiva cristiana, seria lo propio del
hermetismo, asi como la falta de temor a Dios. El «si y no» que
aparece en el Corpus Poetarum del segundo suefio (AT/X: 184) con-
testaria a la funcion primaria de la filosofia, que en gran parte es el
discernimiento, pues buscaria afirmar o negar, metodicamente, lo
que sea verdadero mediante un ejercicio racional. Durante el resto
de su vida, Descartes insistira en que la labor primaria de la filo-
sofia consiste en encontrar principios claros y distintos (evidencia)
que nos permitan juzgar con certeza lo verdadero de lo falso. Estos
principios tendrian que ser universales y accesibles para todos los
hombres, y, por ende, su conocimiento necesario para distinguir lo
verdadero de lo falso. El correcto discernimiento dependeria de la
aplicacion de tales principios.

Sin embargo, las presuntas raices ignacianas del pensamiento
cartesiano parece que siempre quedaran en meras especulaciones,
pues no contamos con suficientes elementos documentales para ha-
cer una lectura conclusiva, aunque la influencia sea por lo pronto po-
sible. Como sea, no podemos dudar de su impronta contrarreforma-
dora de profundo carisma jesuitico, ni de que el tema y la necesidad
del discernimiento es permanente en su filosofia, y que se encuentra
presente desde las Olimpicas. Sin embargo, el discernimiento carte-
siano, a pesar de los lugares comunes al respecto, como lo considera
Goubhier (1924: 212) es un ¢jercicio de la sola razon; es un discerni-
miento inspirado, que sopesa, vindica y demanda la participacion de
la gracia y de lo divino en las acciones humanas (en este caso, en el
filosofar). Tampoco olvidemos, en esta tonica, que Descartes es un
pensador que no puede interpretarse en un sentido univoco y reduc-
tivo (como lo pintan la mayoria de las historias de la filosofia) y que,

188 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



si bien es el padre del racionalismo moderno, también es un filosofo
cristiano que es el fundador de una nueva perspectiva metafisica: el
ontologismo moderno (Del Noce, 2010: 471)."

Hay lecturas como la de Maxime Leroy (1930) que presentan
a Descartes como un «filosofo enmascarado» que ocultaba sus ver-
daderas convicciones cientificas, filosoficas y religiosas (siguiendo
AT/X: 213)," si bien hay buenas razones para su enmascaramien-
to, como lo sugiere Moreno Romo (2010: 305-306). Sin embar-
go, deberfamos leerlo mas alla de ellas. Descartes fue un pensador
hijo de un «cambio de ¢poca», que, por su paradigma reformador y
contrarreformador, parecia demasiado libertino para los catolicos y
demasiado catolico para los libertinos; demasiado protestante para
los catolicos y demasiado catolico para los protestantes; y que ¢l mis-
mo padecia, espiritualmente, tales paradojas. Descartes, sin duda,
se sabia «reformador», o inclusive, a su modo (lo que lo hace muy
«modernoy), «contrarreformador».

Es posible que, en la novedad de la propuesta filosofica, cien-
tifica y hasta religiosa de Descartes, propensa a la sospecha, este la
causa de su personalidad «enmascarada» y de su constante necesidad
personal de discernimiento, que es la «experiencia filosofica» que
encontramos narrada en el texto fechado el 10 de noviembre de
1619. Tomar publicamente la postura cartesiana, en un tiempo tan
polarizado a niveles de las ideas religiosas como aquel, seria peli-
groso; y tal vez esa sea la causa por la cual en su obra no encontra-
mos ninguna referencia explicita a la espiritualidad ignaciana, ni a
ninguna otra practica religiosa que no sea la mera expresion de su
piedad; pero tampoco a alguna fuente hermetica (sin embargo, tam-

poco olvidemos que Descartes fue un pensador que no solia citar ni

14 Augusto Del Noce (1992: 591) pinta esta via ontologista desde Descartes hasta Ros-
mini. A su parecer, el ontologismo es la verdadera filosofia de la modernidad y no cons-
tituye una ruptura con el paradigma greco-medieval (el agustinismo), sino mas bien su
continuacion.

15 Dice la introduccién de Praembula:“Como un actor se pone una mascara para ocul-
tar sus mejillas ruborizadas, al igual que ellos, yo, al punto de subir al escenario del
teatro del mundo, hasta ahora, no he sido mas que un espectador; yo también avanzo
enmascarado” (AT/X: 213).

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

189



referenciar). Debido a la peculiaridad del pensamiento cartesiano
Moreno Romo (2010: 307) afirma que Descartes no es un cristiano
a la manera de Ignacio de Loyola, Francisco de Sales o Blaise Pas-
cal. Puede ser que aqui tambiéen esté el «origen existencial» de su
celebre moral por provision (AT: VI: 23-24), donde Descartes, como
recuerda Angeles Ceron (2017: 117), jamas pone en suspenso “la
religion en la que Dios le ha hecho la gracia de ser instruido desde
su infancia” (AT/VI: 23), porque de hacerlo, existencialmente, aca-

rrearia muchas complicaciones para su espiritu.

La curiosa historia de “un pequeno cuaderno en pergamino...”

René Descartes muri6 en Estocolmo el 11 de febrero de 1650. Se-
gin Adam y Tannery (AT/X: 1-2) tres dias después de su muerte,
por peticion de Pierre Chanut se elaboro un inventario de las pose-
siones del recien finado, que fue resguardado por su editor y albacea,
Claude Clerselier (AT/X: 1). Al listado de papeles de Suecia se le
conoce como el Inventario de Estocolmo. Actualmente se conservan
dos copias de este inventario, uno se encuentra en la Biblioteca Na-
cional Francesa y el otro en la Universidad de Leiden. También fue
transcrito por Adam y Tannery en el tomo X de las obras completas
de Descartes (AT/X: 5-14).

En el Inventario de Estocolmo, las Olimpicas se mencionan como
parte del «Cuaderno C» que desaparecio en algin momento del si-
glo XVIII. Al respecto, dice el principal registro de los papeles car-

tesianos:

Es un pequefio cuaderno en pergamino, que dice en la portada:
«Ano 1619, mes de enero». Encontramos, primeramente, 18
folios con anotaciones matematicas bajo el titulo de «Parnasus».
Despues, hay seis folios vacios y otros seis escritos. Volteando el
cuaderno se encuentra el discurso intitulado «Olympica», que
dice en el margen: “11 de noviembre de 1620, he comenzado
a comprender el fundamento de un descubrimiento admira-

ble...”. Tornando el cuaderno a su orden original, hay dos folios

190 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



escritos en los que estan anotadas algunas consideraciones sobre
las ciencias; despues hay media pagina de algebra. Luego encon-
tramos doce paginas vacias; luego, siete u ocho lineas intituladas
«Democritica». Despues, girando el cuaderno, hay ocho o diez
hojas en blanco, seguidas de cinco hojas y medio escritas bajo
el titulo «Experimenta». Luego, doce hojas blancas, vy, al final,
cuatro paginas escritas bajo el titulo «Praembula. Initium sapien-
tiae timor Domini». Este cuaderno nombrado «C» parecer haber
sido escrito en la juventud de Descartes (AT/X: 7-8).

A pesar de su desaparicion, el «Cuaderno C» del Inventario de
Estocolmo ha llegado a nosotros a partir de dos textos: el primero
es la Vie de M. Descartes, de Adrien Baillet, que ofrece dos fragmentos
de lo que era el texto original y completo de las Olimpicas (1691: 50-
51, 80-86), asi como otros pasajes de Parnasus y Experimenta (1691:
92 y 93); el segundo es la obra publicada bajo el nombre de Cartesii
cogitationes privatee, que corresponde a la copia de algunos fragmen-
tos del «Cuaderno C» que Gottfried Wilhelm Leibniz hizo durante
su estancia en Paris, entre el 1y el 5 de junio de 1676."° Esta obra
fue encontrada entre los papeles leibnizianos de Hanover por Louis-
Alexandre Foucher de Careil, quien también los tradujo al frances,
edito y publico (Descartes, 1859: 1-37). Ambas transcripciones
fragmentarias del «Cuaderno C» fueron recopiladas y editadas por
Adam y Tannery en el tomo X de las Obras Completas de Descartes
(AT/X: 179-188 y 213-256).

Al analizar la descripcion del «Cuaderno C», siguiendo el In-
ventario de Estocolmo (AT/X: 7-8), podemos percatarnos de dos
cosas: que lo contenido en el cuaderno desaparecido eran meros es-
bozos que serian continuados en los folios vacios; y que el cuaderno
estaba escrito por el anverso y por el reverso. Gouhier (1958: 13)
destaca que Baillet llama a las Olimpicas «tratado en forma de dis-
curso» y describe que constaba de 12 paginas (1691: 92), cuando el

16 Dicho sea de paso, sobre la historia de la transcripcion que hizo Leibniz del «Cuader-
no C», Amir D. Aczel (2005) escribié su novela-ensayo El cuaderno secreto de Descartes,
donde narra las peripecias y las intrigas que Leibniz vivié en Paris con Claude Clerselier
(albacea de Descartes) mientras estudiaba al «Descartes secreto».

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

191



Inventario de Estocolmo simplemente dice «discurso» y no mencio-
na el nimero de paginas. Asimismo, Gouhier (1958: 14) recuerda
que Baillet, ademas de las Olimpicas, cita algunas lineas de Parnasus y
de Experimenta; y que <<O])/mp1'ca>> —tal como Parnasus, Experimenta o
Praeambula— no era el titulo de la obra, sino una anotacion o riibrica
escrita en los folios del cuaderno para que Descartes recordara y pu-
diera continuar, posteriormente, con lo ya escrito (1958: 18 y 78).
Las Olimpicas nunca son citadas por Descartes, y como sefala Baillet
(1691: 86); es probable que Descartes jamas haya pretendido publi-
car este cuaderno; por lo tanto, fueron concebidas, simplemente,
como un texto personal escrito para recordar una noche tan impor-
tante en su vida.

Sobre la copia que hizo Leibniz del «Cuaderno C» (las Cogita-
tiones privatee) (AT/X: 213-256), podemos sehalar que es un texto
extenso, sobre todo centrado en los desarrollos tempranos de la ma-
tematica cartesiana, y que sus referencias a las Olimpicas coinciden
poco con el texto de Baillet, pues en ellas no hay ninguna mencion
ni alusion a los suefos de la noche del 10 de noviembre de 1619.
Sin embargo, las Cogitationes private mencionan la existencia de este
escrito cartesiano de juventud, asi como la anotacion de 1620 sobre
el texto del ano anterior, y que en ellas estaba citada la Egloga 7 de
Ausonio: «Quod vitae sectabor iter?» (AT/X: 216).

El resto de los elementos copiados por Leibniz en las Cogitationes
privatee corresponden a fragmentos de los otros escritos cartesianos
de juventud contenidos en el «Cuaderno C» que no son recogidos
por Baillet, ni por ninguna otra fuente. Al estar desaparecido el ma-
nuscrito de estos textos, su Unica fuente son los papeles leibnizianos
de Hanover, fechados entre el 1 y el 5 de junio de 1676 en Paris.
Esto no le resta legitimidad a las Olimpicas presentadas por Baillet;
simplemente mostraria que Leibniz hizo una transcripcion selecti-
va de lo que consulté en el «Cuaderno C», que tomo6 en cuenta
el contenido del texto intitulado «Olympica», pero con un interes
distinto al de Baillet. Siguiendo a Rodis-Lewis (1996: 78), los tex-
tos del «Cuaderno C» presentados en AT/X, 218-219, que son par-
te de las Cogitationes privatee, es decir, de la copia de Leibniz, datan
de 1620. Estos textos, a su parecer, expresarian las reflexiones de

192 Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén



Descartes sobre «descubrimiento de la ciencia admirable» aconte-
cido el ano anterior. A su parecer (1996: 78), estos textos fueron
concebidos por Descartes como complemento a la narracion de los
suefios del 10 de noviembre de 1619, que llego a nosotros gracias
a Baillet (1691: 80-86), misma que Leibniz no copio. Segan Rodis-
Lewis (1996: 58), Leibniz no habria copiado tal texto por conside-
rarlo personal e irracional. Aczel (2005: 19-20) senala que la causa
de la caotica transcripcion de Leibniz se pudo deber a las celosas
condiciones que Clerselier le impuso para consultar y transcribir el

«cuaderno secretoy.

Sobre nuestra traduccién

La mayoria de las traducciones de las Olimpicas suelen reducirse al
texto de Baillet. Sin embargo, hemos decidido completar esta edi-
cion en espafiol con los fragmentos de las Cogitationes privatae que co-
rresponden a las Olimpicas. Nuestra seleccion de fragmentos se basa
en la recopilacion hecha por Ferdinand Alqui¢ en Euvres philosophi-
ques, vol. I, 1618-1637 (Descartes, 2010: 61-63).

Del francés traducimos las Olimpicas desde el volumen X de Eu-
vres de Descartes, editadas por Charles Adam y Paul Tannery (AT/X,
179-188).Y del latin, cotejado con las traducciones francesas de
Foucher de Careil (Descartes, 1859: 1-37) y de Ferdinand Alquie
(Descartes, 2010: 61-63), nuestra seleccion de las Cogitationes priva-
tae, tomada de AT/X, 216-219. La secuencia numérica de esta lti-
ma parte es nuestra y solo sirve para indicar los distintos fragmentos
que en las Cogitationes privatae se suceden unos a otros sin distin-
cion, segun la edicion de las Olimpicas realizada por Ferdinand Alquie
(Descartes, 2010: 61-63).

Agradezco profundamente a Ramon Diaz Olguin, director y edi-
tor de Open Insight, por su celo, su auxilio y sus correcciones y reco-
mendaciones editoriales; tanto para este ensayo introductor, como
para nuestra traduccion. Asi como a Juan Carlos Moreno Romo por

su revision y sugerencias a nuestra traduccion.

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

193



Rgferencjas

Adam, C. (1919). Vie de Descartes et ceuvres. Etude historique. Paris: J. Vrin.

Agripa, C. (1693). De incertitudine et vanitate scientiarum liber. Francfort: Johann Adam
Plener.

Angeles Ceron, F. (2015). Descartes y Pascal. El trasfondo espiritual de la filosofia moderna.
Querétaro: Universidad Autonoma de Querétaro / Fontamara.

(2017). “El talante espiritual de Descartes”. En Open Insight, vol. 8, n. 13, pp.
101-121.

Ariew, R. (1999). Descartes and the Last Scholastics. Ithaca: Cornell University Press.

(2011). Descartes among the Scholastics. Leiden: Brill.

Arnold, P. (1956). Histoire des Rose-Croix et les origines de la_franc-magonnerie. Paris:
Mercure de la France.

Baillet, A. (1691). LaVie de M. Descartes, vols. 1y 2. Paris: Daniel Horthemels.
Baladi, N. (1959). Descartes. El Cairo: Al-Ma’arif.

Bitbol-Hespeéries, A. (1995). “Les Olympica et la vocation scientifique de Descartes”.
En F. Hallyn (Ed.), Les Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Géno-
va: Librairie DROZ, pp. 47-72.

Boss, G. (1993). “Le songe d’un poctique philosophique (Les réves de Descartes)”. En
Dialectica, vol. 47, nn. 2/3, pp. 199-216.

Cohen, G. (1921). Ecrivainsﬁangais en Hollande dans la premiére moitié du XVII siéclee.
Paris: Edouard Champion.

Courtine, J.-F. (1989). “Différence ontologique et analogie de I’étre: le tournant sua-
rézien”. En Bulletin de la Société Frangaise de Philosophie, n. 2, pp. 41-76.

Del Noce, A. (1992). Da Cartesio a Rosmini. Scritti vari, anche inediti, di filosofia e storia
della filosofia. Milano: Giuffre.

(2010). I problema dell’ateismo. Bologna: Il Munilo.

Descartes, R. (1859). (Euvres Inédites de Descartes. L.-A. Foucher de Careil (Ed.). Paris:
Auguste Durand.

(1908). Euvres de Descartes, vol. VI. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Euvres de Descartes, vol. VII. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Euvres de Descartes, vol. IX. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén

194



(1908). Euvres de Descartes, vol. X. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1989). Sobre los principios de la filosofia. Edicion y traduccion de E. Lopez y M.
Grafia. Madrid: Gredos.

(2010). GEuvres philosophiques, vol. 1 (1618-1637). F. Alqui¢ (Ed.). Paris: Clas-
siques Garnier.

(2011). Discurso del Método. Edicion y traduccion de R. Frondizi. Madrid: Alianza.

Gibe, L. (1972). Descartes’ Selbstkritik: Untersuchungen zur Philosophie des jungen Descar-
tes. Hamburg: Meiner.

Gilson, E. (1979). Index Scolastico-Cartésien. Paris: J. Vrin.
Gouhier, H. (1924). La pensée religieuse de Descartes, Paris: ]. Vrin.

(1956). “Descartes a-t-il réve?”. En Revue International de Philosophie, vol. 10, n.
36 (2), pp. 203-209.

(1958). Les premiéres pensées de Descartes. Contribution a I’historie de I’ Anti-Renais-
sance, Paris: J. Vrin.

Grayling, A. C. (2007). Descartes: La vida de René Descartes y su lugar en su época. Valen-
cia: Pre-textos.

Guy, A. (1992).“Razén y fe en Llull y Descartes”. En Studia Lulliana, n. 32, pp. 59-79.
Hamelin, O. (1921). Le systéme de Descartes. Paris: Librairie Félix Alcan.

Kambouchner, D. (2005). Les Méditations métaphysiques de Descartes. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

Kennington, R. (1961). “Descartes’ Olympica”. En Social Research, vol. 28, n. 2, pp.
171-204.

Kepler, J. (1994). El secreto del universo (Prédromo de consideraciones cosmogrdficas conte-
niendo el secreto del universo). Barcelona: Ediciones Altaya.

Leroy, M. (1930). Descartes, el filésofo enmascarado. Madrid: Nueva Biblioteca Filoso-
fica.

Loyola, I. de, (2014). Ejercicios Espirituales. S. Arzubialde, S] (Ed.). Santander: Sal Terrae.

Marion, J.-L. (1983). “Les trois songes ou I’éveil du philosophe”. En J. L. Marion
(Ed.). La passion de la raison. Paris: Presses Universitaires de France, pp. 53-78.

Maritain, J. (1982). “Le songe de Descartes”. En Jacques et Raissa Maritain (Euvres com-
plétesVol. 5 (1932-1935). Fribourg: Editions Universitaires Fribourg Suisse.

(2013). Tres reformadores: Lutero, Descartes, Rousseau. Madrid: Biblioteca Nueva.
Milhaud, G. (1921). Descartes savant. Paris: Librairie Felix Alcan.

Millet, ]. (1867). Histoire de Descartes avant 1637: suivi de L'analyse du Discours de la
méthode et des Essais de philosophie. Paris: Didier et Cie, Librairies-Editeurs.

Open Insight « Volumen Xl « N° 26 (septiembre-diciembre 2021) « pp. 169-196

195



Moreno Romo, J. C. (2010). Vindicacién del cartesianismo radical. Barcelona: Anthropos.

Popkin, R. (1983). La historia del escepticismo desde Erasmo hasta Spinoza. México: Fondo
de Cultura Econémica.

Rodis-Lewis, G. (1995). “Les aspects religieux des Olympica”. En F. Hallyn (Ed.), Les
Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Génova: Librairie DROZ,
pp- 127-140.

(1996). Descartes. Biografia. Traduccion de I. Sancho. Barcelona: Peninsula.
(1997). Le developpement de la pensée de Descartes. Paris: ]. Vrin.

Rubidge, B. (1990). “Descartes Meditations and Devotional Meditations”. En Journal
of the History of Ideas, vol. 51.n. 1, pp. 27-49.

Sanchez Ramon, R. (2010). “Las raices ignacianas de Descartes. Estado de la cueston”.

En Pensamiento, vol. 66, n. 250, pp. 981-1002.

Scribano, E. (1999). “La nature du sujet. Le doute et la consciencie”. En K. S. Ong-
Van-Cung (Coord.), Descartes et la question du sujet. Paris: Presses Universitaires
de France, pp. 49-66.

Suarez, F. (1960). Disputaciones metdfisicas, vol. IL. S. Rabade, S. Caballero y A. Puig-
cerver (Eds.). Madrid: Gredos.

Sirven, J. (1928). Les Anées d’apprentissage de Descartes. Albi: Imprimerie Coopérative
du Sud-Ouest.

Turro, S. (1985). Descartes. Del hermetismo a la nueva ciencia. Barcelona: Anthropos.

Las Olimpicas, de René Descartes: Su posible trasfondo ignaciano y jesuitico
« José Miguel Angeles de Leén

196





