" CLAUDIA MORALES CARBAJAL

El carnaval de Mixtla de Altamirano
chroducci(')n identitaria y lcgitimidad poh’tica en la Sierra de Zongolica, Veracruz

RESUMEN

La celebracién del carnaval en San Andrés Mixtla, una comunidad nahua de la sierra de
Zongolica, en el estado de Veracruz, se presenta como un espacio de andlisis de los nuevos
significados de las ceremonias rituales en las comunidades indigenas del siglo XXI. En este
ritual se recrean elementos de la cosmovisidon nahua de la sierra que la vinculan a la matriz
mesoamericana a la vez que muestran caracteristicas propias. La ceremonia, ademds de ser
una tribuna para la reproduccién identitaria de los moradores de la sierra, es un espacio de
negociacién politica. En esta plataforma los elementos identitarios tienen también la funcién
de legitimar alos grupos en el poder e ir construyendo puentes entre las formas tradicionales de
organizacion sociopolitica y los nuevos cargos seculares.

PALABRAS CLAVE: CARNAVAL, IDENTIDAD, POL{TICA, CEREMONIA, PODER.

ABSTRACT
The Carnival celebration in San Andrés Mixtla, Zongolica Sierra’s a nahua community in
the state of Veracruz, is presented as a forum for analysis of the new meanings of ritual ce-
remonies in indigenous communities on 21 century. This ceremony represents the elements
of the Sierra nahua cosmovision that, while recreating own characteristics, also link with
the Mesoamerican matriz. The ceremony, in addition to being a platform for the mountain
inhabitants identity, is presented as a space for political negotiation. In this political platform,
identity elements also have the role of legitimate the groups in power and start building
bridges between traditional forms of sociopolitical organization and the new secular offices.

KEYWORDS: CARNIVAL, IDENTITY, POLITICS, CEREMONY, POWER.

Enviado a dictamen el 11 de junio del 2012.
Recibido en forma definitiva el 14 de julio y el 1 de octubre del 2012.

184

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



EL CARNAVAL DE MIXTLA DE ALTAMIRANO
REPRODUCCI(f)N IDENTITARIAY LEGITIMIDAD POLfTICA
EN LA SIERRA DE ZONGOLICA, VERACRUZ

CLAUDIA MORALES CARBAJAL*

Ami padrc, quien Vivio conmigo el carnaval.

Por otro lado, discutir las peculiaridades de nuestra sociedad es
también estudiar esas zonas de encuentro y mediacion, esas plazas
y atrios que dan los carnavales, las procesiones y el malandraje;
zonas donde el tiempo queda suspendido y una nueva rutina
debe repetirse o innovarse; donde los problemas se olvidan o se
enfrentan; pues ahi —suspendidos entre la rutina automdticayla
fiesta que reconstruye al mundo— tocamos el reino de lalibertad
ydelo esencialmente humano. En esas regiones es donde renace el
poder del sistema, pero también donde puede forjarse la esperanza
de ver al mundo de cabeza (Matta, 2003:30).

INTRODUCCION

Los carnavales de los pueblos originarios han acaparado la atencién de investiga-
dores y legos porque son, entre las festividades indigenas, una de las ms creativas y
originales. Esta celebracion ha condensado en su esencia la herencia de dos mundos:
el europeo y el mesoamericano. Sin embargo, su complejidad va més alld de la suma
de las partes, lo que se refleja en su papel como espacio de transgresion. Asi, los
pueblos originarios han aprovechado esta celebracion para mostrar su descontento
y desprecio hacia patrones sociales y politicos a través de la burla y la mascara.

Es por esto una plataforma ideal para analizar la construccién de la identidad y
su relacién con los grupos de poder. Sin embargo, aunque la celebracion del carnaval
conserva el legado histérico de su origen, es sobre todo una fiesta que celebra la
vida, donde los dramas histéricos se reactualizan y resignifican con la presencia
de personajes contempordneos en un ludico encuentro entre pasado y presente,
entre la vida y la muerte.

* Universidad Auténoma de México. Correo electronico: claucarv@yahoo.com.mx
185

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Los carnavales mesoamericanos presentan elementos comunes y recurrentes. De
manera general, podemos decir que el carnaval es un performance de la cosmovision
que refleja el dinamismo que hace surgir la vida, da cuenta de una relacion dialéctica
entre los opuestos, de un ciclo vital en el que la muerte genera la vida y el pasado
es la simiente del presente. Entre los elementos recurrentes en las carnestolendas
indigenas estin los dramas biblicos, en especial la Pasion de Cristo y su persecu-
cién por los judios, que en ocasiones se transforman en diablos. Este drama puede
ser interpretado por diversos personajes humanos y animales que encarnan esta
lucha entre el bien y el mal, que culmina casi siempre en un sacrificio. La plastici-
dad de este drama permite diferentes lecturas, que no se excluyen. Para muchos
investigadores esta alegoria representa, ademds de la Pasién de Cristo, el ciclo del
Sol en su recorrido por el firmamento que termina en su muerte cada noche para
renacer al dfa siguiente (Reyes, 1960). También son frecuentes en estos carnavales
las alusiones sexuales, las figuras de transgresién y la presencia de los antepasados,
que renacen y se integran al juego (Galinicr, 1990).

Sin embargo, aunque estos elementos se encuentran en la mayoria de los car-
navales mesoamericanos cada uno es tinico, ya que en esta celebracién los dramas
histéricos se actualizan y resignifican a partir de una realidad local. Esta dindmica
que acompaiia a los carnavales estd relacionada con su funcién como espacios “li-
bres” para expresar conflictos sociales y politicos actuales a través de la referencia
a dramas histéricos.

En este contexto se analiza la ceremonia del carnaval en San Andrés Mixtla, una
comunidad delasierra de Zongolica, en el estado de Veracruz. En esta ceremoniala
figura central son dos patos que recrean el drama histérico de la Pasién de Cristo,
y son también parte de un entramado simbdlico en el que se revelan los ejes de la
cosmovisién nahua. En esta compleja ceremonia, la reproduccion de estos elementos
de identidad del grupo nahua es el capital cultural que los protagonistas inter-
cambian, legitiman y negocian en un juego de poder con las estructuras politicas.

Este trabajo se propone identificar el papel de esta celebracion en la reproduc-
cién de elementos identitarios de la cosmovisidn nahua, asi como su funcién como
clemento bisagra entre el sistema politico local oficial y la organizacién politica
tradicional. Para esto recurrimos tanto al componente simbdélico que envuelve a
cada personaje humano, divino o animal como a la historia local del grupo.

186

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



SAN ANDRES MIXTLA, VERACRUZ

El pueblo de San Andrés Mixtla es la cabecera municipal de Mixtla de Altamirano,’
uno de los catorce municipios que integran la sierra de Zongolica, el cual cuenta
con una poblacién de 10 387 habitantes (INEGI, 2010). La poblacién es indigena
en 99 por ciento; su indice de desarrollo se encuentra en 0.52, donde un porcentaje
satisfactorio es 0.75 (De la Torre, 2010). En 2006 se ubicd entre los primeros diez
municipios de la reptblica con mayor indice de mortalidad infantil y pobreza
(Fernandez, 2006).

La poblacién de San Andrés Mixtla es la cabecera del municipio de Mixtla,
localizada en la porcién noreste, considerada como “tierra fria”. La voz mixtla sig-
nifica “lugar de nubes abundantes”, probablemente es una alusion a un fenémeno
meteoroldgico que ocurre con frecuencia en el pueblo y que lo envuelve en una
blanca neblina: “durante las mananas y tardes, cuando el calor del sol no alcanza
la capa himeda de aire frio, la comunidad se encuentra entre nubes, que semejan,
segtin los propios andreseros, un collar de nubes (2ixzli), caracteristica por la cual
se explica una versién de su toponimia” (Alvarez, 1991:37).

Mixtla consiguié su independencia en 1824, cuando comprd las tierras que
componen el municipio, después de trescientos anos de litigios y esfuerzos por
recuperar su territorio. Sin embargo, el proceso de segregacion que sufrié durante
la Colonia y que llevé al pueblo a asentarse en tierras no apropiadas para la agri-
cultura intensiva ha sido un estigma presente hasta la fecha.

La pobreza del municipio parece ser un problema sin solucién, que se ha ido
agravando con el crecimiento poblacional. La escasa productividad del suclo no
resiste un cultivo intensivo, lo que hace insuficiente la produccion agricola para
abastecer los requerimientos minimos de su poblacién. Esto obliga a un porcentaje
cada vez mayor de habitantes a emigrar a otras comunidades, incluso al extranjero,
para obtener lo minimo para mantener a sus familias.

Relacionado con el problema anterior, debemos considerar el aislamiento en
que ha vivido la poblacién: el camino que comunica al municipio con la carretera
Zongolica-Orizaba no fue construido hasta 1985, y gracias a éste se instalaron
los servicios eléctricos ese mismo afio y, tiempo después, un sistema de transporte
(Alvarez, 1991). Sin embargo, ala fecha algunos poblados de la zona cdlida carecen

1 Apartir de 1932, el nombre de San Andrés Mixtla fue cambiado porMixtla de Altamirano, como consecuencia
de la secularizacion de los nombres de los pucblo& El apcllido Altamirano se tomd en honor a lgnacio Manuel
Altamirano, escritor mexicano de ascendencia indigena al que se considera padre de la literacura nacional.

-
187
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



de una carretera que los comunique con la cabecera. En estas comunidades, las
condiciones en cuanto a servicios son tan precarias que se ven obligados a acarrear
agua y alimento en bestias de carga por los caminos vecinales. La instalacién de
fuentes de energia eléctrica para estas comunidades aisladas se complet6 en 2006.

La ciudad de Mixtla, cabecera del municipio y centro civico-religioso de la po-
blacién, se asentd en una meseta localizada en la parte més alta de un conjunto de
cerros, mientras que la poblacion se distribuyd en las elevaciones que se encuentran
bajo la planicie.

El carnaval es una de las fiestas mas importantes del pueblo, junto con la Semana
Santay el dia de la Santa Cruz. En la actualidad, Mixtla es el unico poblado de la
sierra de Zongolica en que todavia se celebra el carnaval.

LA CELEBRACION

Los dias de carnaval involucran a diferentes actores que, de acuerdo con sus acti-
vidades y con los espacios en que las realizan podriamos incluir en cuatro grupos:
1) el grupo de los “vaqueros y los toros”, compuesto por el vaquero primero, lider
del grupo, el vaquero segundo y el tercero, todos ellos hombres de més de 35 afos,

.y ~ « » « »
y cuatro jovenes de menos de 20 afios, los “toros”; 2) el grupo de los “mayores
custodios de los patos, personas respetables en la comunidad que se encargan de
cuidar a los patos, de cargarlos y de bailar con ellos durante la ceremonia; 3) el
grupo de “los danzantes”, compuesto por cuatro hombres, dos vestidos de mujer,

.- - . . . « . » /

un nifo vestido de diablo y el grupo musical, y 4) los “servidores”, que acttian
como anfitriones de la celebracion porque reciben a toda la comitiva en sus casas
y ofrecen comida.

Aligual que todas las celebraciones de la sierra, el carnaval tiene un preambu-
lo, “la vispera”, en la que se incluyen actividades como la velacidn, organizacién
P q Yy g
y la preparacién de otras que se realizardn durante la ceremonia. La vispera del
carnaval inicia el primer domingo antes del miércoles de ceniza. En este dia, los
vaqueros y sus ayudantes preparan “los toritos” y los presentan frente a palacio. Su
claboracion consiste en moldear un armazén de bejuco, que representa el cuerpo
del toro, al que cubren con un costal de pldstico y rematan con unos cuernos de
chivos o reses a la altura de la cabeza. Por su parte, el grupo de los “mayores” hace
una visita a la casa del servidor designado como primer anfitrién para dejar los

patos en su casa.

188

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Al dia siguiente, en lunes, el primer anfitridn recibe a los diferentes grupos
de participantes. En 2008 fungi6é como primer anfitrién Marteriano Santos, un
policia bilingtie de mds o menos 40 afios. El cargo de servidor fue asignado por
el presidente municipal; aunque este cargo ya no es obligatorio (anteriormente, la
negacion representaba cdreel), lo hacen ineludible la responsabilidad moral y el
compromiso con el presidente (ya que se trata de un empleado del Ayuntamiento).

La casa de Marteriano se localiza en el primero de los cuatro barrios que con-
forman la comunidad, enclavados en los cuatro puntos cardinales que rodean la
meseta en que se asienta el centro del pueblo. Las viviendas se distribuyen en un
patrén disperso, obedeciendo a las cuestas y colinas que conforman la accidentada
serrania. En realidad, la morada estd conformada por dos casas,” la principal de
cemento y otra méds pequefia de madera. La principal funciona como el santokalli
o casa de santos, imprescindible en las casas de la sierra, en la que se coloca el altar
y los santos. En este caso se trata de un altar sencillo, bajo el que se colocaron dos
tinas con agua para que los patos se refresquen. La otra casa, separada cinco metros
de la anterior, estd compuesta por un cuarto de madera, y funciona como cocina.
La elaboracién de la comida que ofrecen los anfitriones corre a cargo de las mujeres
de su familia, que se congregan para ayudar.

FOTOGRAFIA 1.
LOS PATOS BAJO EL ALTAR DOMESTICO

2 Heécror Alvarez (1991) afirma que entre los andreseros es comiin la existencia de dos casas; una que funciona
como cocinay otra dedicada alos santos.

189

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Alrededor de las ocho de la manana, se retinen los vaqueros y sus toros en
la vivienda del primer anfitrién para iniciar el arreo con el grito “uh, toro” del
vaquero primero, que llama al grupo a formar un circulo afuera de la casa, para
después dar dos vueltas y correr por entre las veredas hacia el palacio municipal,
azuzados por el vaquero, quien grita sin intermisién “uh, uh”, moviendo su
bastén de madera.

Al llegar ante el palacio municipal, los vaqueros colocan sus toros en la ave-
nida, tres al centro y uno atrds, y enfrente de éstos, una botella de aguardiente.
Treinta minutos después, el vaquero primero dala orden y los jévenes se colocan
el armazén y forman un circulo; azuzados por los gritos de los vaqueros, dan dos
vueltas sobre este circulo que tiene como centro la botella. Ms tarde inician una
carrera; primero avanzan una cuadra con direccién este, a la parte trasera del
ayuntamiento, donde se detienen; después doblan hacia el norte, para volver a
detenerse y formar un circulo, dan dos vueltas y regresan al centro frente al pa-
lacio, donde se detienen de nuevo y forman otra vez un circulo, dan dos vueltas
y corren en direccién sur, para repetir el recorrido anterior y regresar al centro.
Este circuito es ejecutado varias veces a lo largo del dia, mediando intervalos
cortos de descanso.

Los “vaqueros y sus toros” reciben una paga por parte del ayuntamiento; ellos
y los musicos son los tinicos participantes que reciben una paga. En tiempos an-
teriores, la organizacion del carnaval estaba a cargo de un mayordomo, y quienes
participaban lo hacian de manera voluntaria. Algunos pobladores manifiestan su
molestia por el hecho de que los vaqueros y los toros reciban dinero por su actividad
porque consideran que deberfan aceptarla como un servicio hacia la comunidad. En
laactualidad, el ayuntamiento sufraga gran parte de los gastos de la fiesta; ademds
de la retribucién monetaria a los vaqueros, se encarga de la del conjunto musical,
que por lo regular procede de comunidades fordneas.

El cargo de servidor lo e¢jercen miembros de prestigio dentro de la comunidad,
que tienen conocimiento de las principales ceremonias rituales heredadas de sus
antepasados. Uno de los servidores que tiene varios afios cumpliendo esta funcién
es José¢ Romén T. Tlaxcaltecatl Quiahua. Naci6 en 1964 (en 2008 tenia 44 afios
de edad), en Ixcalco, comunidad cercana a Mixtla, donde radica desde hace varios
afios. Tiene varias propiedades y se dedica a las labores del campo; en su tierra
siembra principalmente maiz. En esta comunidad desempené el cargo de juez
durante doce anos; fue destituido hace poco tiempo por no contar con carrera
universitaria. Roman senala que ahora es requisito ser licenciado para ejercer este

190

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



cargo. En la comunidad es conocido por sus cualidades como rezandero y por sus
conocimientos para realizar xochitlalis.

En la casa de Marteriano, poco después de salir los vaqueros, llegan los ser-
vidores a recoger sus patos y se dirigen hacia el palacio municipal para esperar
a los danzantes, que se visten dentro de palacio. El grupo de los danzantes se
compone de cuatro hombres y un nifo; dos se visten de mujer, dos de monstruos
y el nifio de diablo. Los hombres portan mascaras de monstruos y las “mujeres”
usan peluca y miscaras de mujer blanca, falda y rebozo no indigenas.

Antes de bajar a la explanada, los danzantes bailan algunas piezas en la parte
superior del palacio teniendo como fondo la orquesta. El grupo musical estd
integrado por un bandoledn, dos guitarras y un instrumento de percusion. Los
espectadores de los bailes y las escaramuzas de los vaqueros son trabajadores del
ayuntamiento, principalmente.

Una vez en la explanada del ayuntamiento, los mayores y los patos se incorpo-
ran al baile; los patos son colocados en sus brazos y acariciados de vez en cuando.
Roman dice que “los patos deben ser tratados bien, pues representan a Cristo”.
Después de dos melodias, el grupo de vaqueros y sus toros, que se hallan unos
metros atrds de los danzantes, se preparan para iniciar su recorrido. Colocan su
botella de aguardiente al centro, forman un circulo y realizan el mismo trayecto
descrito anteriormente. Asf, al mismo tiempo, pero con diferentes ritmos y tiempos,
los dos grupos realizaron sus danzas.

Durante el resto de la mafiana, los danzantes bailan al ritmo de la orquesta y
los vaqueros representan el arreo y persecucion de los toros. Alrededor de las dos
de la tarde, encabezados por los vaqueros y sus gritos, todos los grupos y algunos
pobladores se dirigen a la casa del primer anfitrién. Los primeros en llegar son
los musicos, que se instalan en el interior de las casas y empiezan a tocar. Al
llegar los danzantes y los servidores, se ponen a bailar animadamente en el patio
de la casa. La mesa se coloca a un costado del altar; los asistentes pasan en grupos
a comer, siempre los primeros en pasar son el presidente, su familia y su comitiva;
los wltimos, el grupo de los vaqueros y sus toros. La comida tradicional en estas
ceremonias es pollo en salsa, tortillas, chiles de cera y frijoles, asi como kastila,
bebida regional que se prepara a partir de la miel de cafia.

3 Enlamayorfa de las comunidades de la sierra se practica la ceremonia xochitlali en sicuaciones de enfermedad, al
inicio de la siembra o como augurio de éxito en la inauguracién de alguna obra de beneficio publico; en ésta se
hace una ofrenda de flores y frutos ala Tierra.

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Mas tarde, ¢l grupo se dirige a la casa del segundo servidor, localizada en otro
barrio. El recorrido lo encabezan siempre los vaqueros y sus toros, que corren y
realizan el “arreo” y el recorrido a los cuatro puntos cardinales. En algunas casas,
antes de cruzar el umbral, los anfitriones sahuman a la concurrencia con copal, en
el mismo orden en que pasan a la mesa, primero el presidente y luego los demds.
También acostumbran cubrir con pétalos de rosa a los asistentes, principalmente
alos miembros del ayuntamiento, los mayores y los patos, y colocarles collares de
cempasuchil y buganvilias. A loshombres y alos patos les colocan coronasyy collares
de cempastchil; a las mujeres, coronas de buganvilias. Terminada la ceremonia se
pasa a comer en el mismo orden.

FOTOGRAFIA 2.
CEREMONIA PREVIA A LA COMIDA

Ceremonias similares a las ya descritas se realizan en dos casas més. Es frecuente
que al caer la tarde gran parte del pueblo se dirija al campo, ubicado en el barrio
Cuarto, donde se “juega un torito”,* donado por el ayuntamiento. Este aconteci-
miento llena de expectacion y algarabia al pueblo.

El martes es el dia principal dentro de la celebracion; en este dia las dos calles
comerciales del pueblo se cierran a la circulacion de vehiculos porque se instala
un tianguis en que se vende ropa, trastos de pléstico, asi como verduras y frutas
procedentes de Orizaba. Se repiten los mismos escarceos y bailes del dia anterior,
seguidos por las comidas en las casas de los anfitriones.

4 Término comtnusado para dcsignar variasactividades, en este casorifa; también lousan para decir quese “jucgan
los patos” en esta fiesta.

192
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



FOTOGRAFIA 3.
DONROMAN Y SUPATO FRENTE A LA PRESIDENCIA

Cerca de las tres de la tarde, después de la tltima comida, los policias colocan una
reata que atraviesa la explanada del palacio municipal. El tnico vehiculo al que
se le permite acceder en este espacio es una ambulancia de la Cruz Roja, que se
estaciona cerca de palacio. Este evento es el que congrega al mayor nimero de po-
bladores que se distribuyen alrededor del palacio municipal. Esta vez, los tltimos
en llegar son los vaqueros y los toros, que ahora caminan con lentitud. Al llegar
se reinen y vuelven a representar el arreo y persecucion de los toros. Los musicos se
colocan en la acera frente a palacio y empiezan a tocar, mientras los danzantes y
los mayores bailan.

Los agentes de la policia bajan la cuerda y atan por las patas al primer pato; al
terminar, la musica se detiene. Mientras tanto, los vaqueros y los jévenes que por-
tan el disfraz de toro hacen una fila varios metros atras de la cuerda donde se colocd
el pato. Se van alternando para colocarse el armazén con los cuernos de toro a la
altura de la cabeza. De uno en uno, emprenden una carrera; al llegar a la altura
del pato, que los policias suben y bajan como si fuera una pinata, intentan picarlo
con los cuernos sostenidos de los armazones. Las primeras cornadas casi siempre
son infructuosas; después de varios intentos es cuando lo hieren. El pato empiezaa
desangrarse poco a poco, quedando el piso lleno de gotas de sangre. La ceremonia
provoca algarabia en los espectadores. Los participantes gritan en cada intento, en
especial el vaquero primero, cuyo rostro refleja ira contenida. Cada vez que falla,
los espectadores rien y gritan, cuando acierta lo aclaman.

193

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Este es el momento en que todo el pueblo participa en la ceremonia. Durante
las comidas slo son grupos que se van alternando en cada casa; ahora gran parte
de la poblacién ocupa un lugar alrededor de la plaza. Las miradas estin atentas a
los movimientos de los vaqueros y la agonia de los patos. La alegria se manifiesta
de manera clara en los rostros. Por las cornadas que reciben los patos, hay gritos de
animacion, y cuando fallan, de burla. La actitud regularmente pausada, recataday
poco expresiva de los pobladores se convierte en algarabia ante la muerte de los patos.

Cuando creen que el pato ha muerto, lo bajan y el vaquero primero lo comprueba
tocando su cuello. Ya muerto, el mayor lo carga en la misma forma que cuando
estaba vivo. Son colocados dos patos mas, en la misma forma que el primero y son
igualmente cornados. A este acto se le denomina abuitonal tlakotona, “el juego de
la muerte del pato”. La ceremonia termina cerca de las siete de la noche; aproxima-
damente a las nueve empieza el baile en la explanada del patio.

El cuarto dia de la celebracion, “miércoles de ceniza’, los participantes en la
ceremonia se retinen en el palacio municipal para repartirse los restos de los patos.
Estos 6rganos no son consumidos, se guardan, y mds tarde, si alguno de ellos cae
enfermo, come su porcion, o la lleva con un curandero para que lo ayude a sanar.

FOTOGRAFIA 4.LOS MAYORES CARGAN A SUS PATOS MUERTOS

El lenguaje ritual

Para analizar esta ceremonia se considera que el ritual es una forma de comunica-
cién en la que es posible acceder a un lenguaje no verbal. Para esto retomamos la
propuesta de Dani¢le Dehouve (2009) de considerar los principios presentes en el
la literatura nahua para interpretar los rituales y ofrendas mexicas.

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



En la utilizacién de estas herramientas lingiiisticas subyace la l6gica de que mas
alld de ser procesos de la lengua, se trata de procesos cognitivos respaldados por
una estructura de pensamiento que se recrea tanto en un lenguaje verbal como
en uno no verbal. Entre estos procesos es especialmente util para el andlisis que
nos ocupa la definicién por extension que es figurativa y que recurre a elementos
metaféricos y metonimicos:

[...] las catcgorfas aqui propuestas para el andlisis del lcnguajc ritual —verbal y no ver-
bal— estan construidas con base en una operacion mental fundamental: la definicién
por extension. Ella abre un abanico semdntico amplio que abarca varias posibilidadcs,
cmpczando por el inventario complcto hasta llcgar, por contraccion, al difrasismo y
al monofrasismo. Por ser un proccdimicnto ﬁgurativo, se basa en las construcciones
metaféricay metonimica [...] (Dehouve, 2009:26)

Asi, cada uno de los personajes y objetos que participan en la ceremonia tienen
atributos que hacen referencia —a veces metaféricamente o en relacién con alguna
de sus partes— a la cosmovision mesoamericana, asi como a personajes relevantes
en la historia de la sierra o elementos de la cotidianidad contemporanea.

Para acercarnos al papel de los diferentes actores que participan en este per-
formance, consideramos como eje central el ritual de sacrificio y su funcién social
en el interior del grupo. Tomamos el texto cldsico de Mauss y Hubert (2005) en
que sefialan que el sacrificio ritual incluye la consagracion, es decir, el paso de un
sujeto/objeto del dominio comun al religioso. Los autores identifican tres entida-
des en este proceso: 4) el sacrificante, quien se beneficia del sacrificio, puede ser
una colectividad o una entidad individual; 4) el sacrificador, y ¢) la victima. Nos
detendremos en cada uno de estos sujetos.

La victima del sacrificio

Las victimas del sacrificio y personajes centrales de la representacion son los patos.
Roman Tlaxcaltecatl, uno de los “mayores”, opina que “los patos deben ser trata-
dos bien, con carifio, ser acariciados y bafiados, pues representaban a Cristo”. Sin
embargo, es necesario subrayar la polivalencia en los simbolos, ya que, ademds de
la muerte de Cristo, la muerte de los patos también podria hacer referencia a la
lucha de la deidad solar con la noche, como lo menciona Luis Reyes en el carnaval
de Ichcatepec (Reyes, 1960). Es decir, representan tanto el pasaje de la muerte y

195
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



resurreccion de Jesucristo como la lucha del sol por renacer cada dia y generar la
vida; ambas representaciones son coherentes entre si y complementarias como
veremos a continuacion.

La empatia entre la deidad y la persona o animal que se sacrificaba en su honor
era frecuente en los rituales aztecas de sacrificio, lo cual se refleja en el trato que
los captores daban a los cautivos extranjeros en las fiestas dedicadas a Xipe Totec:

[...] lamaban a estos cautivos los “baniados’ porque durante la temporada anterior a
su sacrificio eran lavados frecuentemente con agua caliente, un lujo acordado para
honrarlos tanto como para mantenerlos sanos. Entre los guerreros era de sumo orgullo
cuidar de tal maneraasu cautivo que, al llcgar elmomento del sacrificio natal, el banado
se encontraba esbelto y atractivo [... ] (Sahagun citado por Boiles, 1971:556).

En los rituales de raices mesoamericanas es frecuente buscar en el elemento que
se va a sacrificar caracteristicas que lo hermanen con la deidad a la que se dedica
la celebracion. Danitle Dehouve (2010) apunta que es comtin que la entidad que
serd sacrificada, en especial en los rituales de peticion, esté relacionada con lo que se
estd pidiendo; por ejemplo, frutos si se espera un ano bueno para la agricultura;
pollos si se espera abundancia de especies, etcétera. En este caso, el pato estd rela-
cionado con el agua y, por lo tanto, es un vehiculo ideal que simboliza el agua de
lluvia imprescindible en un ritual de fertilidad. Una imagen de esta representacion
son las tinas de agua en las que se sumergen los patos, colocadas al pie del altar.
Sin embargo, por la cualidad polisémica de los simbolos, por la posibilidad de
representar elementos que podrian parecer contrarios, el pato como ave también
simboliza al sol en su calidad de acompanante.

La presencia de aves de corral es usual en los carnavales mesoamericanos
(Galinier, 1990). El sol se ha relacionado con las aves porque lo acompafian en su
recorrido diario. En este sentido, podria clasificarse como un ritual agricola, en ¢l
que la fertilidad de la tierra es propiciada con la sangre de las aves.

En Ichcatepec, comunidad de la Huasteca veracruzana, durante la Semana Santa
en la representacion de la Pascua, Cristo también aparece en su calidad de deidad
solar y los mecos, quienes realizan el sacrificio, se relacionan con los judios. En este
caso, los sacrificados representan también a los guerreros y a las madres muertas de
parto, cuya muerte contribuye a que renazca el sol. Sin embargo, antes de culminar,
las fuerzas que ejercen el sacrificio tienen que luchar. En este caso, la lucha esta re-
presentada por los escarceos y carreras que ¢jecutan los sacrificadores (Reyes, 1960).

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Entre los otomies, durante el carnaval se realiza un ritual denominado “palo
de horca”, que consiste en la decapitacién de un pollito negro que se cuelga de un
palo. Galinier propone dos origenes posibles de este ritual: las carreras de gallos
de la provincia de Zamora, en Espana, y el ritual de origen otomi xocot/ uetzi cele-
brado por los aztecas (1990:428). Un ritual muy similar al acto final en el que son
colgados y sacrificados los patos fue documentado en 1930 por el cineasta Luis
Buinuel en Las Urdes, una poblacién de la provincia espaiola.

La relacion entre las aves y el sol estd representada en el palo volador, elemento
comun a los carnavales otomies y huastecos. En la danza de los voladores, éstos
representan el vuelo de dguilas. Porque es asi, entre los otomies ¢l término para
designarlo es “palo de plumas de aves” (Galinier, 1990:396). En este caso, el palo
volador, como axis mundi, colocado en el “centro del mundo” y repitiendo el balan-
ceo ritmico, evocador de fertilidad, podria estar sustituido por la cuerda, localizada
en el centro del pueblo, en la que se cuelgan los patos para ser sacrificados. En la
actualidad, aunque la danza de los voladores no se practica en la sierra de Zongolica,
los “palos ensebados” son comunes en algunas comunidades cercanas a Mixtla,
como Aticpac, donde se colocan premios en lo alto del palo el dfa de la Candelaria.

La consagracion de la victima en entidad divina se manifiesta en la creencia de
que su carne servird para sanar enfermos. Esta creencia puede tener su origen en la
concepcién mesoamericana de que al ingerir la carne de los guerreros se adquiere
parte de su valor y fuerza.

Volviendo al escenario de las representaciones, es necesario considerar que la
actuacion de los diferentes personajes ocurre en espacios diferenciados, muy cer-
canos, pero separados simbdlicamente, en distintos planos que no se tocan, ni se
encuentran hasta la escena final. Por un lado, los mayores y sus patos, que interac-
tiian con los disfrazados y con los musicos; por otro lado, los vaqueros y sus toros;
mientras los primeros rien y bailan, en el grupo de los vaqueros hay una constante
tension, las rdenes del vaquero primero son gritos; ellos mismos se portan hurafos
con la poblacién en general. Unos hacen la presentacion del arreo de un costado a
otro de la plaza, mientras el grupo de los patos se coloca justo en medio, frente al
palacio municipal, para bailar.

Asi, tenemos dos grupos; uno en el que se encuentran las victimas que encar-
nan a Cristo y que representan las fuerzas positivas. En este caso, los patos —al
igual que otras aves de corral como los pollos y los guajolotes— son una especie
doméstica, lo que los coloca en un plan de hermandad con el hombre; contrario a
otras especies no comestibles y consideradas dainas o no beneficiosas para el ser

-
197
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



humano, como las arafias o lagartijas, asociadas con fuerzas negativas (Dehouve,
2010). En este grupo también estdn los “mayores”, personas de respeto en la co-
munidad y conocedores, en especial uno de ellos, de las tradiciones religiosas; en
este caso, funcionan como el enlace entre la comunidad tradicional y el municipio.

El papel de don Romén como enlace es muy claro, porque es una de las pocas
personas completamente bilingties en la comunidad y es el especialista encargado
de dirigir los actos relativos a la fiesta y de preservar la “costumbre”. Por lo tanto,
su presencia garantiza la coherencia y ldgica del lenguaje ritual.

En cuanto a las parejas disfrazadas, cumplen el papel de ser la parte ludica de
la representacion, componente de todos los carnavales, que son objeto de burlas
durante la celebracién. De acuerdo con su vestimenta, estdn ridiculizando a los
mestizos en sus atuendos y costumbres. En época prehispanica, los bailarines en
los rituales de fertilidad tenia la funcién de incentivar con sus danzas el proceso
de fecundacién de la tierra. Las mujeres dentro de estas fiestas representaban a
Tlazolteotl, la deidad del amor carnal y la fertilidad, la cual era representada por
las abuiani, alegradoras, que se distinguian por sus danzas atrevidas y por llevar
el pelo suelto.

Los sacrificadores: los vaqueros y sus toros

La sierra es una regién en que la industria del ganado mayor estd ausente, ya que
la orografia, compuesta de pendientes y colinas, no favorece el establecimiento
de pastizales para vacas y toros. No obstante, desde tiempos coloniales el paisaje de
la montana se ha caracterizado por la presencia de ganado menor, tanto que los
borregos y chivos son muy abundantes ahora, incluso aportan la materia prima
con la que la poblacién produce parte de su indumentaria y sarapes. Por lo tanto,
el significado simbélico de los toros debe buscarse fuera de la cotidianidad serrana.

En este sentido, aqui se propone que tanto los vaqueros como los toros estdn
relacionados con el contexto “no nahua”, con el mundo de los duefos de las ha-
ciendas y de los intermediarios o rancheros que sometieron a la poblacién a todo
tipo de abusos y explotacion.

La figura del toro, comin en muchos carnavales mesoamericanos, tiene sus
origenes en los carnavales espafioles en lo cuales los toros son personajes centrales,
en especial en los pueblos con tradicién ganadera (Herndndez, 1988). El uso de
armazones con cuernos que representan toros ha sido registrado en el carnaval
de Tencjapa, Chiapas (Medina, 1965); en Jilotepec, Estado de México, y en El

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Rodeo, San Luis Potosi (Casas, 2008), entre otros. En Ichcatepec, Veracruz, no
se trata de toros propiamente, sino de los cuernos de éstos que son usados como
instrumento musical y, otros, colocados en las manos para pitar (Reyes,1960).
Dentro de la celebracion, el toro personifica papeles diferentes. En Tenejapa,
los toros son las victimas sacrificadas y sus cuerpos se reparten; lo mismo ocurre
en Xilotepec, Estado de México. En El Rodeo, ademds de ser incinerados, son
antes capados. Por otra parte, los toritos son utilizados entre los otomies como
marcadores territoriales de cada uno de los barrios participantes (Galinier, 1990).

En el caso de Mixtla, los “toritos” se encuentran del lado que sacrifica, es decir,
de los perseguidores de Cristo. En su version de victimarios, los toros y princi-
palmente los cuernos de los toros, cuya analogfa con el diablo y el mal es directa,
representan a los inmoladores de Cristo.

Asi, el recorrido a los cuatro puntos cardinales y al centro que se realiza en la
danza de los voladores podria tener una coincidencia con las vueltas que dan los
vaqueros y los toros en el pueblo regresando siempre al centro para volver a iniciar
el recorrido. En Mixtla, el recorrido a los cuatro puntos cardinales es imposible
porque el pueblo estd situado en un espacio tan estrecho que impide la marcha
hacia el oeste, limite donde termina la meseta, que constituye el centro del pueblo,
y empieza la pendiente.

También, en el acto del sacrificio, que es recibido por el pueblo como un acto
jocoso en el que celebran y gritan cada vez que alguno de los vaqueros cornea al
pato, o se burlan de ¢l cuando falla.

Deidades a las que se ofrece el sacrificio
La deidad ala que se ofrece el sacrificio esla Tierra; se le dedican las danzas orienta-
dasalos cuatro rumbosy el derramamiento de la sangre de los patos que la alimenta
de manera gréfica. También el uso de collares de cempasuchil con anterioridad al
sacrificio es una analogfa con el color de los granos de maiz. El dia del sacrificio
estos collares son sustituidos, por collares de buganvilias, simbolizando la sangre
proximaaderramarse, asi como el color de luto de la iglesia durante Ia Semana Santa.
La celebracion del carnaval mantiene una légica con el ritual mas frecuente en
la sierra, el xochitlali. En estos rituales es posible identificar, como un elemento
central de la cosmovision de este pueblo nahua, su concepcion de la naturaleza, y
en especial dela Tierra como entidad viva, con la que es posible entablar un didlogo
a través de ejercicios de reciprocidad y ofrendas.

199

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



El carnaval, como un ritual de fertilidad, ejemplifica esta visién en la que los
pobladores se acercan a la naturaleza en una forma de reciprocidad ecoldgica, que
aplican a acontecimientos que van desde problemas o dolencias cotidianas hasta
la construccidn de puentes y caminos.

En Mixtla he podido constatar que, a pesar de la presencia de la clinica del IMSS
y aque en los tltimos diez anos la carretera ha facilitado la comunicacién hacia el
exterior, la poblacién, incluyendo a algunos habitantes que cuentan con carrera
universitaria, considera que la practica del xochitlali es efectiva y que en ocasiones
puede curar enfermedades en que ha fracasado la medicina occidental.

Los rituales de xochitlali se realizan principalmente al inicio de las cosechas
o en situaciones de enfermedad; se ofrendan flores y frutos, asi como oraciones
en néhuatl en las que se pide perdén a la Tierra por el dano que el ser humano le
causa, por las ofensas que contra ella se cometen. En estas oraciones los andreseros
subrayan su papel de huéspedes (Alvarez, 1991), el cual es uno de los ejes que dirige
su cosmovision.

En los ltimos veinte afos se han realizado xochitlalis en cuevas de la region que
conservan el sentido primario de los rituales en las milpas, sélo que, a diferencia de
estos, se han convertido en ceremonias de una amplia convocatoria, que incluyen la
participacién de concheros, médicos tradicionales y la visita de politicos locales y
regionales. En este escenario he podido constatar la apropiacion de estos elementos
de identidad de la comunidad en beneficio de los politicos locales y regionales. Un
proceso similar al del carnaval, solo que la participacion es inicamente en la comu-
nidad, mientras que en los xochitlalis del primer viernes de marzo la participacion
es regional (Morales Carbajal, s.f).

Los sacrificantes

Para Mauss (2005), s trata del sujeto o colectividad que recibe los beneficios del
sacrificio. En este caso, el ritual de fertilidad va dirigido a propiciar beneficios
para la colectividad, para la comunidad en su conjunto. Sin embargo, es necesario
incluir a los que reciben un beneficio directo de este ritual, que son las autoridades
municipales. A diferencia de las fiestas de santos patronos en las que existen las
mayordomias, el carnaval es organizado por el ayuntamiento, que designa a los
anfitriones o las familias que ofrecerdn las comidas; también sufraga los gastos de
los musicos y de los “vaqueros y sus toros”. Esto hace de la fiesta una celebracion en
la que el municipio, de manera indirecta, tiene un papel protagénico y recibe los

200

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



honores de la celebracion. Este beneficio es escenificado al realizarse las danzas y
los escarceos frente al palacio municipal, y es evidente durante las comidas, en las
que las autoridades municipales y su familia ocupan un lugar preferente y fungen
como anfitriones de la tltima comida.

COMENTARIOS FINALES

El carnaval puede considerarse un ritual agricola por la época del ano en que se
realiza, al inicio de la cosecha y antes de la temporada de lluvia, asi como por la
existencia de un sacrificio que tiene como destinatario directo a la Tierra. Asi,
una de las razones de su vigencia en Mixtla puede ser que el municipio —al igual
que la mayoria de las comunidades que habitan la sierra de Zongolica— continta
teniendo una estrecha relacién con la tierra, ya que sus habitantes dependen del
cultivo de temporal, por lo que el éxito o fracaso de la siembra es determinante para
todos los aspectos de su vida. Sin embargo, los andreseros —de manera anédloga a
gran parte de los grupos de la sierra— realizan rituales de xochitlali en sus milpas
al inicio de la cosecha. El carnaval, a diferencia de los xochitlalis que se realizan
para este proposito en las milpas, tiene como caracteristica hacer participe a todala
comunidad, y no inicamente al grupo familiar. También, a diferencia del carnaval,
el wochitlali no incluye, actualmente, sacrificios de animales, a excepcion del que
se realiza el primer viernes de marzo.’

Asi, esta celebracion refuerza la presencia de algunos elementos de la cosmovisién
nahua como la concepcién de la naturaleza y de la Tierra como entidades vivas, con
las que es posible entablar un didlogo a través de ejercicios de reciprocidad y ofrendas.

El ritual catdlico de la comunidn, en el que el cuerpo de Cristo es inmolado y
por medio de este sacrificio “alimenta” a los fieles tiene sus origenes en un ritual de
fertilidad, narrado por el antiguo testamento, en el que el cuerpo que se comia era
el de un carnero; mismo que fue sustituido por la hostia al prohibirse los sacrificios
de animales (Hubert y Mauss, 2005:87). En este sentido prevalece la misma légica
en ambas concepciones, la de la muerte que genera vida, cuya repeticion ciclica
garantiza la fertilidad y la continuidad de la existencia.

Sin embargo, el que los pobladores de Mixtla reproduzcan elementos de su
cosmovision en el carnaval no es motivo suficiente para justificar su permanencia.

5 Anteriormente, el ritual de fertilidad inclufa el sacrificio de pollitos quese colocaban en las cuatro esquinas dela
milpa.

201

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Sobre todo, si consideramos que esta fiesta ha desaparecido en los otros pueblos

¢ —una poblacién vecina de Mixtla—,

de la sierra, como en San Juan Texhuacan
donde la celebracion tenia una convocatoria interregional. Por tanto, es necesario
buscar las razones de su vigencia en el contenido social y politico del ritual.

En la primera mitad del siglo XX, en la época en que México se ganaba su pase
alamodernidad, después de la lucha revolucionaria, en Mixtla los cargos politicos
y religiosos continuaban ejerciéndose de manera conjunta, seis miembros repre-
sentaban al gobierno civico y 6 a la iglesia. En la década de los ochenta, Héctor
Alvarez registra el paso de un gobierno mixto compuesto por seis representantes
civilesy religiosos, nombrados “seachkame” o mayores a un gobierno representado
Gnicamente por autoridades civiles: “De hecho, los cargos del grupo de mayores
al servicio de la Iglesia han desaparecido como parte integrada del sistema que-
dando sélo los del ayuntamiento; el cargo de fiscalteniente no se desempenay la
Iglesia es administrada por una persona, el teopantlahpiske o representante de
laIglesia” (Alvarez, 1991:75). Alvarez también identificé la existencia de una elite
politica de indigenas, o indigenas amestizados, que estaban utilizando su cargo
dentro de las jerarquias religiosas como una plataforma para su postulacion en
los puestos politicos mis importantes, como el de presidente municipal. Esta
clite politica también se habia convertido en una oligarquia econdmica, ya que
habfa acaparado las propiedades del centro del pueblo y establecido los comercios
mds prosperos: “Cuando menos en los seis afios anteriores a 1988, los cargos re-
ligiosos, méds que como una comisién al servicio de la comunidad, estdn siendo
utilizados de cierta manera como instrumentos para beneficio e intereses de un
grupo privilegiado. Los cargos religiosos se aprovechan para hacer proselitismo
politico” (1991:78).

Este proceso habia generado un descontento entre la poblacién, ya que restrin-
gia los cargos politicos a la elite econémica. La mayoria de la poblacién, que vivia
en condiciones de extrema pobreza, no podrian aspirar a una de las principales
mayordomias, y esto los deja fuera de la contienda politica.

En 2008 registramos el ultimo de estos cargos que le correspondié a Roman
Tlaxcaltecal, quién comentd que lo habian removido de su cargo de juez por no
contar con preparacion universitaria. En este sentido el ritual del carnaval representa
un vinculo con laantigua tradicién, una manera del nuevo gobierno de mantenerse
unido a la poblacién tradicional a través de una de sus fiestas mds representativas.

¢ Actualmente, los tnicos testimonios que se conservan son algunos cantos recogidos por Luis Reyes (1989).

202
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



Esto justifica el que las autoridades municipales sean ahora quienes promuevan y,
de cierta forma, solvente los gastos del carnaval.

También en 2008 tuvimos oportunidad de registrar una coyuntura en la poli-
tica regional. El PRI, que desde su nacimiento se habia mantenido como el partido
hegeménico en la sierra, se vio envuelto en una competencia partidista en la que
tuvo que alternar y enfrentarse a un avance cada vez mayor del PAN y del PRD.
En 2008 en Mixtla, el presidente del ayuntamiento era priista, pero su camari-
lla, especialmente la sindico primero —el cargo mds importante después del de
presidente— era perredista. En la primavera del 2008, cuando se llevé a cabo el
carnaval, el ayuntamiento tenfa apenas un mes de haber iniciado labores, asi que
fue la primera ceremonia en la que convivieron. La tension se notaba en el ambiente
y los asistentes estaban a la expectativa para ver cdmo se daba la interaccion entre
los diferentes actores politicos.

En este nuevo escenario del ritual, podriamos decir que los agentes de la politica
local se benefician de la realizacién del carnaval, el cual los legitima ante la comu-
nidad y sirve de espacio de transicion entre los anteriores cargos civico-religiosos
y el gobierno secular. La realizacién de comidas en los diferentes barrios, en los
que el presidente, por participar en una ceremonia de “tradicion” debe ser recibido
con honores, es una forma de que el ayuntamiento cuenta con la aceptacion y el
reconocimiento de la comunidad.

También la politica cultural de los tltimos afos ha exhortado a los municipios
de raiz indigena a que conserven parte de esa esencia, lo que les da una posicién
privilegiada dentro de los proyectos de desarrollo social y econdmico. Esto tam-
bién podria coadyuvar en la permanencia del carnaval y el interés del municipio
por conservarlo, lo que convierte al ritual en un escenario politico, donde los
elementos identitarios son un valor de cambio, tanto al interior como al exterior
de la poblacién.

203

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



BIBLIOGRAFIA

ALVAREZ SANTIAGO, H. (1991). Elxochitlali en San Andyés Mixtla. Ritual e intercambio
ecoldgico entre los nahuas de Zongolica. Veracruz: Gobierno del Estado de Veracruz.

Borrts, C. L. (1971). “Sintesis y sincretismo en el carnaval otomi”. América Indigena,
XXXI(3).

Casas MENDOZA, C. A. (2008). “Bailando al son de las marotas. El carnaval mestizo
de El Rodeo, San Luis Potosi”. Mimeografiado.

DEHOUVE, D. (2010). “La polisemia del sacrificio tlapaneca”. En: Lépez Lujin y Oliver
(coords). El sacrificio humano en la tradicion religiosa mesoamericana. México:
INAH/UNAM, pp. 499-518.

(2009). “El lenguaje ritual de los mexicas: Hacia un método de andlisis”.
En: S. Peperstracte (ed). Image and ritual en the azteca World. Oxford. Bar Inter-
national Series. 1896. pp.19-33.

FERNANDEZ, P., y otros. (2006). Informe sobre el desarrollo humano de los pueblos indi-
genas de México 20006. Version electronica base 2000. Comision Nacional para el
Desarrollo de los Pueblos Indigenas (CDI)/Programa de las Naciones Unidas para
el Desarrollo (PNUD). Disponible en: http://www.cdi.gob.mx/idh/informe_de-
sarrollo_humano_pueblos_indigenas_mexico_2006.pdfI [consulta: 2012, dic.].

GALINIER,]. (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies. México:
UNAM / CEMCA / INL

GLEDHILL, J. (2000). E/ poder y sus disfraces. Perspectivas antropoldgicas de la politica.
Barcelona: Ediciones Bellaterra (1999).

(2009). “El reto de la globalizacién: Reconstruccion de identidades, formas
devida transnacionales y las ciencias sociales”. Fronteras fragmentadas, pp. 23-44.

HERNANDEZ SANCHEZ, C. (1988). “El toro y la fiesta. Los Carnavales de Ciudad
Rodrigo”. En: L. Diaz (coord.). Aproximaciones antropolégicas a Castilla y Ledn.
Barcelona, pp. 167-190.

MATTA, R. DA. (2003). Carnavales, malandyos y héroes. Hacia una sociologia del dilema
brasilesio. México: FCE.

Mauss, M. (1925). “Essai sur le don. Forme et raison de léchange Dans les sociétees
archaiques”. LAnnée Sociologique.

y Hubert, H. (2005 [1899]). Sobre 0 sacrificio. Trad. Paulo Neves. Brasilia:
COSAC NAIFY.

MEDINA HERNANDEZ, A. (1965). “El Carnaval de Tenejapa”. Anales del INAH. T.

XVII-1964. Coleccion Secretarfa de Educacion Publica, pp. 323-341.

204

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



MoRALES CARBAJAL, C.s.f. “Las voces de la montafa: Didlogos a través del ritual entre
los nahuas de Zongolica, Veracruz”. Tesis de doctorado, UNAM.

REYES GARCIA, L. (1960). Pasidn y muerte del Cristo Sol. Carnaval y Cuaresma en
Ichcatepec. Xalapa: Cuadernos de la Facultad de Filosofia y Letras, Universidad
Veracruzana.

_ yChristensen, D. (1989). E/ anillo de Tlalocan. Mitos, oraciones, cantos y
cuentos de los nawas actuales de los estados de Veracruz y Puebla. México: CIESAS
/ FCE.

TORRE, R. DE LA (coord.). (2010). Informe sobre el desarrollo humano de los pueblos
indigenas en México. El reto de la desigualdad de oportunidades. Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD)/ Comisién Nacional para el
Desarrollo de los Pueblos Indigenas (CDI)

205
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

El carnaval de Mixtla de Altamirano « Claudia Morales Carbajal



