* HECTOR M. MEDINA MIRANDA

Las personalidades del maiz en la mitologfa wixarika o como las mazorcas de
los ancestros se transformaron en peyotes

RESUMEN

Elarticulo analizalas multiples personalidades con las que se identifica el maiz en la mitologfa
wixarika o huicholay evidencian laambigiiedad de las deidades o ancestros deificados de dicha
tradicion. Este andlisis nos permite abordar algunos aspectos propios de la mitologia nativa,
como la relevancia del niimero cinco en tanto recurso retdrico, y el principio de unidad que
define a cada elemento como expresion de la totalidad, creando amplias redes de asociaciones
entre elementos del entorno. Asimismo, se describe la vinculacién entre los relatos asociados
con larecoleccién del peyote y otros que tratan acerca del cultivo del maiz y el diluvio original.
De esta manera se explica, entre otras cosas, el fundamento indigena de una de las creencias
huicholas m4s difundidas: por qué el peyote —cactécea psicotrépica que crece en el altiplano
potosino— es considerado el maiz de los ancestros.

PALABRAS CLAVE: HUICHOL, WIXARIKA, MA{Z, PEYOTE, MITO.

ABSTRACT

Thearticle analyzes the multiple personalities with which the maize is identified in the huichol
(wixarika) mythology, showing the ambiguity of the deities or ancestors of the above mentio-
ned tradition. This analysis allows us to deal with some specific aspects of native mythology,
like the relevance of number five as a thetorical resource and the principle of unity that defines
cach element as an expression of the whole, creating vast networks of associations between
clements of the environment. It also describes the link between the stories associated with
the collection of peyote and others that are about the cultivation of corn and the original
flood. This explains, among other things, the indigenous basis of one of the most widespread
huichol beliefs: Why the peyote (psychotropic cactaceous that grows in the San Luis Potosi
desert) is considered the maize of the ancestors.

Keyworps: HuicHOL, Wix4Rrix4, CORN, PEYOTE, MITH.

Enviado el 20 y el 22 de junio de 2012.
Recibido en forma definitiva el 24 de agosto de 2012 y el 31 de enero de 2013.

164

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\ODdlld&]dCS del maizenla ml[oluglﬂl wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



LLAS PERSONALIDADES DEL MAIZ EN LA MITOLOGIA
WIXARIKA O COMO LAS MAZORCAS DE LOS ANCESTROS
SE TRANSFORMARON EN PEYOTES

HicTtor M. MEDINA MIRANDA*

Poco antes de la celebraciones correspondientes a la despedida de los peregrinos
sanandresenos' a Wirikuta, lugar sagrado en el altiplano potosino, tuve la suerte
de escuchar una explicacién esclarecedora que me obligaria a desempolvar las
viejas cintas de los relatos mitolégicos wixaritari* que habia registrado hace ya
mas de seis afios. El primer microcasete que volvi a reproducir llevaba escrito por
un lado “El mito del maiz”y por el otro “Waxi Wimariy Wiriuwe”. La grabacién
contenia una charla en la que participaban Catarino Carrillo, Julio Carrillo y José
Cayetano, todos ellos originarios de Bancos de Calitique, Durango, comunidad
wixarika conocida también como Uweni Muyewe.

En aquel momento desconocia que la relacién entre ambos relatos fuera
tan estrecha. Sabia que, como todas las narraciones de la mitologia wixarika,
formaban parte de un mismo metarrelato totalizador que explica y organiza la
tradicion. Sin embargo, no imaginaba que precisamente su combinacion estaba
encaminada a exponer una de las creencias huicholas més difundidas: aquella
segun la cual “el peyote y el maiz son lo mismo” o, en otras palabras también
empleadas por los nativos, “que el hikuri es el maiz de los kakauyari”, ancestros
deificados que emergieron del Océano Pacifico para crear el orden actual de las
cosas.’ Por fortuna, hace sélo algunos meses,* escuché de boca de Benita Mijares,
originaria de Tateikie, la explicacién que expondré aqui la cual complementa-
ré con las otras versiones que he registrado personalmente en Durango y con
otras que han aportado diferentes etndgrafos en sus propias publicaciones. Esta

* Universidad Auténoma de San Luis Potosi, Coordinacion de Ciencias Sociales y Humanidades. Correo elec-
tronico: hcctor,mcdina@uaslpmx

I San Andrés Cohamiata, conocido enlalengua nativa como Tateikic, es una comunidad huichola en el estado de
Jalisco. El gentilicios de sus naturales es sanandrenos o tateikietari.

2 Wixaritari (plural) o wixarika (singular) es el nombre con el que se reconocen a si mismos los huicholes.

3 El peyote, conocido en lengua wixarika como hikuri, s una cactdcea identificada como Laphophora williamsii. Se
trata de una planta psicotrépica que los huicholes suclen recolectar, de maneraritual, en una region del altiplano
potosino conocida como Wirikuta.

4 Marzo de 2012.

165
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



exposicion dard pie para describir las multiples personalidades del maiz, a través
de la mitologia wixarika.

Antes de emprender la disertacion es preciso advertir que este breve ensayo no
pretende contribuir a la ya muy extendida idea de que la tradicién wixarika se
fundamenta en el “complejo maiz-peyote-venado”. Al parecer, el origen de esta
idea se encuentra en una hipérbole etnografica que condujo a la simplificacién de
un amplio sistema de asociaciones otorgando un lugar central alos mitos y rituales
asociados con el culto del peyote.’ Los trabajos de este tipo partian de algunas
observaciones que hizo Carl Lumholtz en su célebre México desconocido, en el que
se lee lo siguiente: “Lo cierto es que el jiculi, que tan necesario se considera para
la seguridad de las cosechas, es considerado en si mismo como maiz, asi como el
venado es maiz, o en otras palabras, manutencién, alimento” (1986 [1902]:81).
Explicaba también que el peyote, segin las creencias locales, aparecié por primera
vez en forma de ciervo y que de sus huellas nacfa el mismo cactus (1986 [1902]:131-
132 y 272). Por ello, la recoleccion del peyote en el desierto potosino constituye
una verdadera préctica venatoria:

Adeldntanse caminando ensilencio, conlosarcos prcparados, apuntando hacia delante
y bajo la direccion de los cuatro jcfcs. Si alguno ve un jz’c‘u/i, dispara hacia la planta, cui-
dando de no herirla, pucs ¢s necesario tomarlas vivas. Una de las flechas se debe clavar
ala derecha del cacto yotraasu izquicrda, de manera que se crucen las saetas sobre la
planta [...]Los procedimientos empleados son, en realidad, unaimitacién de la caza del

venado (1986 [1902]:132-133).

Robert M. Zingg (1982 [1938], 1:439-443) denominé “complejo maiz-venado-peyote”
a esta triple asociacién de elementos, la cual vincularfa a la graminea con dos ciclos
miticos opuestos: el correspondiente a la temporada seca y al de la época de lluvias.
Ademds de los dos ciclos mencionados, la mitologfa recabada por Zingg (1998 [cerca
de 1937]) incluirfa un “ciclo mitico cristiano”, el cual, debemos aclarar, no se com-
pone de relatos provenientes del exterior, aun cuando imagenes de origen catélico
aparezcan constantemente, sino de relatos propios de la tradicién retdrica wixarika,
en los que el complejo triddico no parece tener mayor relevancia.® No obstante, el
mismo autor subraya que la religién huichola “tiene un cardcter tan definido de culto

> Algunas observaciones al respecto ya han sido hechas por Neurath (2002:15-16).
¢ Losrelatos vinculados con el “ciclo mitico cristiano” pueden consultarse en Zingg (1998 [cercade 19371:211-257).

166

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



a la naturaleza que exige la creencia por la fe en su dogma fundamental’ de que el
maiz es el venado y de que éste es el peyote” (1982 [1938], I: 439).

La idea de que esta triple asociacién es un “dogma fundamental” del pensa-
miento nativo serfa reproducida por otros etnégrafos que lo sucedieron; algunos
de ellos fueron Barbara G. Meyerhoff, quien emplearia el término propuesto
por Zingg, y el etndgrafo francés Denis Lemaistre, que lo llevarfa més lejos defi-
niendo el complejo como “la santa trinidad huichola”,® para enfatizar su cardcter
sagrado y central al estilo catélico. Ambos coinciden también en que la actitud
de los huicholes ante el ciervo, en el contexto de la trilogfa, evidenciaba la reciente
transicioén de la cacerfa a la agricultura (Meyerhoff, 1991 [1974]:201, 222-225;
Lemaistre, 1996:308, 310; 2003:131-148). Sin embargo, esta explicacién no deja
de ser una historia conjetural dificil de comprobar y quiz4 material para actitudes
discriminatorias.

Sobre todo, es necesario subrayar que no es posible sostener la existencia de un
“dogma fundamental o central” en la triada del maiz, el venado y el peyote. Esta
puede tener especial importancia en el contexto de la peregrinacion a Wirikuta
o en la celebracién del Hikuri Neixa, fiesta de la cacticea y el maiz tostado. No
obstante, la peregrinacion huichola tiene otros destinos hacia los demas puntos
cardinales y el centro, en cuyo trayecto se pierde la preeminencia de los relatos del
peyote-venado, y se le otorga una posicion privilegiada en las narraciones relacio-
nadas con el diluvio original. En las ceremonias de la cabecera comunal se tejen
amplias redes de asociaciones para hacer de los elementos protagénicos —las varas
de mando, los crucifijos, los “santitos”, las jicaras, entre otros— objetos de culto
que con simultaneidad son hombres, plantas, animales, astros, cerros, manantiales,
rios y muchos otros aspectos del entorno. Todos ellos igualmente importantes
para la tradicion wixarika.

En efecto, existe un principio de unidad entre ¢l maiz, el venado y el peyote,
pero éste se extiende mds alld de ellos conformando una extensa red de asocia-
ciones que varfa de acuerdo con el contexto ritual y narrativo. De manera que
la triada es s6lo una simplificacién de un sistema mucho mis complejo. Aqui, a
través de los mitos, trataré de ejemplificar sélo un pequefio fragmento de esta
inmensa reticula formada por relatos, que aqui se vinculan gracias a las pacientes
explicaciones de mis amigos wixaritari, quienes, en ocasiones agotados por mis
constantes preguntas, daban por terminadala charla explicando las inmensurables

7 Las cursivas son mfas.
8 “La sainte trinite’ huichole” en ¢l original.

-
167
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



dimensiones del metarrelato mitoldgico: “ésta es una historia muy larga y nos
tomaria afos terminar de contarla”’

La mitologia huichola narra que antes del amanecer de los tiempos, cuando los
ancestros todavia no tenfan peyote ni maiz, tuvo lugar una caceria de venado
liderada por Tatutsi Maxa Kuaxi, “Nuestro Bisabuelo Cola de Venado”. A éste lo
acompafaban sus dos hermanas Wiriuwe y Waxi Wimari, quienes fueron raptadas
por Namakate Uteanaka, anciana que habitaba en Maxa Yapa, sitio sagrado ubicado
en la tierra del peyote dentro del drea del desierto potosino.'” Ahi les dieron de
comer: “mire, NOSOLros comemos esto, éste es yuawime, maiz azul, pero era hikuri’.
Wiriuwe se quedd en ese sitio para siempre, motivo por el cual los wixaritarillaman
Wirikuta a dicho lugar. Namakate Uteanaka habl6 con Waxi Wimariy le indicé
que debia escapar llevando consigo una jicara con maiz-peyote y la raiz uxa, que
sirve para realizar las pinturas faciales de los peregrinos. Con la anciana raptora
habia més personas, “gente muy mala”, que querfan retener a las hermanas, por lo
que debian escapar sin que nadie lo notara. Una vez que Namakate vio que habia
tomado suficiente ventaja, dio aviso a la gente y dijo que le habia robado la jicara.
Fueron tras ella, pero en Xura Muyeka se dieron cuenta de que no conseguirian
alcanzarla y dejaron que se marchara. Waxi Wimari volvi6 a su rancho, donde
entregd la jicara con el maiz-peyote y la raiz #xa a Maxa Kuaxi, quien, tras comer
ese maiz ancestral, de nuevo sali6 de cacerfa y al final logré dar muerte al ciervo."
Este breve relato nos habla de un pasado mitico en el que los peyotes eran ma-
zorcas de maiz azul, el grano ancestral con que se alimentaban los habitantes en la
region oriental del territorio sagrado. Pero hubo un momento en que éste perdié
parte de sus propiedades y dio origen al maiz que hoy comen los wixaritari. Este
evento se explica vinculando el relato anterior con otro quizd més difundido. De
acuerdo con Benita Mijares, natural de San Andrés Cohamiata (Tateikie), Wirikuta
se llamaba asi porque era el rancho de Wiriuwe, madre de las mujeres maiz. El terre-
no tenfa la entrada por Wakiri Kitenie, la tltima puerta antes de entrar a Wirikuta,
donde habfa una cerca de serpientes entrelazadas que custodiaban el lugar.

? Las versiones completas de los mitos wixaritari registrados en Durango pueden encontrarse en Medina (2012).
10 Laversion documentada por Lemaistre (1996:314-315) dice que un remolino lasatrapé y las lleve hasta el desicrto.
I Eserelato fue registrado en dos ocasiones: narrado primero por José dela Cruz Ramirez, de Puerto Guamuchil,

Durango, y después por Catarino Carrillo, de Bancos de Calitique, Durango.

168

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



Por lo general, a la diosa madre de las mujeres maiz se le conoce como Tatei
Uteanaka. Pareciera, entonces, que Namakate y Wiriuwe fueran la misma persona,
aspecto nada extrafio en la mitologia huichola, en la cual los protagonistas cambian
de personalidad con frecuencia dependiendo de los eventos y el contexto en el que
se relata. La version que narr6 Benita fue poco detallada, por lo que resumiré la
narracion que conté Catarino Carrillo, senalando las variantes.

Watakame, el primer sembrador, es el protagonista de esta historia. Elviviaen
un rancho con su madre, pero entonces no tenfa nada que cultivar ni alimento
alguno para comer. Por lo que decidi6 salir en busca de algo que saciara su apetito.
Esto sucedid antes del amanecer de los tiempos; todo estaba oscuro y el mundo no
habia adquirido su forma actual. En su camino, Watakame se encontré con las hor-
migas arrieras (¢saruxi), quienes le prometieron llevarlo al lugar donde encontrarfa
clalimento tan deseado. Antes le advirtieron que debia conseguir tiestos de barro
(xatupari), ocote, brasas, zacate y una estaca para cambiarlos por maiz, porque en ese
tiempo no existia el dinero. En el trayecto se detuvieron a descansar y Watakame se
qued6 dormido. Al despertar encontré que las hormigas arrieras le habian comido el
cabelloy se habian marchado. Este detalle es interesante porque el primer sembrador
es identificado con el maiz, cual si su cabeza fuera un elote que pierde los pelos con
los embates de las plagas. Segun la interpretacion que hace Preuss (1998 [1907]:163)
de este mito, el protagonista es el jilote creciente que todavia no tiene granos,
el cual se seca si pierde los cabellos, por lo que la pérdida de éstos significaria que ¢l
mismo estd condenado a morir de hambre.

Todavia el primer sembrador no superaba la confusién por la pérdida de su
cabellera cuando el arrullo de una paloma atrajo su atencidn, ese sonido ronco y
gutural que en lalengua wixarika,a manera de onomatopeya, da nombre al animal,
kukurit, kukurii —zureaba el pdjaro—."* El ave estaba posada en un arbol cercano
y llevaba una bolita de masa de maiz en el pico. El héroe traté de atraparla, pero
escapd al instante. Asi que la siguid hasta que se detuvo en un arbol de chalate que se
encontraba justo al lado de una casa. En ésta habia muchas muchachas. Watakame
se acercd con su cargay las saludo. A la madre de ellas, Tatei Uteanaka, le pregunté
si ése era el lugar donde vendian el maiz, quien contestd con una negativa.

No, aqui nadievienea comprar. Los quesivienenen lanoche son unos tsaruxi [“hormiga
arriera’], ¢sos si me roban mi matz. Tienen una cabeza grandota i3 lucgo, chiquito de

12 Preuss (1998 [1907]:163) asegura que en alguno de los cantos que registré llaman “paloma”al maiz.

169

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



aqui de la cintura. Mira, ahi se ve el tiradero, ellos llcgan nomids en la noche. Ellos no
aprcnden, yo los quEMO CON OCOLE, @ VeCes Con zacate y a veces con brasas. Con una
estacacomo la quic tracs tu, con ¢se yo le pico, le escarbo, hago un pozo, le hecho brasas
Y cenizas, con ese ocote yo las quemo (palabras de Cararino Carrillo).

Watakame se dio cuenta entonces de que lo habian enganado. Aquellos objetos
que las hormigas le habian dicho que servirian para cambiar por maiz no eran
mas que los instrumentos con los que la madre combatia el constante hurto de los
insectos. Sin embargo, Uteanaka accedié al intercambio. Ella tenia cinco hijas,
jovenes mujeres-maiz de diferentes colores, que simultdneamente eran también la
calabaza, el frijol y el huaute. Veamos c6mo lo explicaba Catarino con sus propias
palabras; en un primer momento dice que “[eran cinco muchachas] una era de cala-
baza, de frijol, huaute y maiz de cinco colores, o sea que tenia muchas muchachas”.
Luego seala lo siguiente:

La wkaratsi,la seiora que vivia ahf tenfa muchas familias, cinco familias tenfa de color.
Entonces, ellas eran maiz, eran gente. Una era Wawe Tewiyari [la persona amaranto,
luego Mume Tewiyari [la persona frijol |, Xutsi Tewiyari [la persona calabazal; de ahi s
llamaba Yuawime [mafz azul], hay otro que se llamaba Kupaima [maiz moradol, luego
de ahi, estaba el mismo, s¢ llamaba Xitaima [elote al que le han empezado a crecer
las fibras sedosas o pelos que brotan de la parte superior de la mazorcal, luego de ahi
Tikiema —la milpa cuando espiga, cuando se caen unos polvitos quese llaman ﬂ'kzymz'
[polen]—, luego estaba Uxama [mafz rojo], cinco.

Lo que aqui trataba de explicar Catarino erala complejidad de las personalidades de
las hijas de Uteanaka. Aun cuando para los wixaritari es importante que este tipo
de clasificaciones cuadren idealmente con el nimero cinco, este nimero no puede
limitar la inminente cualidad totalizadora del concepto. Por supuesto, para ello, la
trilogfa del maiz, el venadoy el peyote tampoco seria suficiente. Lo que nos explica
es que las cinco hijas no s6lo son los maices de los cinco colores —o todos los que
pueda haber, con sus diferentes denominaciones—, sino también otros productos
importantes dentro de la tradicién y, ain mds, las diferentes etapas de desarrollo
del maiz, a las cuales se les asigna un nombre y una personalidad particular. De
hecho, los términos relacionados con el crecimiento de la planta son de los més
recurrentes en ¢l momento de asignar el nombre a una persona recién nacida.

Mias tarde, saldando su deuda con el estilo retérico en el que ha sido forma-
do, Catarino insiste en que sélo eran cinco y, al mismo tiempo, solo una: “Las

170
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\OHdlld&]dCS del maizenla ml[oluglﬂl wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



muchachas tenfan su nombre: Yuawime [azul], Tairawime [rojo], Tsinawime [pin-
to), Tusa [blanco], Taxawime [amarillo]. La que se llama Yuawime se convertia en
cinco colores, pero nomds era una sola”. Finalmente, todos estos elementos forman
parte de la totalidad y son uno mismo, me explicarian Catarino, Julio y José¢ con
una paciencia que envidiarfa cualquier docente. Pero sigamos con la narracion.

Watakame tenfa un hambre irresistible, por lo que Uteanaka le dio una pequena
jicara con cinco bolitas de haxari (maiz tostado y molido que amasan con agua)
y una ollita con sinari (atole azul agrio con sal y chile).”® El famélico muchacho
pensd que esto no saciarfa su apetito pero, para su sorpresa, con la tercera bolita
de haxari ya se sentia satisfecho. Entonces pidié a la diosa madre del maiz que le
diera un poco de grano para llevar consigo. Uteanaka preguntd a sus hijas quién
se querta ir con él. Todas querfan acompaiarle, pero al final la madre decidié que se
llevarfa a Yuawime, el maiz azul. Sélo le advirtié que no deberfa regafiarla ni hacerla
trabajar. Watakame aceptd y emprendi el regreso a casa.

Una vez que estuvieron de regreso en la morada del héroe se fueron a descansar,
pero amedia noche un ruido extrafio interrumpid su suefio, un sonido similar al de
la lluvia. Eran los granos de maiz que se estaban acumulando en cinco montones
por colores, y que guardaron en los graneros. Por la manana, Watakame comenzé
a trabajar en el campo para preparar el cultivo. La joven permanecia en casa con
la suegra durante las jornadas de trabajo, hasta que la madre de Watakame no se
contuvo mds y manifestd su enfado, motivado porque la nuera no colaboraba en
las tareas. Entonces la obligd a preparar el nixtamal. Justo en el momento en que
clagua empezd a hervir, la muchacha sintié que su cuerpo se quemaba; en palabras
de Catarino: “Se estaba quemando toda, porque la muchacha era el mismo maiz
que estaban poniendo, sola se estaba poniendo en la lumbre. Por eso se quemé
todo el cuerpo. No, pos lloraba, ya no aguantaba porque estaba hirviendo la olla”.

En la versién de Benita, la suegra habia obligado a moler el maiz en el metate y
SUS Manos eMpezaron a sangrar, ya que se molia a si misma. De la misma manera
lo registraron Preuss (1998 [1907]:162) y Zingg (1998 [cerca de 1937]:134), pero
el propésito del relato no varfa: destacar que la muchacha misma es el maiz y que
el consumo del grano implica su propia muerte. Watakame oy6 los llantos de la
joveny corrid a ver qué sucedia, pero ya era demasiado tarde. Por la noche un viento
fuerte se llevo todo el maiz y a la muchacha.

De acuerdo con Benita, a partir de ese momento el maiz primigenio, las ma-
zorcas de los ancestros, se amargaron y adquirieron la forma que en la actualidad

13 Laversion dC Benita dCCf;l quc lC daban dC comer cinco PCLIL[Cf]le tom'llas dC maiz azul.

-
171
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



tienen los peyotes. Watakame fue en busca de la muchacha y la encontré en casa
de Wiriuwe o Uteanaka, quien se negd a que su hija Yuawime volviera con ¢l. Sin
embargo, se compadecié del muchacho y le dio un poco del kxxari, polvo o tamo
que se desprende al desgranar la mazorca. Le indic6 que éste debia llevarlo a los
coamiles, que ya habia preparado, y esparcirlo sobre el terreno. Con las lluvias
creci6 una milpa del k#xari, pero el maiz no era ya el mismo, éste seria de calidad
inferior. No saciaria el apetito de inmediato, se agotaria con facilidad y no brotaria
espontaneamente sin la intervencion del hombre. A partir de entonces, las labores
para el cultivo del maiz serfan mds duras.

La versiéon narrada por Catarino, asi como la que registr6 Preuss, termina con
la pérdida del maiz. La transformacién de éste en el hikuri es una extension que
conocimos por Benita. Sin embargo, ¢l relato podria ser més largo, como bien
lo constaté Zingg (1998 [cerca de 1937]:127-140). En esta tiltima versién se dice
que la muchacha-maiz se fue con el canto del gallo llevandose todo el grano, pero
la madre de Watakame sinti6 arrepentimiento y fue en su busqueda. Hablé con
Uteanaka tratando que su nuera volviera a casa, pero la madre del maiz se negé. Al
regresar de su fallido intento encontré a Watakame cuidando su coamil. El estaba
muy enojado por lo sucedido y le pegé cinco veces a su madre. Tras el desencuen-
tro, ella se marché hacia el mar, su lugar de origen, donde se quedé mirando en
direccion al que habfa sido su hogar. ¢Seréd acaso la piedra blanca de San Blas? No
precisa el relato.

Tras la partida de la madre, la muchacha maiz fue por la noche a hablar con
Watakame. Le llevé comiday le dijo que ella sélo podia permanecer hasta el primer
canto del gallo. Sus padres no le permitirian estar mas tiempo con ¢l, pero dejarian
que ellale ayudara a sembrar una vez que hubiera quemado el coamil. Asi, le entregé
maiz de cinco colores, agradecida porque ¢l si la habia tratado bien. Toda la gente
animal se habia reunido ala orden de Uteanaka para ayudar al muchacho. Pero ¢l
cuervo, la rata, el perico, el tején y otros animales-personas se comieron el grano
y desaparecieron. La madre maiz estaba enfadada y los castigé despojéndolos de
su humanidad, a partir de ese momento sélo serian animales. También pidié a
Tatei Wexika Wimari, diosa madre élguila,14 que cuidara los cultivos y castigara

14 “E] ;iguila celeste”, seguin Zingg (1998 [cerca de 1937]:135).y “la muchacha dguila, que vive en ¢l cenit, el quinto
rumbo encima de nosotros”, segun Preuss (1998 [1908]:285).

-
172
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



a los ladrones del grano. A partir de entonces, dichos animales decidieron salir
nicamente de noche para evitar ser devorados por el ave.

S6lo unas pequenas porciones de la milpa se conservaron, pero las plantas cre-
cieron muy rapido. Antes de consumir por primera vez el maiz hicieron los rituales
que Uteanaka y Tatewari, “el abuelo Fuego”, les solicitaron. Hecho esto pudieron
comer tortillas y la muchacha pudo moler el maiz y abandonar su condicion “de-
licada”. Luego, la muchacha maiz decidié tener cinco hijos, pero su embarazo serfa
particular. Un noche, mientras barrfa el patio ritual, encontré unas flores que el
sol habia dejado ahi para que ella las encontrara. Las recogié y las guardé en su
falda, pero cuando quiso mostrarselas a su madre habian desaparecido. A los cinco
dias se dio cuenta de que estaba embarazada; las flores la habian prefiado. Cinco dias
mas tarde pari6 un nifio que enfermaria a los cinco dias de nacido. El chamén
Kauyumari lo curd. En cuanto estuvo sano, sintié un fuerte deseo sexual. Dado
que no habia mds mujeres, se cas6 con su hermana, teniendo también descendencia.

Asi concluye la versién registrada por Zingg. Se menciona sélo un parto, pero
parece que hay varios hijos del primer cultivador y la muchacha maiz. Ahora, hay
un detalle interesante que nos permite describir la complejidad de la personalidad
de la mujer maiz y la manera en que ella se vincula con el ciclo mitico que Zingg
denomind “cristiano”. De acuerdo con los relatos que he registrado, la mujer que
barre el patio y queda prenada, es decir, la mujer maiz, no es otra que la virgen de
Guadalupe y Tatei Wexika Wimari. A continuacion lo explico con las versiones
registradas en Durango.

Segun el relato de Ignacio Barrén, nativo de Uweni Muyewe, poco después
de que los kakanyarite o ancestros emergieron del mar, celebraron un baile muy
cerca de la costa. Guadalupe no queria bailar porque la musica no le gustaba. Los
hombres le arrojaban piedras tratando de animarla, pero sélo quiso bailar con los
huicholes. En aquel entonces, san José le dio unas flores de nombre kazyeri para
que ella lo quisiera y con ellas quedd prenada.

Un relato similar, pero mds amplio, of de boca de Julio Carrillo y de José
Cayetano. Contaban que al arribar ala orilla del Pacifico, los kakauyarite percibian
musica que provenia del bosque; el sonido lo emitia un arbol de kariuxa o cedro.
Con la madera de ese drbol, san José y Kauyumari hicieron los instrumentos musi-
cales. Alinstante se organizé un baile. Al principio son6 la musica de los mestizos
y los coras, la cual no fue del agrado de Guadalupe. Finalmente, tocaron la musica
que serfa de los wixaritari, con ésa si bail6 con gusto. Durante la fiesta, la virgen se
desaparecié con un hombre y quedé embarazada. En el relato se mantiene un poco

-
173
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



el misterio acerca de quién fue el amante de Guadalupe. De hecho, se dice que por
esa razon los hombres se roban a las mujeres en las fiestas, porque asi sucedi6 en el
principio de los tiempos. No obstante, un evento aclararia la paternidad. Cuentan
que el nino, en el vientre de su madre, escribi6 una carta indicando la fecha de su
nacimientoy que san José habia sido el genitor. Aclaracién que era precisa, ya que no
queda claro cdmo éste podia tocar los instrumentos y, al mismo tiempo, enamorar
ala madre. Aunque sabemos que asi son las cosas en los mitos.

De la relacién de san José¢ y Guadalupe nacié Apaxuki, un crucifijo que los
wixaritari reconocen también como santo Domingo. Luego pari6 una becerrita,
cuyo genitor no es precisado, pero elevento es de gran importancia porque instituye
el sacrificio de reses como un medio para alimentar a los ancestros. Ellos dijeron:
“Esto va a ser para nosotros si se logra hacer el mundo, en eso vamos a descansar,
va a ser nuestra comida la sangre”. Los huicholes afirman que por ello inmolan a
estos animales en sus celebraciones rituales.

Al igual que en los relatos anteriores, se dice que la mujer encontré una flor
mientras barria, pero aqui era una xusuri, flor de papel que suele colocarse sobre el
testuz de los toros que van a sacrificarse. También la colocan en las velas que serdn
ungidas con sangre del animal y ofrendadas en los lugares sagrados. Ademds, es
comun encontrarla en las imdgenes de la virgen, quien dio a luz al becerro. Segtin
se me ha explicado, la res sacrificada es en si misma una xusuri, una flor-ofrenda.
Por ello, cuando Guadalupe la puso sobre su ombligo, penetrd en su vientre y
mis tarde nacerfa un bovino. Asimismo, cuando se ofrenda una xufuri ungida
con sangre en algun lugar sagrado es como si se entregara el mismo animal, para
alimentar a los ancestros.’

Sin duda, llama la atencién que la virgen de Guadalupe haya dado a luz a un
becerro, pero también que haya parido un crucifijo de nombre Apaxuki. Este for-
ma parte de un género de deidades que se agrupan bajo la denominacién Xaturi
y comparten la misma forma: la de un crucificado. No se trata del Cristo de la
teologia cristiana, del hijo de Dios hecho hombre para los ficles a dicha religion,
sino de diferentes personajes miticos propios de la tradicién huichola. En San
Andrés Cohamiata encontraremos que se rinde culto a por lo menos cinco Xaturi:
1) Apaxuki, hijo de san José y la virgen de Guadalupe, también identificado como
Paritsika y santo Domingo; 2) Xakurtu, identificado con Teiwari Yuawi y san

15 Existen otros tipos de inmolaciones rituales que también son considerados xuturi, como el chivo, que sucle sa-
crificarse en honor de Tamatsi Ekatciwari (nuestro hermano mayor el Viento) yse considera una xuturi munuitsi,
una ofrenda menor. El toro siempre serd el xutiri mayor.

-
174
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



Cristébal; 3) Tutekuiyo, sobre el cual sélo sabemos que pertenece a la rancheria
de Cohamiata; 4) Tatata, Nuestro Padre, también conocido como Xamaxikieri
o Xamikieri, nombre que lo asocia con el centro ceremonial Kieri Manawe de la
rancherfa de San Miguel; 5) Tanana, Nuestra Madre, identificado con el dguila
Tatei Wexika Wimari y la virgen de Guadalupe.

Tenemos, entonces, que Guadalupe es también un crucifijo Xaturiy, como tal,
figura en algunos episodios de la mitologfa. De acuerdo con los relatos de Catarino,
Julio y José, Tanana fue apunialada por Santiago, quien se habia enfadado porque
no le hacia caso, sélo hablaba con Paritsika. Asi se explica que este crucifijo tenga
una herida en el costado. Esto sucedié en Rew’unaxi, cerro sagrado en el desierto
potosino. Ahila sangre derramada se transformé en plata. Luego, Guadalupe, bajo
la forma del dguila Wexika, emprendié un recorrido con direccién a la Ciudad de
México, donde finalmente se posé sobre un nopal. Un wixarika comenzé a dibujar
suimagen, pero un mestizo charro le quitd laimagen casi terminada y se la apropio.
Se trata de la imagen que aparece en el escudo de la bandera nacional mexicana.
En la ciudad capital también acufiaron las monedas y le imprimieron la imagen de
Wexika. Con la sangre del 4guila se hicieron los planos y los titulos de propiedad,
los cuales se repartieron entre los diferentes grupos, dejando en desventaja politica
y economica a los wixaritari.

Asi, Guadalupe, ademds de identificarse con la mujer maiz, al mismo tiempo es
Xaturi Tananay el 4guila Wexika, que no es otra que la que aparece en el escudo
de la bandera nacional y al dorso de las monedas mexicanas. Ya Lumholtz (1986
[1902]:222) habia observado que el 4guila Wexika equivalfa ala virgen Marfa para
los huicholes y se consideraba el principal custodio del maiz. También que, segun la
creencia, ella sostenfa el mundo con sus garras, y su manto eran las estrellas (1986
[1902]:18). De esta manera vigilaba todo desde el cielo.

& ok sk

Ya hemos revisado las diferentes personalidades que adquiere la madre maiz y sus
hijas. Pero nos falta hablar de Watakame, quien también se identifica con el grano,
asociacién muy similar a la que encontramos en las practicas sacrificiales en que se
funde la personalidad del sacrificante con la de su victima.'® Ya habfamos sefialado
que el héroe es identificado con el maiz cuando las hormigas arrieras le roban sus

16 Acerca de laasociacion entre sacrificante y sacrificado véase Huberty Mauss (1970 [1899)).

—c
175
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



cabellos, los cuales equivalen a las fibras sedosas que crecen en los jilotes, mazorcas
cuyos granos no han cuajado. Se trata también del primer sembrador que sobrevive
al diluvio universal.

Catarino, Julio y José contaban que Watakame se habfa entregado a la labor
de desmontar un terreno de bosque para hacer un coamil. Su tinica companera
era una perrita negra con manchas rojas, que siempre recibia a su amo movien-
do la cola y mirando hacia una mesa empalizada en la que se encontraba una
jicara con cinco tortillas azules. El no sabia quién le preparaba estos alimentos,
pero los comia con placer. Al siguiente dia de la primera jornada de trabajo
volvi6 al coamil y encontré que todos los drboles que habia talado estaban de
pie nuevamente. Esto ocurrid en tres ocasiones, por lo que decidi6 esconderse
para observar qué sucedia cuando él se retiraba a descansar. Entonces vio llegar
a la anciana Takutsi Nakawe, diosa abucla de la fertilidad, que con su bastén
de otate (its7 muxixi) apuntaba en las cuatro direcciones y hacfa que los drboles
recién cortados volvieran a crecer.

Watakame al ver esto se enfurecié y quiso golpear ala anciana, pero ella hizo que
se contuviera con sus palabras. Nakawe le explicé que habria un diluvio y que por
eso era inutil que siguiera trabajando en el coamil. En su lugar deberia construir
una canoa con madera de chalate, en la que cupieran los dos. Con ellos tendrian que
llevar también a la perrita negra, maiz de cinco colores, frijol, semillas de calabaza y
huautes. También le indic6 que llevara cinco cabezas de calabaza, es decir, la parte
del tallo que se une al fruto, con las que mantendria una brasa encendida durante
cinco dfas. Ese tiempo durarfa el diluvio, aunque en aquel entonces dicho periodo
equivaldria a cinco afios de nuestros tiempos, explican los narradores.

Una vez que estuvo lista la canoa, Watakame y Nakawe se subieron y la lluvia
comenzd a caer sin parar. La tierra se inundd y la embarcacién inicié un recorrido
por los lugares sagrados en los puntos cardinales. Primero se dirigié a Haramara
[San Blas, Nayarit], luego al Pariya Tekia [cerro sagrado en el desierto potosino],
de ahi hacia Xapawiyeme [el lago de Chapala, en Jalisco], después a Hauxamanaka
[el cerro Gordo en Durango] y, al final, descendi6 con las aguas en el centro. Un
dia de los dioses 0 un afo de los hombres les habia tomado llegar a cada lugar. Al
quinto dia, Nakawe encomendd a las aves, tinicas sobrevivientes de la inundacién,
que con sus picos labraran los rios sobre la tierra, de manera que el agua drenara
hacia el mar.

Julio explicarfa: “A los cinco dias llegé a donde se quedd, fue bajindose el agua,
se qued¢ la canoa en los cinco rumbos, por eso hay cinco lugares sagrados donde

-
176
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



nosotros hacemos la peregrinacién”. Los huicholes aseguran que en los cinco
rumbos se encuentran réplicas de la canoa del diluvio, que corresponden a los lu-
gares por donde ésta pasé en su recorrido. De hecho, uno de los principales actos
rituales, orientados a propiciar la lluvia a lo largo de las peregrinaciones, consiste
en ofrendar pequenos modelos de la canoa, con las figuras de Watakame, Nakawe
y la perra negra. Estos se depositan en los sitios que limitan la geografia sagrada
hacia las cuatro direcciones y en el centro.

Una vez que se sec6 la tierra, Watakame pudo volver a coamilear. Al igual que
antes, volviendo del trabajo encontraba en su casa una jicara con cinco tortillas
pequenas. El se preguntaba quién las hacia, pero como llegaba cansado y ham-
briento se las comia sin pensar demasiado. Hasta que un dfa decidi6 espiar para
ver quién las hacia. Fingié que se marchaba al coamil y se ocult6 a un lado de la
cocina. Desde ahi pudo ver que salia de la vivienda una mujer pequefia con una
ollita. Dejé que la chica se alejara —al parecer, iba al rio por un poco de agua para
hacer tortillas— y entré en la cocina, donde encontré que la lumbre estaba lista
para preparar los alimentos. Allado del fogén descubrié el cuero de la perra tirado
en el suelo. Watakame tomd la piel del animal y la arrojé al fuego. Mientras ésta se
quemaba, la mujercita sintié un intenso dolor que recorria todo su cuerpo, como si
ella misma se quemara. De inmediato volvi6 corriendo, pero ya era demasiado tarde,
todo el cuero se habia consumido. En la ollita de agua que ella traia, Watakame
eché un poco de masa de maiz y la revolvié. Con esta mezcla ungié a la mujer y
sand. A partir de ese momento ya no serfa mds un perro.

No cabe duda de que la mujer no sélo era el canido, sino también el maiz. Por
eso proveia de tortillas al héroe como lo habian hecho las hijas de Uteanaka, y
sOlo el maiz curd su dolor. En apariencia, dicho remedio tratarfa de restituir lo
perdido con la misma sustancia que constituia su cuerpo. Se dice que, después de
la transformacién de la mujer, la pareja tuvo varios hijos; la mitad eran varones, yla
otra mitad, hembras. Todos ellos fueron los primeros wixaritari. Dado que en ese
tiempo no habia mas gente, los hermanos se casaron entre ellos y crearon nuevas
familias, nuevos grupos sociales. José Cayetano, con su caracteristico sentido del
humor, lo explicaba asi:

Yase pusoa trabajar, y pos de ahi que tuvieron una familia. Un hombre primero, luego
unamujer, de ahiotrohombre y Otra mujer... tuvo mucha familia. Ya cuando se hicieron
grandcs, los junto porque entonces o habfa otra gente. Comoahoraandamos nosotros
juntados con una mujer, asi s hicieron. De ahf salimos todos, gente de nosotros. Por

——
177
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



€SO, COMO quicra un $€a, NOSOLros SOmMos hijOS dC pcrra, nucstra madrc pcrra, la pricta.
Primero saho’ 13. gentc dC nosotros, dCSPUéS lOS coras, dC 3.1’11/ lOS mexicancros, dCSpUéS
lOS tcpchuancs y dC Elhf lOS cspaﬁolcs.

La versi6n registrada por Zingg (1998 [cerca de 1937]:147-150) resulta muy simi-
lar. Pero en ella el protagonista y primer sembrador lleva el nombre de Tamatsi
Kauyumari, el hermano mayor venado. No se trata de una contradiccién, de hecho
podria decirse que Watakame y Kauyumari son uno mismo. Quiz4 de su vocacion
agricola derive que el hermano mayor sea identificado con Venus, como estrella de
la mafiana, astro al que también se le conoce como xewa, flor de la calabaza. A su
vez, Watakame y Kauyumari se identifican con Tumuxawe, el primer sembrador
de otro contexto narrativo. Veamos el relato.

Julio Carrillo contaba que en un principio, cuando todavia no habia gente, ha-
bia una mujer maiz de nombre Tatei Niwetsika, que tenia cinco hijas. También habfa
dos hombres, ra y Tumuxawe."” Ellos escucharon que la madre maiz queria casar a
sus hijas, pero s6lo se las darfa a aquellos que demostraran ser mas trabajadores. La
madre evaluaria tal capacidad estrechando la mano de los candidatos; las manos tersas
denunciarfan a los negligentes y las mds dsperas distinguirfan a los diligentes. Los
hombres hicieron una fila y uno a uno saludaron a Niwetsika. fra ya sabia de qué se
trataba la prueba, por lo que pidié a su madre que le hiciera pinole de huaute, que mojé
y untd en sus manos haciendo que parecieran mds toscas de lo que eran en realidad.

El truco dio resultado y de inmediato fue elegido para recibir en matrimonio a
una de las jévenes maiz. El otro seleccionado fue Tumuxawe, un hombre trabajador
pero de mal aspecto y enfermo de sarna. Los dos hombres contrajeron nupcias, ahora
deberfan demostrar sus habilidades como sembradores. fra se iba muy temprano
a trabajar en el campo y volvia al caer la tarde. Mientras que Tumuxawe permane-
cia en casa haciendo una larga soga de palma. La suegra no lo queria; decia: “Ese
hombre no trabaja, ahi estd nomds muy sentado y feo, y el otro estd cansado de
tanto trabajar, diario trabaja’.

Alllegar el tiempo de quemar el coamil, entre abril y mayo, fra pidi6 a su esposa
que avisara a la madre del maiz que se tapara con una cobija, para que el humo no
le hiciera dafio. La suegra tomé una manta y se cubrid, luego sali6 el humo, pero
éste fue menor del que se esperaba. Por su parte, Tumuxawe también fue a trabajar
al campo llevando consigo la soga que habia trenzado. Con ésta rode$ una amplia

I7 #ra esunave de pecho amarillo que habitaen lasierra,ala que se calificade perezosa, deahi que ala gente negligente
selellame de esta guisa.

-
178
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



arboleda y al tiempo que tiraba de las puntas todos los arboles cayeron haciendo
un enorme coamil. Luego envi6 a la esposa para que advirtiera a la suegra de que
realizaria la quema. Sin embargo, la madre del maiz ignoré las instrucciones. Estaba
molesta con ¢l porque no lo habia visto salir a trabajar y no crefa que hubiera peligro
alguno. Al medio dia, la humareda habia ahogado ala suegra, a quien encontraron
inconsciente en el suelo. La hija le dio una patada y el humo le sali6 por la boca, Ia
nariz, el ano, los ojos y demds orificios corporales. La madre reacciond y la esposa
de Tumuxawe le reproché su incredulidad.

Poco después llegé el tiempo de las lluvias; la tierra ya estaba mojada y lista
para sembrar. fra, como siempre, se adelantd y envid a su esposa para que pidiera
semillas y granos a la suegra. Ella le dio maiz, calabaza, frijol y huaute. Durante
varios dias consecutivos repitié la solicitud hasta que todo se acabé. Entonces,
la madre del maiz decidié ir a ver el coamil de fra. Al llegar al lugar subi6 a un
pefiasco y descubrid con sorpresa que la tierra de cultivo era muy pequefia. Vio
también que, justo debajo de la cima del penasco, habia una cueva de la que saliaun
poco de humo. Ahi estaba fra acostado, cocinando los tltimos granos y semillas.
Durante todo ese tiempo, en lugar de trabajar, ¢l habfa descansado en la cueva y
se daba esplendidos banquetes. La suegra, al darse cuenta de estos hechos, oriné
y el liquido corrié hacia abajo y cayé en la olla donde estaba cociendo las semillas.
Aqui es mejor recurrir a las palabras de Julio que describe el episodio de manera
inmejorable: “[A] la suegra sentada alld arriba, le dieron ganas de mear y se meo,
todo corri6 pa’ bajo, donde estaba la olla, donde estaba cociendo semillas, aile cayé
el agua, pero de la suegra. Cuando ra vio que caia agua, ¢l pensé que era lluvia;
dijo ‘jeso, eso, dios mio!, que llueva, porque mi olla ya se esta secando’. La suegra dijo
‘jah, pero cémo son, de veras!, no hay nada de coamil y me dejaron sin semillas,
no le vuelvo a creer otra vez”.

Hasta entonces Tumuxawe no le habia pedido semillas a la suegra, por lo que
cuando envio a su esposa para requerirlas era demasiado tarde. fra ya se lo habia
comido todo. Sin embargo, le habia dicho que si no habia mds, tomara el kuxari,
polvo o tamo que quedaba de las semillas, lo juntara en un panuelo y se lo llevara.
Eso hizo la esposa de Tumuxawe y ¢l lo esparcié sobre el coamil. Con las lluvias
nacié una milpa enorme, con maiz, frijol, calabaza y huaute. Cuando todo parecia
marchar bien, se percaté de que alguien estaba robando en su parcela y se escon-
di6 para sorprender al ladrén. Fue entonces cuando escuchd a fra presumiendo
frente a otros que ése era su coamil, que en aquel lugar se le habia roto el machete
cuando estaba trabajando; en fin, alardeaba como si él hubiera cultivado esa milpa.

-
179
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



Tumuxawe se enojé y golped a fra, hasta que sus ojos se pusieron verdes y se con-
virti6 en pdjaro. El ave perezosa se marché hacia el monte y jamds volvié. Julio
concluyé su narracién diciendo: “Por eso hay muchas mujeres que no quieren a su
yerno, dicen que es huevon, que no trabaja, y quieren mas al que es huevén que al
que es trabajador, pero eso fue para nosotros, para que fuéramos haciendo esto”.

Preuss (1998 [1925]:345) asegura que encontrd versiones muy semejantes entre
los mexicaneros, los coras y los huicholes. Al parecer, éstas describen el ciclico
comportamiento de Venus, que en ocasiones aparece como estrella de la manana
o como estrella de la tarde, y desaparece también por periodos de la béveda celeste.
Aunque cabe sefalar que el ciclo de este astro no coincide precisamente con el ciclo
solar ni, por tanto, con las estaciones del afio. De acuerdo con la interpretacién de
Preuss (1998 [1908]:210), Tumuxawe s la estrella de la mafiana que en primavera
baja a la tierra, donde pierde su brillo y se contamina con sarna; es el maiz y el
sembrador que causa el crecimiento; sus ayudantes son los venados, que son consi-
derados imédgenes de las estrellas; en la época de la cosecha, pierde la sarna, recupera
su brillo y regresa al cielo como la estrella de la tarde, tras haber obsequiado flores
a las mujeres que encontrd en su camino o entretenerse con ellas, falta grave que
le obliga a ocupar una posicién secundaria en el poniente.

En la exégesis wixarika es muy claro que Watakame, Tumuxawe y Kauyumari
son un mismo personaje: el maiz y el primer sembrador que se asocia con el pla-
neta Venus, con la estrella que los huicholes reconocen como xewa, la flor de la
calabaza. La principal hazana del héroe consiste en hacer que éste germine s6lo
del polvo o tamo sobrante y crezca de manera sorprendente, pero siempre desde
una situacién desventajosa. Pierde el maiz porque su madre obliga a trabajar ala
nuera, los animales se comen las semillas, fra agota los granos disponibles, etcétera.
Esa desgracia explica en todo momento la existencia de un maiz ancestral que se
pierde para siempre y cuya sombra es sélo el nuevo grano que el primer sembrador
heredd alos hombres, sus descendientes. De aquellas mazorcas azules que saciaban
el apetito de inmediato y que nunca se agotaban sélo queda su transformacién:
la cactdcea que atn crece en Wirikuta, el rancho original de la madre del maiz.

EE IR 3

Elanilisis de las multiples personalidades de los ancestros deificados es de enorme

relevancia para comprender la cosmovision wixarika. Sin embargo, éste no se pre-
14 . 14 14 / . « »

senta como una empresa fcil. Mds alld de un tinico “dogma fundamental” o una

180

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



santa “trinidad”, que nos remita a una estructura estdtica, nos encontramos frente
a diversos tipos de ordenamientos dindmicos que constantemente se entrecruzan
y se sobreponen, tratando de dar cuenta en todo momento de la totalidad y la uni-
dad existente entre los distintos elementos que la componen; el principio de unidad
que quizé puede sintetizarse, dependiendo del contexto, en un elemento cualquiera
o un conjunto de ellos pero que podrén perder su pertinencia y preeminencia al
cambiar el entorno fisico, situacional o narrativo.

Pareciera més adecuado comprender el entreverado de ordenamientos a partir de
la relatividad que implica. Por un lado, es variable la relevancia de los personajes
de culto y de los relatos asociados con ellos. En lo que respecta a las peregrinacio-
nes hacia los lugares sagrados, vemos que, en efecto, cuando se marcha hacia el
oriente, el peyote y sus elementos asociados cobran relevancia especial; pero en los
caminos que conducen a las otras direcciones, la busqueda de las miticas canoas
de Watakame, u otros aspectos particulares de cada sitio, pueden adquirir mayor
importancia, junto con los elementos que se consideren analogos.

Por otro lado, la personalidad de las deidades wixaritari cambia segtin el
momento ritual, la época del afio, su ubicacién e, incluso, como hemos visto, de
acuerdo con el contexto narrativo. Por ejemplo, en la celebracién que corresponde al
relevo de las autoridades de las cabeceras comunales, las varas de mando, que son
consideradas sustancia solar, ocupan una posicién central en la celebracién. Sin
embargo, durante la época de lluvias se acepta que éstas pierden su poder igneo.
No obstante, siguen siendo requeridas para los cultos en dicho periodo, ya que
las varas son también serpientes, animales que se identifican con las lluvias. Esta
variabilidad de las mismas deidades hace posible que aparezcan con nombres
distintos y que sea comtin encontrar réplicas de ellas en las diferentes regiones del
universo cosmogoénico. Un buen ejemplo lo encontramos en la diosa madre de la
lluvia, que se manifiesta como serpiente en las cinco direcciones (Lumholtz, 1986
[1902]:39-40). Caso muy similar al de la canoa de Watakame.

También sabemos que este desdoblamiento quintuple se aplica para el peyote,
clamaranto, el 4guila, el venado y, por supuesto, el maiz, entre otros. Sin embargo,
este recurso retdrico puede ser desbordado a favor del principio de unidad, es de-
cir, con el propésito de dar cuenta de la identidad compartida entre los elementos
que constituyen la totalidad. Como se ha mencionado, ¢l maiz son las hijas de
Uteanaka y la misma madre, que a su vez es también Namakate, Wiriuwe y Tatei
Niwetsika; igualmente son maiz Tatei Wexika Wimari, la virgen de Guadalupe
y Xaturi Tanana, como lo son los primeros cultivadores Watakame, Tumuxawe y

181

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



Kauyumari. Son cinco las hijas de la madre maiz, y al mismo tiempo ellas son ¢l
frijol, la calabaza y el huaute, asi como las diferentes fases de crecimiento de la
planta, a cada cual se le atribuye una personalidad particular. Si el recurso retérico
tradicional wixarika —que trata de cuadrar idealmente todos los elementos en el
nimero cinco— queda rebasado por el principio de unidad, no parece extrao que
modelos triddicos provenientes del exterior resulten insuficientes y reduccionistas.

El principio de unidad y relatividad queda més claro cuando a través de la mito-
logfa se explica que en el origen hombres, animales, plantas y astros eran lo mismo.
De manera que la personalidad de los ancestros estd dispersa en todo lo que
ellos crearon, en lo que fueron y en lo que se transformaron durante el amanecer
de los tiempos. Dicho de otra manera, los dioses se componen de un conjunto de
clementos heterogéneos que al final son homologados bajo ¢l principio de que en el
origen todos eran “lo mismo”™ miembros de una familia primigenia portadora de
un tipo de humanidad, hoy dia fragmentada y que sélo llega a reconstruirse par-
cialmente a través de las practicas rituales; s6lo de manera parcial porque ese tipo de
humanidad se ha perdido para siempre, como para siempre se perdié el maiz original.

BIBLIOGRAFiA

HuBERT, H.,y M. Mauss (1970 [1899]). “De la naturaleza y de la funcién del sacrificio”.
En: Lo sagrado y lo profano. Obras I. Barcelona: Barral. 143-248.

LEMAISTRE, D. (1996). “The Deer that is Peyote and the Deer that is Maize”. En: S. B.
Shaefer y P. T. Furst (edit.). Peaple of the Peyote. Huichol Indian History, Religion
& Survival. Albuquerque: University of New Mexico Press. 308-329.

(2003). Le chamane et son chant. Relations ethnographiques d une expérience
parmi les Huicholes du Mexique. Paris: UHarmattan.

LumHortz, C. (1986 [1902]). E/ México desconocido. Cinco afios de exploracion entre
las tribus de la Sierra Madre Occidental, en la tierra caliente de Tepic y Jalisco, y
entre los Tarascos de Michoacdn. Tomo 11. México: Instituto Nacional Indigenista
(Clasicos de la Antropologfa, 11).

MEDINA, H. (2012). Relatos de los caminos ancestrales. Mitologia wixarika del sur de
Durango. México: Miguel Angel Porrtia / Universidad Auténoma de San Luis
Potosi-Coordinacién de Ciencias Sociales y Humanidades (Serie Antropologia
y Etnologfa).

MYERHOFF, B. G. (1991 [1974]). Peyote Hunt: The Sacred Journey of the Huichol Indians.
Nueva York: Cornell University.

182

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\Ondlld&]dCS del maizenla ml[olugf& wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



NEURATH, J. (2002). Las fiestas de la Casa Grande. México: Conaculta-Instituto Nacional
de Antropologia e Historia / Universidad de Guadalajara (Coleccién Etnografia
en el Nuevo Milenio, Serie Estudios Monogréficos).

Preuss, K. T. (1998 [1907]). “La boda del maiz y otros cuentos huicholes”. En: J. Jaure-
guiy J. Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre
coras, huicholes y mexicaneros. México: Centro Francés de Estudios Mexicanos
y Centroamericanos de la Embajada de Francia en México / Instituto Nacional
Indigenista. 153-170.

(1998 [1908]). “Una visita a los mexicaneros de la sierra Madre Occidental
En: J. Jauregui y J. Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit.
Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros. México: Centro Francés de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos de la Embajada de Francia en México / Instituto
Nacional Indigenista. 201-212.

(1998b [1908]). “Los cantos religiosos y los mitos de algunas tribus de la
sierra Madre Occidental”. En: J. Jaureguiy J. Neurath (comps.). Fiesta, literatura
ymagia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholesy mexicaneros. México: Centro
Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos de la Embajada de Francia
en México / Instituto Nacional Indigenista. 265-287.

(1998 [1925]). “El concepto de la Estrella de la Manana segtin los textos
recogidos entre los mexicaneros del estado de Durango, México”. En: Jéuregui,
J.. y Neurath, J. (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre
coras, huicholes y mexicaneros. México: Centro Francés de Estudios Mexicanos
y Centroamericanos de la Embajada de Francia en México / Instituto Nacional
Indigenista. 333-348.

ZINGG, R. M. (1982 [1938)). Los huicholes. Una tribu de artistas. 2 volimenes. México:
Instituto Nacional Indigenista (Cldsicos de Antropologia, 12).

(1998 [cerca de 1937]). La mitologia de los huicholes. Jay C. Fikes, Phil C.
Weigand y Acelia Garcia de Weigand (eds.). Zapopan: El Colegio de Jalisco / El
Colegio de Michoacin / Secretaria de Cultura de Jalisco.

183

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Las PL‘l’I\OHdlld&]dCS del maizenla ml[oluglﬂl wixarika o cémo las mazorcas de los ancestros se transformaron en peyotes o Héctor M. Medina Miranda



