
320
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año II, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

�� María Benciolini1

Perig Pitrou, María del Carmen Valverde Valdés y Johannes Neurath 
(coordinadores). 
La noción de vida en Mesoamérica. 
México: Instituto de Investigaciones Filológicas, unam / Centro de 
Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2011.

¿Qué es la vida? Aunque todos sabríamos reconocer la vida y lo vivo en 
nuestro entorno, resultaría difícil dar una respuesta clara y unívoca a 
esta pregunta. El Diccionario de la Real Academia española ofrece veinte 
distintas definiciones para la palabra “vida”.

Es a esta dificultad de definición que hace referencia el título del libro 
La noción de vida en Mesoamérica, que a través de sus 326 páginas y 11 
capítulos acompaña al lector en un recorrido a través de una multitud 
de conocimientos, reflexiones, ideas, prácticas cotidianas y rituales que 
permiten al lector acercarse a “la vida”, así como es concebida y conocida 
por distintos pueblos indígenas mexicanos.

La noción de vida, eje rector de todas las contribuciones, es abor-
dada tomando en cuenta por un lado las ideas sobre “lo vivo”, es decir 
el conjunto de los seres dotados de vida, y por el otro como “principio 
vital” aquello que anima a los seres y está en el origen de su existencia 
como seres vivos. El área de estudio abarcada en los distintos capítu-
los es amplia y comprende desde los huicholes, el más septentrional de los 
grupos mencionados, hasta los tojolabales. En este largo viaje, el lector 
descubre cuán diversas y elaboradas pueden ser las nociones de vida de los 
distintos grupos, las estrategias que se emplean para establecer, reconocer 
e identificar la vida y lo vivo en los entornos indígenas, y la existencia de 
diferentes grados de vitalidad en el sistema de los seres de algunos grupos.

En su introducción Pitrou subraya la importancia de llevar a 
cabo un estudio riguroso en torno a la noción de vida de los pueblos 

	 1	 Posgrado del Instituto de Investigaciones Antropológicas, unam.



321
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año II, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

mesoamericanos, y el vacío que existe en este sentido en la producción 
antropológica actual. Por otro lado, el autor muestra la dificultad de 
una “captura conceptual” (9) de los fenómenos vitales, que son siempre 
procesos, transiciones y transformaciones pero nunca “cosas”. Por esta 
razón los capítulos del libro abordan este fenómeno desde metodologías 
y perspectivas teóricas distintas: las categorías lingüísticas, la eficacia ri-
tual, la construcción de la persona, los lazos comunitarios y las relaciones 
entre humanos y no humanos son otros tantos temas abordados por los 
autores de las contribuciones que conforman el libro.

En el primer capítulo, llamado “Quelites, flores y fieras, categorías 
mesoamericanas de lo vivo”, Alejandro de Ávila lleva a cabo un análisis 
lingüístico del mixteco, en el que llega a demostrar que en este idioma y en 
otros emparentados con él existen tres categorías léxicas que se emplean 
para clasificar a los seres vivos con los que se relacionan los humanos: 
las “flores”, que son aquel conjunto de plantas especialmente reconoci-
das y destinadas a un uso ritual, los “quelites” que abarcan aquellas 
plantas cuya domesticación y cultivo se relaciona estrictamente con 
el trabajo en la milpa y por último las “fieras”, un grupo de especies 
animales silvestres prototípicas de los animales peligrosos y asociados 
metonímicamente con el jaguar.

Otro capítulo de enfoque lingüístico es “Lo animado y lo inanimado 
entre los purépecha de Michoacán”, en donde Claudine Chamoreau y 
Arturo Argueta analizan las reglas sintácticas y gramaticales empleadas 
por este grupo para definir y describir los diferentes niveles de animación 
de los seres que pueblan el mundo. Los dos autores argumentan que si 
por un lado los purépecha consideran que todo lo que se encuentra en la 
tierra está vivo, incluyendo a las rocas y las montañas, por el otro existen 
diferentes niveles de vitalidad. De esta manera, se descubre que humanos, 
animales y plantas son todos, a distintos niveles, seres animados y que 
los criterios lingüísticos empleados no solamente indican los niveles de 
animacidad de los seres, sino que también marcan la individualización 
de los mismos.

En el tercer capítulo, llamado “El papel de aquel que hace vivir en las 
prácticas sacrificiales de la sierra mixe de Oaxaca”, Perig Pitrou analiza 
de qué manera, a través de las actividades rituales, los mixes permiten 
la intervención en el mundo de “aquel que hace vivir”, entendido como 



322
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año II, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

alguien que está en el principio de todas las cosas y que pone en marcha 
los fenómenos vitales de todos los seres.

Marie Noelle Chamoux, en “Persona, animacidad, fuerza”, lleva a 
cabo un análisis en dos niveles: por un lado propone una comparación 
lingüística entre el náhuatl clásico y el contemporáneo mostrando cómo 
en ambos idiomas se indica la animacidad de algunos seres a través de 
categorías gramaticales; por otro lado, a partir del registro etnográfico 
de grupos nahuas del estado de Puebla, la autora muestra cuáles son los 
distintos componentes de la persona, subrayando la importancia de la 
“fuerza”, que es lo que hace trabajar a los humanos, y también los vuelve 
más sabios. La cantidad de “fuerza” puede fluctuar en el transcurso de la 
vida de un individuo, dependiendo de la edad y de factores externos, sin 
embargo, es algo que nunca los abandona, pues esto significaría la muerte.

También Catherine Good, en “Una teoría náhuatl del trabajo y la 
fuerza: sus implicaciones para el concepto de la persona y la noción de 
vida” retoma el concepto nahua de “fuerza” y lo liga al de trabajo. El 
trabajo (tequitl) es un concepto complejo que abarca mucho más de la 
simple producción manual y comprende también, entre otras cosas, las 
actividades rituales, los rezos y las danzas. Según los nahuas, la persona 
se define a partir del trabajo que realiza, pero éste y los beneficios que 
produce deben ser socializados y deben circular entre otros miembros de 
la comunidad. Junto con el trabajo, también circula la fuerza (chicahua-
liztli), pensada como un tipo de energía vital que circula en las personas.

A través de tres ejemplos etnográficos, Good muestra que la circula-
ción de fuerza y trabajo resulta fundamental en toda la vida de los nahuas 
y de quienes los rodean, pues el trabajo es lo que permite la relación entre 
dos individuos en el matrimonio, entre el individuo y la comunidad y 
entre los humanos y los dioses. Sin la circulación del trabajo, sería im-
posible para una persona definirse a sí misma y ubicarse en el contexto 
de las relaciones con sus consímiles y con las divinidades.

Danièle Dehouve, por su lado, en “La concepción político religiosa de 
la vida y de la muerte. El caso tlapaneco” muestra cómo, para el grupo 
indígena mencionado, las autoridades comunitarias tienen una influencia  
profunda sobre la vida de las personas, y esto no solamente por las 
responsabilidades rituales que conllevan los cargos, sino también por 
el estado de salud de los cargueros. El comisario es considerado como 



323
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año II, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

la cabeza del pueblo/cuerpo, por tal razón su salud física, sus posibles 
enfermedades o su muerte tienen consecuencias nefastas sobre todos los 
miembros de la comunidad.

El capítulo de Johannes Neurath llamado “Vecinos, gente y ancestros: 
ambivalencias de los conceptos de vida y persona entre los huicholes” está 
dedicado al análisis de tres distintos conceptos: el de téywari (mestizo), 
téwí (gente) y tewári (antepasado). A través del análisis de distintas prác-
ticas rituales, el autor demuestra que la aparente confusión en que los 
mismos indígenas incurren en el empleo de los términos mencionados, 
es en realidad un aspecto constitutivo de la persona y de sus relaciones 
en el mundo huichol.

El concepto de persona y sus conexiones con el entorno es un tema 
abordado también por Carlos Lenkersdorf en “El concepto de la vida 
desde la perspectiva tojolabal”. Según el autor del capítulo, para los 
tojolabales las personas, y los seres vivientes en general, no pueden ser 
concebidas como individuos, sino a partir de un “nosotros” que involu-
cra a la familia, la comunidad y, en un espectro más amplio, a todos los 
seres vivientes del entorno. Por esta razón, la vida no se concibe como 
un conjunto de individuos sino de relaciones.

El trabajo de Martha Ilia Nájera no habla de la conformación de la 
persona, ni de generación de la vida, sino precisamente de la dificultad 
de generar. En “La esterilidad masculina entre los mayas: de la realidad 
al imaginario” la autora analiza una condición considerada nefasta por 
los mayas y muestra cómo este grupo establece analogías y conexiones 
entre los procesos fisiológicos de los humanos y los de la naturaleza para 
tratar de explicar, controlar y contrastar las situaciones nefastas que les 
pueden ocurrir a los primeros.

David Lorente, en “Tempestades de vida y de muerte entre los nahuas”, 
se basa en su trabajo de campo en la sierra de Texcoco para mostrar cómo, 
para los habitantes de la zona mencionada, al hablar de vida se debe 
tomar en cuenta al cosmos en su totalidad, a sus distintos habitantes y 
a los flujos de “esencias”, de vida y de lluvia que circulan sin parar entre 
diferentes niveles. El autor demuestra la importancia de la circulación 
del agua como principio de fecundidad, sin embargo, no es sin esfuerzo 
que los humanos pueden obtenerla de los ahuaques, “espíritus” acuáticos 
hijos del cerro Tlaloc: ellos donan el agua para las milpas pero exigen ser 



324
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año II, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

recompensados con ofrendas, y en ocasiones roban “esencias” terrenas a 
través del granizo y del rayo. En un contexto como este, siempre poten-
cialmente en desequilibrio, es indispensable la figura del granicero, mitad 
hombre y mitad ahuaque, único capaz de mediar entre los dos mundos, 
de impedir la predación, de hacer que la lluvia caiga en cantidad suficiente 
evitando las tempestades dañinas y los robos de esencias.

Como se pudo observar en esta breve reseña, a lo largo del texto se pre-
sentan una gran variedad de temas y de enfoques, hecho probablemente 
previsible, considerando la amplitud de una cuestión como “la noción de 
vida”. A mi parecer, esta variedad de cuestiones y de perspectivas teóricas 
es a la vez la fuerza y la debilidad del libro. Por un lado, al terminar la 
lectura resulta evidente la dificultad de establecer un criterio o una lógica 
común a todos los pueblos mencionados para poder establecer cuál es 
“la noción de vida en Mesoamérica”. Por otra parte, hay que mencionar 
que al investigar un tema tan escurridizo, los autores de los capítulos 
se han visto obligados a adentrarse profundamente en las categorías 
indígenas y en sus propias lógicas para poder aprehender las nociones 
de vida propias de cada grupo. Es solamente a través de una etnografía 
precisa y atenta a los particulares, y gracias a un análisis riguroso, que 
cada uno de los autores ha logrado dar cuenta de la complejidad y de la 
coherencia interna de las ideas que cada grupo indígena tiene en torno a 
lo vivo y a los principios vitales que rigen el mundo y quienes lo habitan.

No obstante sus dificultades, este texto puede abrir camino para 
una veta de investigación, comparativa e interdisciplinaria, que permita 
investigar y abordar seriamente un tema tan importante, escurridizo, 
fascinante. 


