= OLvia KiNDL

Eficacia ritual y efectos sensibles
Exploraciones de experiencias perceptivas wixaritari (huicholas)

RESUMEN

Este ensayo se enfoca en los aspectos sensibles que caracterizan diferentes acciones rituales
llevadas a cabo por los wixaritari (huicholes). El uso y manejo de, por ejemplo, ciertos colores,
formas, juegos de luces y sombras, sonidos y temperaturas son descritos en virtud del papel
determinante que —se plantea— juegan en los contextos ceremoniales descritos. Ademds,
se observa que en ocasiones algunas instancias sensoriales pueden cobrar vida o, dicho de
otro modo, adquirir un cierto grado de agencia (agency, segtin Gell, 1998). En cfecto, pueden
manifestar la presencia de seres vivos, difuntos y/o antepasados-dioses. Se interrogaran los
diversos puntos de vista que intervienen en estos contextos ceremoniales y desde los cuales
se manejan aspectos sensoriales para lograr cierta eficacia. Asi, desde un enfoque dindmico y
fundamentado en la observacién de las acciones concretas (sin obviar las exégesis al respecto),
en el cual se consideran las acciones rituales como procesos creativos, se reflexionard sobre las
imbricaciones entre dichas practicas y efectos sensibles. El horizonte mds amplio en el que
este andlisis se sitda atafie a las articulaciones entre arte y ritual. Se retomardn fragmentos
etnograficos observados en rituales muy diferentes practicados por los huicholes: actividades
realizadas por los peyoteros durante sus peregrinaciones, en particular a lazona de Wirikuta
(altiplano potosino); ceremonias de Hikuri Neixa (Danza del Peyote) y de Tatei Neixa (Danza
de Nuestras Madres, también llamada Fiesta del Tambor); celebraciones de Semana Santa, y
una “corrida del alma” (ritual funerario).

PALABRAS CLAVE: EFICACIA RITUAL, CUALIDADES SENSIBLES, PERCEPCION, PROCESOS CREATIVOS,
WIXARITARI (HUICHOLES).

206

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



ABSTRACT

This essay focuses on the sensorial aspects in a variety of ritual actions carried out by the
Wixaritari (Huichols). For instance, the use and management of certain colors, forms, plays
of light and shadow, sounds, and temperatures are described in terms of the decisive role that
they play in achieving the ritual efficacy of the ceremonial contexts described. Moreover, it is
observed that on certain occasions, some sensorial modes can take on life or, following Gell
(1998), acquire a certain degree of agency capable of manifesting the presence of living and dead
beings and/or ancestor-gods. The different points of view that intervene in these ceremonial
contexts and from which sensorial aspects are managed in order to produce efficacy are also
interrogated. Thus, from a dynamic focus, based on the observation of concrete actions (not
omitting the corresponding exegesis), and in which ritual actions are considered as creative
processes, a first attempt at articulating ritual actions and sensory effects is developed within a
wider horizon of analysis on the articulations between art and ritual. Ethnographic fragments
observed in very different types of rituals practiced by the Huichols will be taken up: actions
carried out by peyoteros during their pilgrimages, particularly in the zone of Wirikuta (in the
high steppe of San Luis Potost); ceremonies of Hikuri Neixa (Peyote Dance) and Tatei Neixa
(Dance of Our Mothers or Drum Festival); Holy Week celebrations; and the corrida del alma
(“chasing away of the soul”, a funerary ritual).

KEYWORDS: RITUAL EFFICACY, SENSORIAL QUALITIES, PERCEPTION, CREATIVE PROCESSES, IVIXARITARI
(Huichots).

Enviado a dictamen el 2 de septiembre del 2012.
Recibido en forma definitiva el 8 de septiembre de 2012 y el 8 de enero del 2013.

-
207
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



EFICACIA RITUAL Y EFECTOS SENSIBLES
EXPLORACIONES DE EXPERIENCIAS
PERCEPTIVAS WIXARITARI (HUICHOLAS)!

Or1via KiNnprL#

INTRODUCCION

Llama la atencidn que, en la gran mayoria de los estudios antropoldgicos clasicos,
los aspectos sensibles sean tratados como elementos secundarios o superfluos con
respecto a los datos cominmente considerados pertinentes para la comprension
de los fendmenos sociales observados, como pueden ser la organizacion social, el
parentesco o el sistema econémico. Asi, el uso de ciertos colores, formas, juegos
de luces y sombras, sonidos y temperaturas, a menudo se consideran como deta-
lles dentro de una descripcién de alcance analitico méds amplio. Generalmente,
dichos aspectos son mencionados para restituir una atmdsfera particular, la cual
se maneja como la experiencia subjetiva del etndgrafo en el campo y raras veces
los elementos sensibles se valoran como factores fundamentales para entender un
ritual. A lo mds —salvo pocas excepciones (entre ellas, se pueden mencionar los
trabajos de Keifenheim, 2000; Gell, 2006:19-34)—, las cualidades perceptibles,
en particular los colores (Turner, 1999 [1967]:65-102; Vogt, 1988 [1976]), son
utilizadas como soportes de la interpretacion simbdlica de los rituales o como
modelos de un sistema de clasificacion que impera en otros dmbitos de la sociedad
estudiada. Coquet (2001:152) sefiala al respecto que “estos andlisis, estructurales en
sus principios, han omitido interrogarse sobre las propiedades concretas y sensibles
de los materiales, las formas, los colores, los olores, los ruidos y los sonidos..., y
sobre su percepcién y tratamiento por las concepciones autdctonas” (traduccion
de O.Kindl). Asi, unainterpretacién de los simbolos rituales, aunque ciertamente
arroja luz sobre el contexto social estudiado, no permite entender cudl es el papel
de los aspectos sensibles en el ambito particular del ritual, siendo que quizé éstos

* El Colegio de San Luis. Correo clectronico: okindl@colsan.cdu.mx

I Agradezco los comentarios dela Dra. Ana Bella Pérez Castro y los demds participantes a su seminario, “Percep-
cionesy rcprcscntacioncs” (llevado acabo en el marco dela catedrainsticucional “Joaqul’n Meadc”,enEl Colcgio
de San Luis, de mayo ajulio de 2013), para la reformulacion y precision de algunos aspectos presentados en este
articulo.

208

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



juegan un papel esencial para entender los mecanismos de su eficacia. Como bien
lo aclara Houseman (2012:14), “cl contenido del simbolismo ritual no permite
entonces, por si mismo, comprender lo que el ritual tendrifa de especifico” (tra-
duccién de O. Kindl).

Lo anterior parece indicar que, aunque los estimulos sensoriales que se men-
cionaron “ahi estin” —pues estamos inmersos en ellos y sin duda los percibimos
cuando hacemos trabajo de campo—, no solemos prestarles la atencién que merecen
0 Nno nos parece pertinente registrarlos como datos que puedan revestir un valor
cientifico. Esta constatacion sefiala la necesidad de desarrollar una problemética
metodoldgica y tedrica para el analisis antropoldgico, en particular el que se inte-
resa por los procesos de creacion artistica y las acciones rituales. Es probable que
esta falta de atencién a los aspectos sensibles en la mayoria de las etnografias del
ritual y del arte —ambas generalmente obsesionadas por lograr una descripcion
lo més “objetiva” posible de las acciones y de los simbolos asociados a éstas, con el
fin de descifrar su “significado oculto”— se deba al valor subjetivo que se suelen
atribuir a los aspectos relacionados con la percepcion. Ahora, bien se conocen los
cuestionamientos que la antropologfa moderna ha formulado sobre las concep-
ciones cldsicas basadas en la objetividad del cientifico observador (Copans, 2011).
En coincidencia con estas perspectivas criticas, en este ensayo se plantea que los
elementos sensibles son fundamentales para abordar tanto el ritual como el arte y
con mds razén el vinculo que une aambos: el arte creado en contexto ritual. Como
lo subraya Coquet (2001:152), el campo de la antropologia del arte se constituye
a partir de “el analisis perceptivo, que atafie por si mismo a una actividad légica
efectuada por los sentidos, el estudio de las categorias conceptuales autdctonas
propias de esta actividad, la manera en que éstas son utilizadas para describir a
las obras de los hombres y de la naturaleza, y los efectos creados por estas tltimas
sobre el espectador o el oyente [...]” (traduccién de O. Kindl).

Con base en los fragmentos etnograficos de rituales huicholes que se presentarin
a continuacion, la hipétesis que se somete a prueba es que las cualidades de lo sen-
sible forman parte integra y constitutiva de las acciones rituales, son compartidas
colectivamente y determinan la eficacia (Houseman, 2004:76) de las ceremonias®
alas que dan forma (al. Formbildung, segin Cassirer, 1925).> De hecho, podemos

2 Considero que para el caso analizado en este ensayo, no ¢s pertinente distinguir por el momento entre ricual y
ceremonia. Por consiguiente, utilizaré los términos como sinénimos.

3 Para una explicacion del concepro de Formbildung segin Cassirer y su aportacion al andlisis ancropolégico del
arte, desde mi punto de vista, véase Kindl (2009).

209

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



preguntarnos si podria existir un ritual sin todos aquellos elementos perceptibles
a través de los sentidos y omitiendo la interaccién que dichos procesos conllevan
entre accion y creacién. La combinacién y el manejo de estos aspectos sensibl-
es serfan entonces factores esenciales para entender las diversas formas de los rituales
o, mejor dicho, sus procesos de puesta en forma (Kindl, 2009). Considerando que
las estrategias pldsticas son utilizadas por un pintor para producir efectos visuales
particulares, cabe preguntarse en qué medida dindmicas creativas y expresivas cons-
truyen un ritual. En este marco, se buscardn elementos de respuesta a la pregunta:
¢qué papel juegan los aspectos sensibles en la eficacia de un ritual?

LA FUERZA ATRACTIVA DE LOS EFECTOS SENSIBLES

Debo aclarar que con el término “sensible” me referiré sobre todo a aspectos que
tienen que ver con la percepcién y no tanto con el campo de las emociones, el
cual, aunque esté necesariamente relacionado, conforma otro vasto campo de
andlisis en relacién con el ritual (Berthomé y Houseman, 2010:57-75). Aunque
en las sociedades occidentales usualmente se habla de cinco (o, como maximo, de
seis) sentidos, conviene recordar que sabemos, gracias a estudios etnogréficos que
se dedicaron a analizar la taxonomia de los sentidos en su contexto (Keifenheim,
2000), que no forzosamente es asi en otras sociedades. Incluso, al “comar cuerpo”
o presencia, los sentidos pueden llegar a rebasar los limites de lo que nosotros en-
tendemos por facultades perceptivas. Asi, tenemos ejemplos etnogréficos donde
los sentidos pueden estar personalizados bajo la forma de seres o entidades par-
ticulares, por ejemplo, el bedu yushin o “espiritu de los ojos” entre los cashinawas
(Keifenheim, 2000:72-78). En tanto instancia perceptiva, si bien se localiza en
una parte del cuerpo, puede fluir entrando y saliendo de éste concebido como una
corteza fisica, por lo que —en cierta medida, pues tampoco son equivalentes— se
puede asemejar al concepto huichol de zierika (Kindl, 2005:225-248). Por otra
parte, cabe subrayar que al analizar asuntos sensoriales es necesario tomar en
cuenta la cuestion del punto de vista: asi, la preponderancia de tal o cual sentido
en determinados momentos rituales dependera de los actores rituales a quienes se
atribuyen, segtin se trate de iniciados o no iniciados, personajes importantes en la
jerarquia de los cargos politicos religiosos o simples invitados ocasionales, etcétera.
El método abductivo propuesto por Gell (1998) en su planteamiento sobre el arte
nos demuestra qué enfoques, desde la perspectiva de los actores involucrados en

210

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



una experiencia estética y/o en un evento ritual, pueden ser manejados sin enfras-
carnos en dicotomfas cldsicas del tipo objetivo/subjetivo, bello/feo o cientifico/
irracional. Ademds, enriquecen en gran medida el analisis y entendimiento de lo que
estd ocurriendo en las interacciones sociales, no sélo entre humanos, sino incluso
con otro tipo de seres o entidades comtinmente calificados de “sobrenaturales”
(ancestros, difuntos, entidades tutelares, etcétera). Notemos que por lo general,
han sido designados asi erréneamente, sobre todo en el caso de numerosas socie-
dades amerindias, en particular en México, donde existe una fuerte tendenciaala
antropomorfizacién del entorno humano, sea éste el que, desde un punto de vista
cartesiano, solemos entender por natural, social o metafisico (Jacques Galinier,
comunicacién personal, 2012).

Alo largo de mis investigaciones etnogréficas, he observado que los wixaritari
logran percibir o atraer a los antepasados-dioses (también altamente antropomor-
fizados y personalizados) mediante las caracteristicas sensibles que les atribuyen.
También estimulan sus sentidos mediante diversas practicas ascéticas (ayuno,
vigilia, consumo de peyote, etcétera), para poderse conectar con dichas entidades.
En un texto muy sugerente, Gell (2006:19-34) hace énfasis en la naturaleza ma-
gica de la eficacia de los perfumes en rituales de los #meda de Nueva Guinea. El
antropdlogo britdnico (2006:32) observa lo siguiente:

una técnica mdgica [...] se fundamenta en la conjuncion de dos elementos. En primer
lugar, laedificacién de otro mundo, un mundoideal, tipiﬁcado, tal como serfaen la eter-
nidad. En scgundo lugar, lainvencion de un medio, debidamente mdgico, que permita
instalar este mundo ideal aqui en este bajo mundo para volverlo visible a través de una
serie de Signos ( p erfumes mdgicos, hechizos, gestos determinados, etcétera) y convertirlo
[a este mundo ideal | en el contexto de dichos signos (traduccion de O. Kindl).

Si seguimos el razonamiento de Gell (2006:32)acerca del papel encantador de
los olores, podemos considerar que la manipulacién y el estimulo de los sentidos
en los rituales huicholes les confieren su eficacia que, en cierta medida, puede
calificarse magica.

Uno de los efectos sensibles clave de la ceremonia de Hikuri Neixa o Danza del
Peyote* (véase la figura 1) consiste en crear nubes de polvo mediante zapateados rit-
micos situados en el suelo de tierra del patio redondo del centro ceremonial tukipa,

4 Hikuri Neixaes unaserie de fiestas que se celebran enlos centros ceremoniales (skipary xiriki) delas comunidades
huicholas a finales de mayo o principios de junio, cuando inicia la temporada de lluvias.

211

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



mediante coreografias circulares. Segtin las exégesis de especialistas religiosos y de
asistentes no iniciados, el objetivo de estas acciones es atraer las lluvias que mar-
can el inicio de la temporada himeda. La tierra que se eleva del suelo generaria la
formacién de nubes en el ciclo para que las primeras aguas puedan caer. Ademas,
el ruido causado por los golpes de las plantas de los pies en la tierra tendria por
efecto atraer a las deidades hacia el lugar donde se efecttia la peticion de lluvias,
que es uno de los principales propésitos de dicha ceremonia. Como lo hace notar
Gutiérrez (2010:354), “cl zapateado sobre la tarima (sonido de percusion) recuerda
el sonido del trueno, de la lluvia al chocar contra el suclo. Asi se ejemplifica en las
coreografias que la lluvia va llegando a la sierra.” Este lugar es el mismo donde se
estd desenvolviendo el ritual. Es decir, se estimula su sentido auditivo para que
ubiquen el lugar donde se pide que caigan las lluvias. Gracias al principio de homo-
tecia (Perrin, 1994:198; Galinier, 1997: 66) que rige la concepcién del espacio de
numerosas sociedades amerindias en general y en particular la cosmografia wixa-
rika (Kindl, 2003; 2008:425-460), se entiende que el lugar donde se desenvuelve
el ritual constituye el punto de partida o la matriz a partir de la cual se expande el
efecto (benéfico o maléfico) del ritual hacia el resto del mundo.

FIGURA 1.
DANZA DE HIKURI NEIXA EN EL CENTRO CEREMONIAL DE TUNUWAMETYA,
COMUNIDAD DE TATEIKIE, SAN ANDRES COHAMIAT

Fotografia de Olivia Kindl, 2010

212
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



En los rituales huicholes hay otro aspecto importante relativo a los efectos sen-
sibles. Los cantos de los m2araakate (véase la figura 2) se caracterizan no solamente
por su contenido semdntico y su estructura, sino también por las variaciones de
sus niveles sonoros, logrados gracias a la presencia de los segunderos que asisten el
cantador principal. Estos repiten en un tono y ritmo ligeramente diferente las frases
que se acaban de pronunciar, produciendo un efecto de eco o remate. He podido
observar que, incluso cuando un maraakame canta sélo, suele repetir parte de lo
que apenas modulé en un tono diferente, como si el sonido se fuera propagando a
su alrededor o como si alguien le estuviera contestando a lo lejos. Considerdndolo
desde un punto de vista puramente comunicativo, este efecto podria juzgarse
totalmente superfluo o inutil. Sin embargo, casi nunca se prescinde de ¢l en las
ceremonias. Mi interpretacién €s que, con este €co, se busca propagar el sonido
de tal forma que llegue hasta los oidos de los ancestros deificados y para ello, las
vibraciones de su voz deben expandirse en torno al cantador, en varias direcciones
y a diferentes “alturas sonoras”. Incluso se puede interpretar que el sonido se des-
plaza horizontalmente y verticalmente, lo cual corresponde con las dos principales
dimensiones cosmoldgicas en la representacion huichola del mundo.

FIGURA 2.
MARAAKATE REUNIDOS DURANTE LA HIKURI NEIXA DENTRO DEL CENTRO CEREMONIAL
DE TUNUWAMETTA, COMUNIDAD DE TATEIKIE, SAN ANDRES COHAMIATA

Fotografia de Olivia Kindl, 2000

5> Unase extiende en el plano horizontal y se configuraa partir de cinco puntos colocados en quincunce: las cuatro
dirccciones cardinales y ¢l centro. La otra, organizada en torno a axis mundj, recorre verticalmente del cenic al
nadir, pasando por el punto central del quincunce (Kindl, 2003; 2008: 425-460).

213

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



La oposicién entre dia y noche, que se puede observar en distintas fases ritua-
les de casi todas las ceremonias huicholas —por ejemplo, la Hikuri Neixa o la
Tatei Neixa—, juega también un papel crucial en su eficacia. Cabe precisar que
¢l calendario ritual huichol se combina con los horarios en los que las ceremonias
empiezan y terminan. Asi, la Hikuri Neixa cierra la temporada de secas —la cual
es considerada como diurna— y abre la temporada nocturna de las lluvias. Por esta
razén empieza siempre en la tarde o ya de noche, de preferencia en el momento
del ocaso. Es cuando los encargados del centro ceremonial zukipa (véase la figura 3)
salen a cortar la lena para el fuego ceremonial que van a encender durante toda la
noche en el centro del edificio circular zuki. La Tatei Neixa, en el otro extremo
del calendario agricola, se celebra en octubre, cierra la temporada himeda y abre
la estacion seca. Por ello corresponde con el amanecer y empieza generalmente en la
mafana o al medio dfa, cuando todos los nifios de cero a cinco afios se retinen en
circulo en el patio del zukipa y agitan sus sonajas. A lo largo de ambos rituales se
suceden fases en que se manejan contrastes entre claridad y oscuridad, luzy sombra,
frio y caliente, oriente y poniente, propiedades que remiten a la alternancia entre
diay noche, lluvias y secas, arriba y abajo, masculino y femenino, respectivamen-
te. En determinados momentos —por ejemplo, en el que los wixaritari suelen
llamar “corazén de la noche” (huich. %yari tikariya), alrededor de las tres o cuatro
de la manana—, los fuegos encendidos en distintas partes del centro ceremonial

FIGURA 3.
CENTRO CEREMONIAL TUKIPA DE MUKUXETA, COMUNIDAD DE SAN SEBASTIAN TEPONAHUASTLAN

Fotografia de Arturo Gutiérrez del Angel, 1996

214

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



empiezan a convertirse en brasas rojizas y en todo alrededor reinan el silencio y la
oscuridad. Segtin pude experimentar, la reiteracion de los recorridos nocturnos por
las distintas fogatas dentro y fuera del edifico circular y del patio producen en el
cuerpo el efecto de una suerte de corriente alterna en las sensaciones de calor-frio,
combinadas con las de claro-oscuro, que crea la impresion de que ya no existe nada
mas aparte de este lugar y tiempo determinados. La ubicacién del tukipa a cierta
distancia de las habitaciones de los pueblos y rancherias produce la sensacién de
que se estd en una dimension aparte, suspendida como en una esfera celeste don-
de flotan los astros; es el espacio-tiempo del riual y del mito, de los antepasados, del
sueno, de las visiones (nierika).

Ademis de lo anterior, destaca la preponderancia de los olores en determinadas
acciones rituales, particularmente los sacrificios (véase la figura 4). Como es el caso
en las inmolaciones de ganado bovino que se efecttian en gran cantidad durante
la Semana Santa (Lemaistre y Kindl, 1999:175-214), el olor del animal sacrificado
impregna fuertemente el ambiente. De hecho, los sacrificios invariablemente atraen

FIGURA 4.
SACRIFICO DE UN BORREGO EN WAKHRI KITENIE DURANTE LA PEREGRINACION A WIRIKUTA
(ALTIPLANO POTOSINO)

Fotografia de Olivia Kindl, 2010

215
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



a casi todos los perros de la comunidad, quienes no se resisten a la sangre frescay la
lamen golosamente cuando salpica sobre el suclo desde la yugular del animal ago-
nizando. El sabor del liquido rojo parece ser agradable no solamente para los perros
sino también para los antepasados-dioses, puesto que, segun expresaron varios de
mis interlocutores huicholes, dichas entidades acuden en el instante en que brota
de la vena del animal para consumirla, pues “la sangre [de los animales sacrificados]
es su comida”. En estos momentos, el tufo caracteristico del cadaver contrasta con
el perfume del copal que generalmente se quema en los incensarios. Este humo
aromdtico, agradable para la nariz de los humanos, pude ser interpretado, segtin
algunos de mis interlocutores, como un indicio de la presencia de las entidades a
quienes se dedica el sacrificio. Al respecto, se han recabado fragmentos de narracio-
nes mitolégicas huicholas que mencionan que el copal proviene del otro mundo; al
igual quela cera de abeja, fue obsequiado por dioses-antepasados a héroes culturales
como Watakame, el descubridor del maiz. De este escenario sensitivo, se deduce que
los dioses son atraidos por el olor de la sangre y que manifiestan su presencia en el
espacio del ritual por el perfume del copal.

Por razones de espacio, no se podran enumerar aqui la totalidad de los factores
sensoriales que juegan un papel crucial en los rituales huicholes, pero estos ejemplos
nos proporcionan pruebas de su multiplicidad e importancia. A partir de lo anterior,
se plantea que cada una de las instancias perceptivas movilizadas y estimuladas es
necesaria para crear el efecto y los resultados esperados en las ceremonias, pues las
acciones rituales mencionadas dificilmente podrian llevarse a cabo sin la activa-
cién de estos sentidos. En este apartado, hemos podido constatar que los efectos
sensibles que se manejan en contextos rituales tienen el poder de atraer a ciertas
entidades convocadas a la ceremonia y cuya presencia es indispensable para lograr
su propésito (por ¢jemplo, atraer la lluvia).

Concluimos de lo anterior que los huicholes atribuyen a estas entidades la capaci-
dad de percibir, siempre y cuando sus sentidos sean estimulados de forma adecuada.
Lo anterior nos sugiere varias interrogantes, entre ellas: ;las entidades a las que los
humanos atraen mediante estimulos sensoriales también pueden manifestarse
provocando la percepcion de los seres vivos? ¢Las deidades pueden percibir con
cinco sentidos, poseen otros que no tienen los humanos o existen particularidades
en sumodo de percibir? ¢Hay estimulos y modos distintos de percibir, segtin el tipo
de entidad u/o antepasado?

216

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



SINESTESIA Y EFICACIA RITUAL

Si varios sentidos se combinan de forma simultdnea, o cuando por medio de
uno de ellos se estimula a otros, estamos ante fendmenos de sinestesia. Estos son
provocados por ejemplo mediante précticas ascéticas, en estados de trance cha-
ménico o por experiencias psicotrdpicas bajo el efecto del peyote. Se plantea que
la combinacién intencional de diferentes sentidos incrementa la fuerza generativa
(Houseman, 2004:91) y creativa de las ceremonias. A partir de lo anterior, resulta
pertinente explorar los modos en que los sentidos en sinestesia se vinculan con la
eficacia de los rituales.

Antes de seguir esta pista es necesario explicar brevemente algunos mecanismos
de la visién chamdanica (nierika) entre los wixaritari. Con la finalidad de recibir
mensajes de los dioses-antepasados a través de sus visiones, los 7maraakate deben
poseer el “don de ver”, que ellos denominan nierika. Es preciso aclarar que este
concepto no se reduce a la vista sino que también puede implicar la capacidad de
oir a dichos seres, por ejemplo gracias al crujido que emite el fuego o al murmullo
de las plumas atadas a sus muwierite (varitas). Como he planteado anteriormente
(Kindl, 2005:225-248), en ¢l proceso sinestésico de la “vision” chaménica, la com-
binacién de gestos corporales con motivaciones individuales y colectivas moviliza
entonces varios sentidos. Los mds sobresalientes parecen ser el visual y el auditivo,
lo cual, para ser demostrado, ameritaria una investigacién a mayor profundidad.

Los cambios en los modos habituales de percepcion también son notables en lo que
atafie al gusto (Kindl, 2005). As, las comidas rituales no llevan sal ni tampoco frutas
o legumbres, como jitomates, aguacates o naranjas. Es el caso de los alimentos que
los peyoteros consumen cuando hacen una manda; ésta transcurre desde que salen a
Wirikuta hasta Semana Santa. Combinan generalmente agua, maiz y un poco de fri-
jol, aveces carne (de venado o de res, seguin los rituales). Estos ingredientes y su forma
de preparacion también son los que conforman la comida de los dioses-antepasados y,
segun aclaraciones de los peyoteros con quienes realicé peregrinaciones a Wirikuta,
“si se come aguacate cuando se ha consumido peyote, éste se puede podrir”. La sal,
asociada con el poniente, el mar, lo femenino y la fertilidad, tiene un valor opuesto
al Cerro del Amanecer (Paritekia) y al chamanismo. Ya que la privacién de sal en
la comida se asocia con la abstinencia sexual y otras prcticas ascéticas, se inserta en
unaldgica de “limpieza” o “pureza” (Douglas, 1973 [1970]) en oposicion al “pecado”
tal como lo conciben los huicholes, es decir, la transgresioén sexual. El gusto juega
entonces un papel fundamental para distinguir lo femenino de lo masculino, el

-
217
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



inframundo de la regién celeste, el océano del desierto, etcétera. En cuanto al papel
del olfato y del tacto en los fendmenos de sinestesia ritual, se puede entender que se
imbrican con lo sefialado anteriormente. Por ejemplo, asi como no se puede comer
sal, se prohibe el contacto corporal con la pareja. Durante la caceria ritual del venado,
se evita que el animal huela a los humanos, quienes, con este propdsito, se colocan
en funcién de los vientos.

Ahora bien, cabe subrayar que los sentidos no son etéreos, sino que siempre se
deben considerar con respecto a una persona que los experimenta. En este caso,
¢quién se supone que debe ver, oir, oler o sentir estas acciones rituales? Para res-
ponder a esta pregunta, es necesario distinguir varios niveles de andlisis. Por un
lado, se estimulan los sentidos de los participantes al ritual y por el otro, el de los
antepasados-dioses y/o animales. Pero cada uno de estos tipos de sujetos requiere
una capacidad de atencidn y de percepcion diferenciada. Incluso, se puede suponer
que cada una de estas grandes categorias se subdivide en muchas otras en funcién
del lugar que ocupa cada entidad, persona o animal tanto en el sistema social como
en el contexto donde interviene. Considerando las experiencias sensibles co-
mo modos de conocimiento, remitimos al anélisis de Boyer (1988), quien distingui6
publicos de diversos tipos en las sesiones de canto zveét de los fang de Africa segun
sus niveles de conocimiento e iniciacion. A partir de este planteamiento, podemos
suponer que existen diferentes formas y niveles de experimentacion sensible en los
rituales huicholes. Dicho autor (1988:27) describi6 la manipulacién de los saberes
del publico por parte del cantante en términos de “exclusién concéntrica”, estrategia
que consiste en “pasar del saber conocido por uno mismo al saber supuesto de otros”
(traduccién de O. Kindl). En el caso de los wixaritari, la participacién sensible
de los seres humanos, animales y otras entidades materializadas, por ejemplo, en
rocas, depende principalmente de su lugar en la cosmologa, de los atributos que
se les otorgan (poder solar, fertilidad, viento, etcétera) y del contexto ritual en el
que se les da mayor o menor lugar. En cuanto a los seres humanos de carne y hueso,
los factores més importantes para evaluar su nivel de experiencia y conocimiento
dependeran de su situacion social (edad, sexo, relaciones de parentesco, papel ritual
que asumen y/o participacion en el sistema de cargos, etcétera), del nivel de saber
cosmoldgico alcanzado y de su estado afectivo y/o fisioldgico en el momento de la
experiencia ritual. En consecuencia, si algtin participante al ritual fuera ciego, mudo
o sordo, esto no afectaria a la realizacién del ritual, siempre y cuando no ejerza un
cargo determinante que requiera tal o cual capacidad perceptiva (un cantador di-
ficilmente podria ser mudo). En cambio, si una entidad invocada se muestra poco

218

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



atenta o simplemente no percibe los llamados que le son dirigidos, puede suceder
una catistrofe, como por ejemplo una sequia. Esto puede explicar el fervor —al-
canzado a partir de un crescendo de expresiones— con que se realizan las acciones
rituales descritas anteriormente, pues se tienen que hacer de la forma mis acentuada
y enérgica posible para que los dioses alcancen a percibirlas. Asi, la intensidad de los
ritos petitorios o propiciatorios alcanzan un climax que corresponde con las fases de
catarsis y confieren alos rituales su fuerza expresiva. Es el momento algido en que se
desatan los llantos de los peyoteros, aludiendo al mismo tiempo a las primeras lluvias,
en particular cuando se disuelve su grupo al finalizar la Hikuri Neixa, o cuando
los cantadores y bailadores alcanzan un estado de agotamiento o crisis emocional
causada por el esfuerzo fisico y mental que implica desvelarse, moverse sin cesar y
consumir peyote. Otro sintoma de dicho desenfreno es cuando al final de las fiestas
se expresan quejas, lamentaciones, se sueltan las ligrimas, todo lo cual, en ocasiones,
es acompaiado por malestares fisicos que ocasionan vomitos o defecaciones en el
espacio ritual. Estas experiencias fisicas y emocionales a menudo son consideradas
por los mismos huicholes como “limpias”, término que recalca su efecto purificador
y liberador; asi, los llantos cumplen la funcién de “lavar” tanto los ojos como la tris-
teza o la c6lera. Por supuesto, no se puede pasar por alto la influencia de tensiones
emocionales externas al ritual (problemas conyugales, pérdida de seres queridos o
decepciones de todo tipo), pero hay que considerar que sélo en determinadas fases
de la accién ritual se permite que estos desasosiegos se manifiesten. Cabe subrayar
ademds que en este contexto, las emociones y sobre todo sus efectos fisiologicos, se
ven inmediatamente provistos de una razén de ser propiamente ritual y de orden mas
sensorial que emocional, acorde con la légica especifica del ritual como la plantea
Houseman (ver #72fra). Asi, en este contexto, las ldgrimas de un individuo tienen el
poder de atraer las lluvias y de limpiar a todos los seres vivos y al mundo en general.
En unaintimay desgarradora ceremonia de corrida del alma a la que fui convidada,®
asimismo pude observar y sentir los efectos sensibles producidos por el ritual y
constatar una vez mds su eficacia. Esta ceremonia se llama %taimixa o puyetiari
en huichol; aimixa se refiere a lavar con agua (a la gente que asiste) y puyetiari
remite a la limpia de las cosas que pertenecieron al difunto. En esta ocasion, noté la
importancia de la combinacién entre sonidos y olores para manifestar la anhelada
presencia del difunto. En el caso que presencié, se trataba de una mujer joven que,

6 Nunca supe cudles fueron las razones de esta invitacion, pues no conocfaa la difunta y no se me pidié mas que
mi presencia.

219

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



seglin sus parientes, se habia suicidado (ahorcdndose) por problemas conyugales.
Sus allegados mds cercanos (padres, hermanos y cuiiados) se reunieron en circulo
en el patio ceremonial de la rancherfa familiar, a donde se habia solicitado a un
maraakame para el canto nocturno. Se habia erigido un tapeixte, altar elevado
construido con carrizos y madera, del mismo tipo que el se encuentra en el poniente
del interior del suki (véase la figura 5). En esta repisa se habfan colocado platos
de la comida preferida de la difunta y se encendié por momentos una grabadora

FIGURAS.
REPISA EN EL INTERIOR DEL EDIFICIO CIRCULAR (7TUKZ) DEL CENTRO CEREMONIAL DE TUNUWAMETYA:
SOPORTE DE OFRENDAS DE COMIDA Y DE OBJETOS RITUALES DURANTE LAS CEREMONIAS
(COMUNIDAD DE TATEIKIE, SAN ANDRES COHAMIATA)

Fotografia de Olivia Kindl, 2000

tocando piezas de musica ranchera que le gustaban. Estos elementos permanecieron
endicho lugar durante toda la noche de canto, uno de cuyos objetivos era convocar
a la difunta para pedirle explicaciones sobre su acto, ¢l cual no sélo habfa provo-
cado tristeza e incomprension entre sus allegados, sino que ademds habia causado,
segun el maraakame que atendi6 a algunos de sus parientes —en particular a su
madre— enfermedades que sdlo se podian curar mediante este ritual y la con-
feccién de ofrendas vinculadas a dicha ceremonia. El principal propésito de esta
“despedida del alma” era que primero la difunta se acercara al espacio ritual para
dialogar con sus parientes vivos y después fuera guiada por el maraakame a su
lugar de destino en el mundo de los muertos para que ya no anduviera rondando

220
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



entre los vivos ocasionandoles enfermedades. Alrededor de las tres o cuatro de la
manana, todos los participantes se levantaron, se acercaron al zapeixtey se pusieron
allorar, sintiendo y diciendo que la muerta ya estaba presente. La presencia de la
difunta se manifestd de modo notable a través del canto del maraakame, cuando
lavoz de éste empezd a desdoblarse, efecto auditivo similar al canto difénico de los
mongoles que, de hecho, también se origina en una técnica chaménica que maneja
la sinestesia. Segun la letra del canto, ocurrid lo siguiente en el momento en que,
como explic el traductor huichol al que acudi después (me fue permitido grabar
parte del canto), “habla el cantador, les indica [a los presentes] que prendan velas,
que ya viene el alma espiritual en camino, que ya la soltaron de all4, va a descender
hacia ellos con los que lo esperan, a recibirlo™

ka hirixa xe‘itatuani ahorasinola vayana soltar

ka hirixia yu kimana xc’itatuani, ahorassfustedes solos no la vayan asoltar,
huwaixi xeme yuyuawi si, ustedes mosquitas azules

xika hirixta xe'itatuani que hacen cajitas de muertos no la vayana soltar,

‘ana tsiri nepekaniere
xcitukari ncpckanicrc
‘iwamari mcpckanicrc
‘iwamari peneatiami

[..]

kanckaweni hairickatsic kanckaweni
neteteima nekakaima nekuewtaunie
wa hamatia nemauyeneni watsata ne
hcycwcti muwatsirf nepauyeneni

wa hapaimi nereukuni

tscpancti hckmpami nekareuenemi
yekaancka tamitsili yekaancka,
tamitsiri ‘iwamari mika ‘ericka
‘iwamari xekate'ericka, kateericka
mi haweri xetiu yurieni, hekia

tima karcuycmc, tamitsiri yakaancka,

mana xeikia makaniuxime

(]

ahorasfya estoy aqui

un dfa més, hermanos mios,

por este momento estoy con ustedes,
st,aquf estoy, he llegado

]

st, mis madres y mis padres

yono quisicra dcjar amis padrcs

yamis madres, voya llcgar con ellos
juntos vamos allegar

con trajes igua[cs aunque yo no

vayaa l[cgar corporalmcntc

pues esto ya debe ser de estamanera,
bueno, hermanos mios, ustedes por eso
10 s¢ preocupen siyo dcsgraciadamcmc,
no voy allegar corporalmente

hacia ustedes pucs esto yaes ast,

eslo tnico queviene hablando haciaaca

[..]

(Canto de corrida del alma del mara‘akame Valeriano Lépez de la Cruz, grabado por Olivia Kindl,
Tateikie, 1999. Traduccién de Vicente Carrillo Lépez, maraakame profesor bilingiie y bicultural).

Ahorabien, cabe preguntarse si cuando se atrac ala mujer difuntay el maraakame
habla como si fuera ella, ;el chaman incorpora a dicha entidad, segin un proceso
similar a un trance de posesion? O bien, ¢el maraakame asume el papel de la mujer
en este contexto ritual particular, logrando, asf, una transformacion en las relaciones

221
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



entre todos sus participantes? Mi interpretacién de las acciones y palabras que
alcancé a registrar es que la difunta fue atraida mediante la movilizacién de varios
sentidos: su percepcion auditiva fue estimulada por el canto del maraakame, quien,
desde el punto de vista de los participantes al ritual, dialog6 con ella y transmiti6
sus respuestas y justificaciones a sus parientes presentes. Sus oidos también fueron
seducidos por la musica que le agradaba cuando estaba viva. Su gusto y su olfato
fueron estimulados por el aromay la presentacion de su comida preferida, ofrendada
sobre el zapeixte. Los pedazos de madera de pino (ocoze), que se quemaron durante
todala noche en un recipiente colocado debajo de esta estructura, producian unaluz
tenue y era importante que no se apagara. Con las cenizas de esta madera se untan
las mejillas de los presentes. Segtin estudios recientes sobre los rituales mortuorios
wixaritari (Pacheco, 2010), la luz producida por el fuego de ocote gufa al difunto
desde la regién de los muertos (situada hacia el occidente del territorio huichol, en
lazona costera de Nayarit) hasta el lugar donde se realiza el ritual. Como lo explica
este autor, la luz muestra al muerto el camino hasta la rancheria de sus parientes
vivos y una vez que llega alli se puede utilizar para cegarlo y controlarlo de tal
manera que no ataque a los presentes en el ritual, pues en esta etapa el muerto se
transforma en un animal depredador que puede ser peligroso para los vivos. Asi,
la pintura oscura que se unta en las mejillas de los presentes asimismo permite
proteger a los vivos de las intenciones depredadoras de los muertos, volviéndolos
invisibles a sus ojos (Pacheco, 2010). Cabe anadir que el ocote quemado despide a
la vez humo y un perfume que envuelve a todos los presentes. A partir de lo ante-
rior, por las propiedades que se manejan a partir de este material, que es el ocote,
se puede plantear la hipdtesis que el humo y el perfume —y quiz4, como en otros
grupos indigenas mesoamericanos, el calor— producidos por esta madera refuerzan
estas funciones, a la vez atractivas en relacién con los difuntos y protectoras de los
seres vivos, esto tltimo mediante una operacion de camuflaje. Esta doble funcién
del ocote quemado probablemente contribuya a explicar por qué cada participante
en este ritual, si necesitaba alejarse del espacio ceremonial —por ejemplo, para
ir al baflo— tenia que avisar al maraakame quien pasaba primero un bastén de
mando alrededor de su cuerpo. Cabe precisar que dichas varas constituyen una
materializacién del poder solar, considerado “puro” en contraste con las entidades
nocturnas patdgenas vinculadas con la regién occidental e inframundana de los
muertos que cometieron “pecados”.

Un punto a resaltar a partir de los elementos etnograficos descritos es la nece-
sidad de que los sentidos se combinen para producir los efectos esperados en tal

222
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



o cual contexto ritual. Esto se confirma en otras sociedades estudiadas, asi como
lo demuestran de forma convincente los trabajos de Turner (1999 [1967]) y Vogt
(1988 [1976)): es indispensable la descripcién densa de los rituales y es menester
estar atento no solo a aspectos socioldgicos, econémicos o politicos, sino también
alos colores, olores, sonidos, temperaturas y demds aspectos sensoriales que inter-
vienen en estos contextos. Se concluye de ello que dichos elementos sensibles deben
ser tratados de forma concreta en relacién con los objetos ceremoniales —trajes,
comida y bebida, musica, las plantas, las velas, etcétera. que intervienen en la cele-
bracién estudiada. Anderman (1991:231-238) adopta una perspectiva similar en
su descripcion y andlisis de los sentidos en los rituales zinacantecos. Ong (1991:
25-30) también argumenta que la sinestesia —es decir, la combinacién de varios
sentidos— es necesaria para que cada uno de los sentidos se desarrolle y funcione
alo largo de la vida del ser humano mediante procesos dindmicos e incesantes de
aprendizaje y experimentacion “en carne propia”. Estos planteamientos coinciden
con las reflexiones de Halpern (2007:27-36), quien retoma el famoso “problema
de Molyneux”” en un articulo titulado “;Es necesario tocar para ver?” Los estudios
citados han estimulado las investigaciones sobre las articulaciones entre diferentes
sentidos, demostrando la preponderancia de dichas conexiones sobre las potencia-
lidades tedrico-metodolégicas del anélisis de cada sentido tomado aisladamente.
Asi, han incrementado el impacto, en particular para las teorfas del conocimiento,
de los procesos dindmicos de interaccion entre diferentes instancias perceptivas.
Como hemos planteado anteriormente (Kindl, 2010: 67-98), el anlisis de los
rituales huicholes requiere una reflexion sobre el significado que se atribuye al
término de “vision” en estos contextos. En relacién con lo anterior, el concepto
de nierika juega un papel fundamental, pues aunque derive del verbo niere, “ver”,
no forzosamente coincide con una “hegemonta occidental de la vista” (Le Breton
2007:31-44 [2006]). Esto quiere decir que hay que entenderlo en su sentido amplio
de percepcion, siendo esta ultima modelada en asociacién con otras facultades
sensoriales dentro de un proceso de sinestesia (Le Breton 2007:44-46 [2006]). Este

7 William Molyncux fue un erudito irlandés cuyas reflexiones suscitaron debates entre filosofos como Locke y
Descartes, entre otros representantes de las corrientes del empirismo y del racionalismo. Encre los siglos X v y
XIX, estas escuclas de pensamicento se consideraron opuestas. Su enunciado es el siguiente “Témese un hombre
nacido ciegoy que llcgé ala edad adulra; mediante el tacto aprcndié a distinguir entre un cubo y una esfera del
mismo metaly conaproximadamente el mismo tamanio, de tal suerte quellegaa decir, cuando siente unoy otro,
cudlesclcuboycudleslaesfera. Supongase que despuésse coloquenal cuboyala esferaenunamesay que el ciego
se cure. Pregunta: ¢podrd distinguir por la vista cudl es el globo y cudl es el cubo antes de tocarlos?” (traduccion

de O.Kindla partir de Halpern, 2007:27-28).

223
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



tltimo puede ser natural, pues “a cada momento la existencia solicita la unidad de
los sentidos” (Le Breton 2007:44 [2006]), o bien —como hemos descrito en los
apartados anteriores—, creado, provocado, movilizado y/o manipulado intencio-
nalmente, segtin los casos y contextos, para lograr cierta eficacia.

CONCLUSIONES

Las exploraciones analiticas que acabamos de efectuar a partir de ejemplos etno-
graficos entre los wixaritari confirman las criticas formuladas por algunos autores
ante clasificaciones artificiales y descontextualizadas de las instancias sensoriales.
En coincidencia con sus senalamientos, cabe subrayar que el mayor problema de los
estudios sobre los sentidos, tanto en el campo antropoldgico como en otras discipli-
nas, es que tienden a establecer jerarquias entre las modalidades perceptivas. Estos
encasillamientos a menudo plantean la preponderancia de uno de los sentidos sobre
otros segun las sociedades (Howes, 1991). Este tipo de teorias asocian entonces un
tinico sentido —o al menos uno preponderante— a tal o cual conjunto cultural,
desde una perspectiva esencialista. Estas interpretaciones llevan, por ¢jemplo, a
afirmaciones segun las cuales las sociedades occidentales serfan esencialmente vi-
suales, mientras que las “no occidentales” pondrian mds énfasis en sonidos, olores,
percepciones téctiles o gustativas, consideradas de rango menor o més cercanas a
necesidades juzgadas mds “naturales” en muchas sociedades calificadas de “occi-
dentales”. Como hemos intentado demostrar en este ensayo a través de ejemplos
sobre el papel de los sentidos en los rituales huicholes, la situacién es mucho més
compleja. ;No serd mas bien la combinacion de los sentidos en determinados con-
textos, lugares y tiempos la que prima sobre todo lo demds? Se puede suponer que,
como suele ocurrir en el proceso de elaboracién de una obra plastica, todo sea una
cuestion de contingencia. Asi lo demostrd Lévi-Strauss (1962) en un célebre texto
sobre el artista Francois Clouet, pintando el retrato de Elizabeth de Austria (1571)
poniendo lujo de detalles en su cuello de encaje (Une dame a la collerette).

As, la exploracion de las articulaciones entre experiencias sensibles, acciones
rituales y procesos creativos entre los wixaritari nos despliega un complejo entra-
mado en el que, entre muchos otros factores, determinadas instancias perceptivas
se vinculan con concepciones de la persona, sistemas cosmoldgicos con relaciones
sociales y elementos estéticos con eficacia mégica. La presencia o ausencia de
tal o cual participante, objeto o acontecimiento, combinada con las diferentes

224
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



percepciones que generan, provoca que un sentido adquiera un peso mayor o menor
en determinada situacion ritual. El desenlace de ésta también depende de todos
estos aspectos amalgamados en un contexto particular, para dar forma, textura y
vida a procesos que enlazan accidn ritual, experiencia sensible y creacién artistica.
En anélisis que quedan por desarrollarse —esperemos— en un futuro cercano
habré que profundizar las primeras reflexiones que hemos presentado en este en-
sayo, en particular, llevando a cabo un estudio més concreto sobre la elaboracién
de los objetos de uso ritual en estos contextos. Para ello, serd necesario enfocar el
andlisis en los efectos que producen sus propiedades sensibles, fisicas, materiales
tanto en los participantes a las ceremonias como en el acontecer mismo de éstas.

BIBLIOGRAFIA

ANDERMAN, L. (1991). ““The Great Secing : The Senses in Zinacanteco Ritual Life”. En:
D. Howes (ed.). The Varieties of sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology
of the Senses. Toronto: University of Toronto Press, pp. 231-238.

BERTHOME, F., y M. Houseman (2012). “Ritual and Emotions: Moving Relations, pat-
terned Effusions”. Religion and Society: Advances in Research 1, pp. 57-75.
BOYER, P. (1988). Barricades mystérieuses et picges 4 pensée: introduction 4 [analyse des

épopées fang. Nanterre: Société d’Ethnologie.

CASSIRER, E. (1925). Philosophie der symbolischen Formen. Das mythische Denken.
Berlin: Bruno Cassirer.

COPANS, J. (2011). L'enquéte et ses méthodes. L'enquéte ethnologique de terrain. Paris:
Armand Colin.

CoQUET, M. (2001). “L'anthropologic de I'art”. En: M. Segalen (ed.). Ethnologie. Concepts
et aires culturelles. Paris: Armand Colin, pp. 140-154.

DoucLras, M. (1973 [1970]). Pureza y peligro. Un andlisis de los conceptos de contaminacién
y tabi. Madrid: Siglo Veintiuno Editores.

GALINIER, J. (1997). La moitié du monde. Le corps et le cosmos dans le rituel des Indiens
otomi. Paris: Presses Universitaires de France.

GELL, A. (1998). Art and Agency. An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press.

(2006). “Parfum, symbolisme et enchantement”. Terrain, 47, septiembre:
19-34.

GuTiERREZ del Angel, A. (2010). Las danzas del padve sol: ritualidady procesos narrativos
en un pueblo del Occidente mexicano. México: Universidad Naciona Auténoma
de México-Universidad Auténoma Metropolitana-Colegio de San Luis-Porrua.

225

Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



HaLPERN, C. (2007). “Faut-il toucher pour voir? Retour sur le probleme de Molyneux”.
Terrain, 49, septiembre, pp. 27-36.

HouseMAN, M. (2004). “The Red and the Black. A Practical Experiment for Thinking
about Ritual”. Social Analysis, 48(2), pp. 75-97.

(2012). Le rouge est le noir. Essais sur le rituel. Toulouse: Presses Univer-
sitaires du Mirail.

Howes, D. (1991). “Introduction: “To Summon All the Senses”. En: D. Howes (ed.).
The Varieties of sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology of the Senses.
Toronto: University of Toronto Press, pp. 3-21.

KEIFENHEIM, B. (2000). Wege der Sinne. Wahrnehmung und Kunst bei den Kashinawa-
Indianern Amazoniens. Frankfurt / Nueva York: Campus Verlag.

KiNpL, O. (2003). Lajicara huichola: Un microcosmos mesoamericano. México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia-Universidad de Guadalajara.

(2005). “Lart du nierika chez les Huichol du Mexique. Un ‘instrument
pour voir”. En: M. Coquet; B. Derlon y M. Jeudy-Ballini (coords.). Les cultures 4
U'wuvre. Rencontres en art. Paris: Biro Editeur-Editions de la Maison des Sciences
de P'Homme., pp. 225-248.

(2008). “:Imago mund; o parébola del espejo? Reflexiones acerca del espacio
plastico huichol”. En: C. Bonfiglioli; A. Gutiérrez; M. A. Hers y M. E. Olavarria
(eds.). Las vias del noroeste 11. Propuesta para una perspectiva sistémica e inter-
disciplinaria. México: Instituto de Investigaciones Antropolégicas-Universidad
Nacional Auténoma de México, pp. 425-460.

(2009). “Le Concept de ‘forme symbolique’: Un outil d’analyse pour I’an-
thropologic de Uart ?”. Histoire de l'art et anthropologie [en linea]. Paris: Institut
National d Histoire de ’Art-Musée du quai Branly (“Les actes”). Disponible en:
hetp://actesbranly.revues.org/78 [consulta: 2012, nov..

Kinpr, O. (2010). “Apuntes sobre las formas ambiguas y su eficacia ritual. Un andlisis
comparativo desde el punto de vista de los huicholes (wixarizari). En: E. Araiza
(ed.). Las artes del ritual. Nuevas propuestas para la antropologia del arte desde el
occidente de México. Zamora: El Colegio de Michoacén, pp. 67-98.

LE BRETON, D. (2007 [2006]). E/ sabor del mundo. Una antropologia de los sentidos.
Buenos Aires: Nueva Vision.

LEMAISTRE, D.,y O.Kindl (1999). “La semaine sainte huichole de Tateikie: rituel solaire
ctlégitimation du pouvoir par les sacrifices”, Journal de la Société des Américanistes,
85, pp. 175-214.

LEVI-STRAUSS, C. (1962). La pensée sanvage. Paris: Plon.

226
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



ONG, Walter J. (1991). “The Shifting Sensorium”. En: D. Howes (ed.). The Varieties of
sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology of the Senses. Toronto: University
of Toronto Press, pp. 25-30.
PacHEcO BriBIEsca, R. C. (2010). “Ambivalencia y escision en el concepto de persona
wixarika (huichol). El ritual mortuorio y su busqueda para lograr la invisibilidad”.
Tesis de maestria en Estudios Mesoamericanos, Facultad de Filosoffa y Letras,
Universidad Nacional Auténoma de México.
PERRIN, M. (1994). “Notes d ethnographic huichol: La notion de 724’ive et la nosologic”.
Journal de la Société des Américanistes, 80, pp. 195-206.
TURNER, V. (1999 (1967]). La selva de los simbolos. Aspectos del ritual ndembu. México:
Siglo XXIw Editores.
Voar, E. (1988 (1976]). Ofrendas para los dioses. Andlisis simbélico de rituales zinacantecos.
Meéxico: Fondo de Cultura Econémica.

227
Revista de El Colegio de San Luis « Nueva época » aiio 111, ntimero s « enero-junio 2013 « El Colegio de San Luis

Eficacia ricual y cfectos sensibles « Olivia Kindl



