
206
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

�� Olivia Kindl 

Eficacia ritual y efectos sensibles
Exploraciones de experiencias perceptivas wixaritari (huicholas)

Resumen
Este ensayo se enfoca en los aspectos sensibles que caracterizan diferentes acciones rituales 
llevadas a cabo por los wixaritari (huicholes). El uso y manejo de, por ejemplo, ciertos colores, 
formas, juegos de luces y sombras, sonidos y temperaturas son descritos en virtud del papel 
determinante que —se plantea— juegan en los contextos ceremoniales descritos. Además, 
se observa que en ocasiones algunas instancias sensoriales pueden cobrar vida o, dicho de 
otro modo, adquirir un cierto grado de agencia (agency, según Gell, 1998). En efecto, pueden 
manifestar la presencia de seres vivos, difuntos y/o antepasados-dioses. Se interrogarán los 
diversos puntos de vista que intervienen en estos contextos ceremoniales y desde los cuales 
se manejan aspectos sensoriales para lograr cierta eficacia. Así, desde un enfoque dinámico y 
fundamentado en la observación de las acciones concretas (sin obviar las exégesis al respecto), 
en el cual se consideran las acciones rituales como procesos creativos, se reflexionará sobre las 
imbricaciones entre dichas prácticas y efectos sensibles. El horizonte más amplio en el que 
este análisis se sitúa atañe a las articulaciones entre arte y ritual. Se retomarán fragmentos 
etnográficos observados en rituales muy diferentes practicados por los huicholes: actividades 
realizadas por los peyoteros durante sus peregrinaciones, en particular a la zona de Wirikuta 
(altiplano potosino); ceremonias de Hikuri Neixa (Danza del Peyote) y de Tatei Neixa (Danza 
de Nuestras Madres, también llamada Fiesta del Tambor); celebraciones de Semana Santa, y 
una “corrida del alma” (ritual funerario).

Palabras clave: eficacia ritual, cualidades sensibles, percepción, procesos creativos, 
wixaritari (huicholes).



207
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

Abstract
This essay focuses on the sensorial aspects in a variety of ritual actions carried out by the 
Wixaritari (Huichols). For instance, the use and management of certain colors, forms, plays 
of light and shadow, sounds, and temperatures are described in terms of the decisive role that 
they play in achieving the ritual efficacy of the ceremonial contexts described. Moreover, it is 
observed that on certain occasions, some sensorial modes can take on life or, following Gell 
(1998), acquire a certain degree of agency capable of manifesting the presence of living and dead 
beings and/or ancestor-gods. The different points of view that intervene in these ceremonial 
contexts and from which sensorial aspects are managed in order to produce efficacy are also 
interrogated. Thus, from a dynamic focus, based on the observation of concrete actions (not 
omitting the corresponding exegesis), and in which ritual actions are considered as creative 
processes, a first attempt at articulating ritual actions and sensory effects is developed within a 
wider horizon of analysis on the articulations between art and ritual. Ethnographic fragments 
observed in very different types of rituals practiced by the Huichols will be taken up: actions 
carried out by peyoteros during their pilgrimages, particularly in the zone of Wirikuta (in the 
high steppe of San Luis Potosí); ceremonies of Hikuri Neixa (Peyote Dance) and Tatei Neixa 
(Dance of Our Mothers or Drum Festival); Holy Week celebrations; and the corrida del alma 
(“chasing away of the soul”, a funerary ritual).

Keywords: ritual efficacy, sensorial qualities, perception, creative processes, wixaritari 
(Huichols).

Enviado a dictamen el 2 de septiembre del 2012.
Recibido en forma definitiva el 8 de septiembre de 2012 y el 8 de enero del 2013.



208
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

Eficacia ritual y efectos sensibles
Exploraciones de experiencias 
perceptivas wixaritari (huicholas)1

Olivia Kindl*

Introducción

Llama la atención que, en la gran mayoría de los estudios antropológicos clásicos, 
los aspectos sensibles sean tratados como elementos secundarios o superfluos con 
respecto a los datos comúnmente considerados pertinentes para la comprensión 
de los fenómenos sociales observados, como pueden ser la organización social, el 
parentesco o el sistema económico. Así, el uso de ciertos colores, formas, juegos 
de luces y sombras, sonidos y temperaturas, a menudo se consideran como deta-
lles dentro de una descripción de alcance analítico más amplio. Generalmente, 
dichos aspectos son mencionados para restituir una atmósfera particular, la cual 
se maneja como la experiencia subjetiva del etnógrafo en el campo y raras veces 
los elementos sensibles se valoran como factores fundamentales para entender un 
ritual. A lo más —salvo pocas excepciones (entre ellas, se pueden mencionar los 
trabajos de Keifenheim, 2000; Gell, 2006:19-34)—, las cualidades perceptibles, 
en particular los colores (Turner, 1999 [1967]:65-102; Vogt, 1988 [1976]), son 
utilizadas como soportes de la interpretación simbólica de los rituales o como 
modelos de un sistema de clasificación que impera en otros ámbitos de la sociedad 
estudiada. Coquet (2001:152) señala al respecto que “estos análisis, estructurales en 
sus principios, han omitido interrogarse sobre las propiedades concretas y sensibles 
de los materiales, las formas,  los colores, los olores, los ruidos y los sonidos…, y 
sobre su percepción y tratamiento por las concepciones autóctonas” (traducción 
de O. Kindl). Así, una interpretación de los símbolos rituales, aunque ciertamente 
arroja luz sobre el contexto social estudiado, no permite entender cuál es el papel 
de los aspectos sensibles en el ámbito particular del ritual, siendo que quizá éstos 

	 *	 El Colegio de San Luis. Correo electrónico: okindl@colsan.edu.mx
	 1	 Agradezco los comentarios de la Dra. Ana Bella Pérez Castro y los demás participantes a su seminario, “Percep-

ciones y representaciones” (llevado a cabo en el marco de la cátedra institucional “Joaquín Meade”, en El Colegio 
de San Luis, de mayo a julio de 2013), para la reformulación y precisión de algunos aspectos presentados en este 
artículo.



209
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

juegan un papel esencial para entender los mecanismos de su eficacia. Como bien 
lo aclara Houseman (2012:14), “el contenido del simbolismo ritual no permite 
entonces, por sí mismo, comprender lo que el ritual tendría de específico” (tra-
ducción de O. Kindl).

Lo anterior parece indicar que, aunque los estímulos sensoriales que se men-
cionaron “ahí están” —pues estamos inmersos en ellos y sin duda los percibimos 
cuando hacemos trabajo de campo—, no solemos prestarles la atención que merecen 
o no nos parece pertinente registrarlos como datos que puedan revestir un valor 
científico. Esta constatación señala la necesidad de desarrollar una problemática 
metodológica y teórica para el análisis antropológico, en particular el que se inte-
resa por los procesos de creación artística y las acciones rituales. Es probable que 
esta falta de atención a los aspectos sensibles en la mayoría de las etnografías del 
ritual y del arte —ambas generalmente obsesionadas por lograr una descripción 
lo más “objetiva” posible de las acciones y de los símbolos asociados a éstas, con el 
fin de descifrar su “significado oculto”— se deba al valor subjetivo que se suelen 
atribuir a los aspectos relacionados con la percepción. Ahora, bien se conocen los 
cuestionamientos que la antropología moderna ha formulado sobre las concep-
ciones clásicas basadas en la objetividad del científico observador (Copans, 2011). 
En coincidencia con estas perspectivas críticas, en este ensayo se plantea que los 
elementos sensibles son fundamentales para abordar tanto el ritual como el arte y 
con más razón el vínculo que une a ambos: el arte creado en contexto ritual. Como 
lo subraya Coquet (2001:152), el campo de la antropología del arte se constituye 
a partir de “el análisis perceptivo, que atañe por sí mismo a una actividad lógica 
efectuada por los sentidos, el estudio de las categorías conceptuales autóctonas 
propias de esta actividad, la manera en que éstas son utilizadas para describir a 
las obras de los hombres y de la naturaleza, y los efectos creados por estas últimas 
sobre el espectador o el oyente […]” (traducción de O. Kindl).

Con base en los fragmentos etnográficos de rituales huicholes que se presentarán 
a continuación, la hipótesis que se somete a prueba es que las cualidades de lo sen-
sible forman parte íntegra y constitutiva de las acciones rituales, son compartidas 
colectivamente y determinan la eficacia (Houseman, 2004:76) de las ceremonias2 
a las que dan forma (al. Formbildung, según Cassirer, 1925).3 De hecho, podemos 

	 2	 Considero que para el caso analizado en este ensayo, no es pertinente distinguir por el momento entre ritual y 
ceremonia. Por consiguiente, utilizaré los términos como sinónimos.

	 3	 Para una explicación del concepto de Formbildung según Cassirer y su aportación al análisis antropológico del 
arte, desde mi punto de vista, véase Kindl (2009).



210
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

preguntarnos si podría existir un ritual sin todos aquellos elementos perceptibles 
a través de los sentidos y omitiendo la interacción que dichos procesos conllevan 
entre acción y creación. La combinación y el manejo de estos aspectos sensibl-
es serían entonces factores esenciales para entender las diversas formas de los rituales 
o, mejor dicho, sus procesos de puesta en forma (Kindl, 2009). Considerando que 
las estrategias plásticas son utilizadas por un pintor para producir efectos visuales 
particulares, cabe preguntarse en qué medida dinámicas creativas y expresivas cons-
truyen un ritual. En este marco, se buscarán elementos de respuesta a la pregunta: 
¿qué papel juegan los aspectos sensibles en la eficacia de un ritual?

La fuerza atractiva de los efectos sensibles 

Debo aclarar que con el término “sensible” me referiré sobre todo a aspectos que 
tienen que ver con la percepción y no tanto con el campo de las emociones, el 
cual, aunque esté necesariamente relacionado, conforma otro vasto campo de 
análisis en relación con el ritual (Berthomé y Houseman, 2010:57-75). Aunque 
en las sociedades occidentales usualmente se habla de cinco (o, como máximo, de 
seis) sentidos, conviene recordar que sabemos, gracias a estudios etnográficos que 
se dedicaron a analizar la taxonomía de los sentidos en su contexto (Keifenheim, 
2000), que no forzosamente es así en otras sociedades. Incluso, al “tomar cuerpo” 
o presencia, los sentidos pueden llegar a rebasar los límites de lo que nosotros en-
tendemos por facultades perceptivas. Así, tenemos ejemplos etnográficos donde 
los sentidos pueden estar personalizados bajo la forma de seres o entidades par-
ticulares, por ejemplo, el bedu yushin o “espíritu de los ojos” entre los cashinawas 
(Keifenheim, 2000:72-78). En tanto instancia perceptiva, si bien se localiza en 
una parte del cuerpo, puede fluir entrando y saliendo de éste concebido como una 
corteza física, por lo que —en cierta medida, pues tampoco son equivalentes— se 
puede asemejar al concepto huichol de nierika (Kindl, 2005:225-248). Por otra 
parte, cabe subrayar que al analizar asuntos sensoriales es necesario tomar en 
cuenta la cuestión del punto de vista: así, la preponderancia de tal o cual sentido 
en determinados momentos rituales dependerá de los actores rituales a quienes se 
atribuyen, según se trate de iniciados o no iniciados, personajes importantes en la 
jerarquía de los cargos políticos religiosos o simples invitados ocasionales, etcétera. 
El método abductivo propuesto por Gell (1998) en su planteamiento sobre el arte 
nos demuestra qué enfoques, desde la perspectiva de los actores involucrados en 



211
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

una experiencia estética y/o en un evento ritual, pueden ser manejados sin enfras-
carnos en dicotomías clásicas del tipo objetivo/subjetivo, bello/feo o científico/
irracional. Además, enriquecen en gran medida el análisis y entendimiento de lo que 
está ocurriendo en las interacciones sociales, no sólo entre humanos, sino incluso 
con otro tipo de seres o entidades comúnmente calificados de “sobrenaturales” 
(ancestros, difuntos, entidades tutelares, etcétera). Notemos que por lo general, 
han sido designados así erróneamente, sobre todo en el caso de numerosas socie-
dades amerindias, en particular en México, donde existe una fuerte tendencia a la 
antropomorfización del entorno humano, sea éste el que, desde un punto de vista 
cartesiano, solemos entender por natural, social o metafísico (Jacques Galinier, 
comunicación personal, 2012).

A lo largo de mis investigaciones etnográficas, he observado que los wixaritari 
logran percibir o atraer a los antepasados-dioses (también altamente antropomor-
fizados y personalizados) mediante las características sensibles que les atribuyen. 
También estimulan sus sentidos mediante diversas prácticas ascéticas (ayuno, 
vigilia, consumo de peyote, etcétera), para poderse conectar con dichas entidades. 
En un texto muy sugerente, Gell (2006:19-34) hace énfasis en la naturaleza má-
gica de la eficacia de los perfumes en rituales de los umeda de Nueva Guinea. El 
antropólogo británico (2006:32) observa lo siguiente: 

una técnica mágica […] se fundamenta en la conjunción de dos elementos. En primer 
lugar, la edificación de otro mundo, un mundo ideal, tipificado, tal como sería en la eter-
nidad. En segundo lugar, la invención de un medio, debidamente mágico, que permita 
instalar este mundo ideal aquí en este bajo mundo para volverlo visible a través de una 
serie de signos (perfumes mágicos, hechizos, gestos determinados, etcétera) y convertirlo 
[a este mundo ideal] en el contexto de dichos signos (traducción de O. Kindl).

Si seguimos el razonamiento de Gell (2006:32)acerca del papel encantador de 
los olores, podemos considerar que la manipulación y el estímulo de los sentidos 
en los rituales huicholes les confieren su eficacia que, en cierta medida, puede 
calificarse mágica.

Uno de los efectos sensibles clave de la ceremonia de Hikuri Neixa o Danza del 
Peyote4 (véase la figura 1) consiste en crear nubes de polvo mediante zapateados rít-
micos situados en el suelo de tierra del patio redondo del centro ceremonial tukipa, 

	 4	 Hikuri Neixa es una serie de fiestas que se celebran en los centros ceremoniales (tukipa y xiriki) de las comunidades 
huicholas a finales de mayo o principios de junio, cuando inicia la temporada de lluvias.



212
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

mediante coreografías circulares. Según las exégesis de especialistas religiosos y de 
asistentes no iniciados, el objetivo de estas acciones es atraer las lluvias que mar-
can el inicio de la temporada húmeda. La tierra que se eleva del suelo generaría la 
formación de nubes en el cielo para que las primeras aguas puedan caer. Además, 
el ruido causado por los golpes de las plantas de los pies en la tierra tendría por 
efecto atraer a las deidades hacia el lugar donde se efectúa la petición de lluvias, 
que es uno de los principales propósitos de dicha ceremonia. Como lo hace notar 
Gutiérrez (2010:354), “el zapateado sobre la tarima (sonido de percusión) recuerda 
el sonido del trueno, de la lluvia al chocar contra el suelo. Así se ejemplifica en las 
coreografías que la lluvia va llegando a la sierra.” Este lugar es el mismo donde se 
está desenvolviendo el ritual. Es decir, se estimula su sentido auditivo para que 
ubiquen el lugar donde se pide que caigan las lluvias. Gracias al principio de homo-
tecia (Perrin, 1994:198; Galinier, 1997: 66) que rige la concepción del espacio de 
numerosas sociedades amerindias en general y en particular la cosmografía wixa-
rika (Kindl, 2003; 2008:425-460), se entiende que el lugar donde se desenvuelve 
el ritual constituye el punto de partida o la matriz a partir de la cual se expande el 
efecto (benéfico o maléfico) del ritual hacia el resto del mundo.

Figura 1.
Danza de Hikuri Neixa en el centro ceremonial de Tunuwametia,  

comunidad de Tateikie, San Andrés Cohamiat

Fotografía de Olivia Kindl, 2010



213
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

En los rituales huicholes hay otro aspecto importante relativo a los efectos sen-
sibles. Los cantos de los mara‘akate (véase la figura 2) se caracterizan no solamente 
por su contenido semántico y su estructura, sino también por las variaciones de 
sus niveles sonoros, logrados gracias a la presencia de los segunderos que asisten el 
cantador principal. Éstos repiten en un tono y ritmo ligeramente diferente las frases 
que se acaban de pronunciar, produciendo un efecto de eco o remate. He podido 
observar que, incluso cuando un mara‘akame canta sólo, suele repetir parte de lo 
que apenas moduló en un tono diferente, como si el sonido se fuera propagando a 
su alrededor o como si alguien le estuviera contestando a lo lejos. Considerándolo 
desde un punto de vista puramente comunicativo, este efecto podría juzgarse 
totalmente superfluo o inútil. Sin embargo, casi nunca se prescinde de él en las 
ceremonias. Mi interpretación es que, con este eco, se busca propagar el sonido 
de tal forma que llegue hasta los oídos de los ancestros deificados y para ello, las 
vibraciones de su voz deben expandirse en torno al cantador, en varias direcciones 
y a diferentes “alturas sonoras”. Incluso se puede interpretar que el sonido se des-
plaza horizontalmente y verticalmente, lo cual corresponde con las dos principales 
dimensiones cosmológicas en la representación huichola del mundo.5

Figura 2. 
Mara‘akate reunidos durante la Hikuri Neixa dentro del centro ceremonial  

de Tunuwametia, comunidad de Tateikie, San Andrés Cohamiata

Fotografía de Olivia Kindl, 2000

	 5	 Una se extiende en el plano horizontal y se configura a partir de cinco puntos colocados en quincunce: las cuatro 
direcciones cardinales y el centro. La otra, organizada en torno a axis mundi, recorre verticalmente del cenit al 
nadir, pasando por el punto central del quincunce (Kindl, 2003; 2008: 425-460).



214
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

La oposición entre día y noche, que se puede observar en distintas fases ritua-
les de casi todas las ceremonias huicholas —por ejemplo, la Hikuri Neixa o la 
Tatei Neixa—, juega también un papel crucial en su eficacia. Cabe precisar que 
el calendario ritual huichol se combina con los horarios en los que las ceremonias 
empiezan y terminan. Así, la Hikuri Neixa cierra la temporada de secas —la cual 
es considerada como diurna— y abre la temporada nocturna de las lluvias. Por esta 
razón empieza siempre en la tarde o ya de noche, de preferencia en el momento 
del ocaso. Es cuando los encargados del centro ceremonial tukipa (véase la figura 3) 
salen a cortar la leña para el fuego ceremonial que van a encender durante toda la  
noche en el centro del edificio circular tuki. La Tatei Neixa, en el otro extremo 
del calendario agrícola, se celebra en octubre, cierra la temporada húmeda y abre 
la estación seca. Por ello corresponde con el amanecer y empieza generalmente en la 
mañana o al medio día, cuando todos los niños de cero a cinco años se reúnen en 
círculo en el patio del tukipa y agitan sus sonajas. A lo largo de ambos rituales se 
suceden fases en que se manejan contrastes entre claridad y oscuridad, luz y sombra, 
frío y caliente, oriente y poniente, propiedades que remiten a la alternancia entre 
día y noche, lluvias y secas, arriba y abajo, masculino y femenino, respectivamen-
te. En determinados momentos —por ejemplo, en el que los wixaritari suelen 
llamar “corazón de la noche” (huich. ‘ iyari tikariya), alrededor de las tres o cuatro 
de la mañana—, los fuegos encendidos en distintas partes del centro ceremonial 

Figura 3.
Centro ceremonial tukipa de Mukuxeta, comunidad de San Sebastián Teponahuastlán

Fotografía de Arturo Gutiérrez del Ángel, 1996



215
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

empiezan a convertirse en brasas rojizas y en todo alrededor reinan el silencio y la 
oscuridad. Según pude experimentar, la reiteración de los recorridos nocturnos por 
las distintas fogatas dentro y fuera del edifico circular y del patio producen en el 
cuerpo el efecto de una suerte de corriente alterna en las sensaciones de calor-frío, 
combinadas con las de claro-oscuro, que crea la impresión de que ya no existe nada 
más aparte de este lugar y tiempo determinados. La ubicación del tukipa a cierta 
distancia de las habitaciones de los pueblos y rancherías produce la sensación de 
que se está en una dimensión aparte, suspendida como en una esfera celeste don-
de flotan los astros; es el espacio-tiempo del riual y del mito, de los antepasados, del 
sueño, de las visiones (nierika).
Además de lo anterior, destaca la preponderancia de los olores en determinadas 
acciones rituales, particularmente los sacrificios (véase la figura 4). Como es el caso 
en las inmolaciones de ganado bovino que se efectúan en gran cantidad durante 
la Semana Santa (Lemaistre y Kindl, 1999:175-214), el olor del animal sacrificado 
impregna fuertemente el ambiente. De hecho, los sacrificios invariablemente atraen 

Figura 4. 
Sacrifico de un borrego en Wakiri kitenie durante la peregrinación a Wirikuta 

(Altiplano potosino)

Fotografía de Olivia Kindl, 2010



216
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

a casi todos los perros de la comunidad, quienes no se resisten a la sangre fresca y la 
lamen golosamente cuando salpica sobre el suelo desde la yugular del animal ago-
nizando. El sabor del líquido rojo parece ser agradable no solamente para los perros 
sino también para los antepasados-dioses, puesto que, según expresaron varios de 
mis interlocutores huicholes, dichas entidades acuden en el instante en que brota 
de la vena del animal para consumirla, pues “la sangre [de los animales sacrificados] 
es su comida”. En estos momentos, el tufo característico del cadáver contrasta con 
el perfume del copal que generalmente se quema en los incensarios. Este humo 
aromático, agradable para la nariz de los humanos, pude ser interpretado, según 
algunos de mis interlocutores, como un indicio de la presencia de las entidades a 
quienes se dedica el sacrificio. Al respecto, se han recabado fragmentos de narracio-
nes mitológicas huicholas que mencionan que el copal proviene del otro mundo; al 
igual que la cera de abeja, fue obsequiado por dioses-antepasados a héroes culturales 
como Watakame, el descubridor del maíz. De este escenario sensitivo, se deduce que 
los dioses son atraídos por el olor de la sangre y que manifiestan su presencia en el 
espacio del ritual por el perfume del copal.

Por razones de espacio, no se podrán enumerar aquí la totalidad de los factores 
sensoriales que juegan un papel crucial en los rituales huicholes, pero estos ejemplos 
nos proporcionan pruebas de su multiplicidad e importancia. A partir de lo anterior, 
se plantea que cada una de las instancias perceptivas movilizadas y estimuladas es 
necesaria para crear el efecto y los resultados esperados en las ceremonias, pues las 
acciones rituales mencionadas difícilmente podrían llevarse a cabo sin la activa-
ción de estos sentidos. En este apartado, hemos podido constatar que los efectos 
sensibles que se manejan en contextos rituales tienen el poder de atraer a ciertas 
entidades convocadas a la ceremonia y cuya presencia es indispensable para lograr 
su propósito (por ejemplo, atraer la lluvia). 

Concluimos de lo anterior que los huicholes atribuyen a estas entidades la capaci-
dad de percibir, siempre y cuando sus sentidos sean estimulados de forma adecuada. 
Lo anterior nos sugiere varias interrogantes, entre ellas: ¿las entidades a las que los 
humanos atraen mediante estímulos sensoriales también pueden manifestarse 
provocando la percepción de los seres vivos? ¿Las deidades pueden percibir con 
cinco sentidos, poseen otros que no tienen los humanos o existen particularidades 
en su modo de percibir? ¿Hay estímulos y modos distintos de percibir, según el tipo 
de entidad u/o antepasado?



217
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

Sinestesia y eficacia ritual

Si varios sentidos se combinan de forma simultánea, o cuando por medio de 
uno de ellos se estimula a otros, estamos ante fenómenos de sinestesia. Estos son 
provocados por ejemplo mediante prácticas ascéticas, en estados de trance cha-
mánico o por experiencias psicotrópicas bajo el efecto del peyote. Se plantea que 
la combinación intencional de diferentes sentidos incrementa la fuerza generativa 
(Houseman, 2004:91) y creativa de las ceremonias. A partir de lo anterior, resulta 
pertinente explorar los modos en que los sentidos en sinestesia se vinculan con la 
eficacia de los rituales.

Antes de seguir esta pista es necesario explicar brevemente algunos mecanismos 
de la visión chamánica (nierika) entre los wixaritari. Con la finalidad de recibir 
mensajes de los dioses-antepasados a través de sus visiones, los mara‘akate deben 
poseer el “don de ver”, que ellos denominan nierika. Es preciso aclarar que este 
concepto no se reduce a la vista sino que también puede implicar la capacidad de 
oír a dichos seres, por ejemplo gracias al crujido que emite el fuego o al murmullo 
de las plumas atadas a sus muwierite (varitas). Como he planteado anteriormente 
(Kindl, 2005:225-248), en el proceso sinestésico de la “visión” chamánica, la com-
binación de gestos corporales con motivaciones individuales y colectivas moviliza 
entonces varios sentidos. Los más sobresalientes parecen ser el visual y el auditivo, 
lo cual, para ser demostrado, ameritaría una investigación a mayor profundidad. 

Los cambios en los modos habituales de percepción también son notables en lo que 
atañe al gusto (Kindl, 2005). Así, las comidas rituales no llevan sal ni tampoco frutas 
o legumbres, como jitomates, aguacates o naranjas. Es el caso de los alimentos que 
los peyoteros consumen cuando hacen una manda; ésta transcurre desde que salen a 
Wirikuta hasta Semana Santa. Combinan generalmente agua, maíz y un poco de fri-
jol, a veces carne (de venado o de res, según los rituales). Estos ingredientes y su forma 
de preparación también son los que conforman la comida de los dioses-antepasados y, 
según aclaraciones de los peyoteros con quienes realicé peregrinaciones a Wirikuta, 
“si se come aguacate cuando se ha consumido peyote, éste se puede podrir”. La sal, 
asociada con el poniente, el mar, lo femenino y la fertilidad, tiene un valor opuesto 
al Cerro del Amanecer (Paritekia) y al chamanismo. Ya que la privación de sal en 
la comida se asocia con la abstinencia sexual y otras prácticas ascéticas, se inserta en 
una lógica de “limpieza” o “pureza” (Douglas, 1973 [1970]) en oposición al “pecado” 
tal como lo conciben los huicholes, es decir, la transgresión sexual. El gusto juega 
entonces un papel fundamental para distinguir lo femenino de lo masculino, el 



218
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

inframundo de la región celeste, el océano del desierto, etcétera. En cuanto al papel 
del olfato y del tacto en los fenómenos de sinestesia ritual, se puede entender que se 
imbrican con lo señalado anteriormente. Por ejemplo, así como no se puede comer 
sal, se prohíbe el contacto corporal con la pareja. Durante la cacería ritual del venado, 
se evita que el animal huela a los humanos, quienes, con este propósito, se colocan 
en función de los vientos.

Ahora bien, cabe subrayar que los sentidos no son etéreos, sino que siempre se 
deben considerar con respecto a una persona que los experimenta. En este caso, 
¿quién se supone que debe ver, oír, oler o sentir estas acciones rituales? Para res-
ponder a esta pregunta, es necesario distinguir varios niveles de análisis. Por un 
lado, se estimulan los sentidos de los participantes al ritual y por el otro, el de los 
antepasados-dioses y/o animales. Pero cada uno de estos tipos de sujetos requiere 
una capacidad de atención y de percepción diferenciada. Incluso, se puede suponer 
que cada una de estas grandes categorías se subdivide en muchas otras en función 
del lugar que ocupa cada entidad, persona o animal tanto en el sistema social como 
en el contexto donde interviene. Considerando las experiencias sensibles co-
mo modos de conocimiento, remitimos al análisis de Boyer (1988), quien distinguió 
públicos de diversos tipos en las sesiones de canto mvët de los fang de África según 
sus niveles de conocimiento e iniciación. A partir de este planteamiento, podemos 
suponer que existen diferentes formas y niveles de experimentación sensible en los 
rituales huicholes. Dicho autor (1988:27) describió la manipulación de los saberes 
del público por parte del cantante en términos de “exclusión concéntrica”, estrategia 
que consiste en “pasar del saber conocido por uno mismo al saber supuesto de otros” 
(traducción de O. Kindl). En el caso de los wixaritari, la participación sensible 
de los seres humanos, animales y otras entidades materializadas, por ejemplo, en 
rocas, depende principalmente de su lugar en la cosmología, de los atributos que 
se les otorgan (poder solar, fertilidad, viento, etcétera) y del contexto ritual en el 
que se les da mayor o menor lugar. En cuanto a los seres humanos de carne y hueso, 
los factores más importantes para evaluar su nivel de experiencia y conocimiento 
dependerán de su situación social (edad, sexo, relaciones de parentesco, papel ritual 
que asumen y/o participación en el sistema de cargos, etcétera), del nivel de saber 
cosmológico alcanzado y de su estado afectivo y/o fisiológico en el momento de la 
experiencia ritual. En consecuencia, si algún participante al ritual fuera ciego, mudo 
o sordo, esto no afectaría a la realización del ritual, siempre y cuando no ejerza un 
cargo determinante que requiera tal o cual capacidad perceptiva (un cantador di-
fícilmente podría ser mudo). En cambio, si una entidad invocada se muestra poco 



219
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

atenta o simplemente no percibe los llamados que le son dirigidos, puede suceder 
una catástrofe, como por ejemplo una sequía. Esto puede explicar el fervor —al-
canzado a partir de un crescendo de expresiones— con que se realizan las acciones 
rituales descritas anteriormente, pues se tienen que hacer de la forma más acentuada 
y enérgica posible para que los dioses alcancen a percibirlas. Así, la intensidad de los 
ritos petitorios o propiciatorios alcanzan un clímax que corresponde con las fases de 
catarsis y confieren a los rituales su fuerza expresiva. Es el momento álgido en que se 
desatan los llantos de los peyoteros, aludiendo al mismo tiempo a las primeras lluvias, 
en particular cuando se disuelve su grupo al finalizar la Hikuri Neixa, o cuando 
los cantadores y bailadores alcanzan un estado de agotamiento o crisis emocional 
causada por el esfuerzo físico y mental que implica desvelarse, moverse sin cesar y 
consumir peyote. Otro síntoma de dicho desenfreno es cuando al final de las fiestas 
se expresan quejas, lamentaciones, se sueltan las lágrimas, todo lo cual, en ocasiones, 
es acompañado por malestares físicos que ocasionan vómitos o defecaciones en el 
espacio ritual. Estas experiencias físicas y emocionales a menudo son consideradas 
por los mismos huicholes como “limpias”, término que recalca su efecto purificador 
y liberador; así, los llantos cumplen la función de “lavar” tanto los ojos como la tris-
teza o la cólera. Por supuesto, no se puede pasar por alto la influencia de tensiones 
emocionales externas al ritual (problemas conyugales, pérdida de seres queridos o 
decepciones de todo tipo), pero hay que considerar que sólo en determinadas fases 
de la acción ritual se permite que estos desasosiegos se manifiesten. Cabe subrayar 
además que en este contexto, las emociones y sobre todo sus efectos fisiológicos, se 
ven inmediatamente provistos de una razón de ser propiamente ritual y de orden más 
sensorial que emocional, acorde con la lógica específica del ritual como la plantea 
Houseman (ver infra). Así, en este contexto, las lágrimas de un individuo tienen el 
poder de atraer las lluvias y de limpiar a todos los seres vivos y al mundo en general.
En una íntima y desgarradora ceremonia de corrida del alma a la que fui convidada,6 
asimismo pude observar y sentir los efectos sensibles producidos por el ritual y 
constatar una vez más su eficacia. Esta ceremonia se llama ‘ itaimixa o puyetiari 
en huichol; ‘ itaimixa se refiere a lavar con agua (a la gente que asiste) y puyetiari 
remite a la limpia de las cosas que pertenecieron al difunto. En esta ocasión, noté la 
importancia de la combinación entre sonidos y olores para manifestar la anhelada 
presencia del difunto. En el caso que presencié, se trataba de una mujer joven que, 

	 6	 Nunca supe cuáles fueron las razones de esta invitación, pues no conocía a la difunta y no se me pidió mas que 
mi presencia.



220
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

según sus parientes, se había suicidado (ahorcándose) por problemas conyugales. 
Sus allegados más cercanos (padres, hermanos y cuñados) se reunieron en círculo 
en el patio ceremonial de la ranchería familiar, a donde se había solicitado a un 
mara‘akame para el canto nocturno. Se había erigido un tapeixte, altar elevado 
construido con carrizos y madera, del mismo tipo que el se encuentra en el poniente 
del interior del tuki (véase la figura 5). En esta repisa se habían colocado platos 
de la comida preferida de la difunta y se encendió por momentos una grabadora 

tocando piezas de música ranchera que le gustaban. Estos elementos permanecieron 
en dicho lugar durante toda la noche de canto, uno de cuyos objetivos era convocar 
a la difunta para pedirle explicaciones sobre su acto, el cual no sólo había provo-
cado tristeza e incomprensión entre sus allegados, sino que además había causado, 
según el mara‘akame que atendió a algunos de sus parientes —en particular a su 
madre— enfermedades que sólo se podían curar mediante este ritual y la con-
fección de ofrendas vinculadas a dicha ceremonia. El principal propósito de esta 
“despedida del alma” era que primero la difunta se acercara al espacio ritual para 
dialogar con sus parientes vivos y después fuera guiada por el mara‘akame a su 
lugar de destino en el mundo de los muertos para que ya no anduviera rondando 

Figura 5.
Repisa en el interior del edificio circular (tuki) del centro ceremonial de Tunuwametia: 

soporte de ofrendas de comida y de objetos rituales durante las ceremonias 
(comunidad de Tateikie, San Andrés Cohamiata)

Fotografía de Olivia Kindl, 2000



221
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

entre los vivos ocasionándoles enfermedades. Alrededor de las tres o cuatro de la 
mañana, todos los participantes se levantaron, se acercaron al tapeixte y se pusieron 
a llorar, sintiendo y diciendo que la muerta ya estaba presente. La presencia de la 
difunta se manifestó de modo notable a través del canto del mara‘akame, cuando 
la voz de éste empezó a desdoblarse, efecto auditivo similar al canto difónico de los 
mongoles que, de hecho, también se origina en una técnica chamánica que maneja 
la sinestesia. Según la letra del canto, ocurrió lo siguiente en el momento en que, 
como explicó el traductor huichol al que acudí después (me fue permitido grabar 
parte del canto), “habla el cantador, les indica [a los presentes] que prendan velas, 
que ya viene el alma espiritual en camino, que ya la soltaron de allá, va a descender 
hacia ellos con los que lo esperan, a recibirlo”:

ka hirixia xe‘ itatuani
ka hirixia yu kimana xe‘itatuani, 
huwaixi xeme yuyuawi
xika hirixia xe‘itatuani
‘ana tsiri nepekaniere
xeitukari nepekaniere
‘iwamari mepekaniere
‘iwamari peneatiami
[…]

kanekaweni hairiekatsie kanekaweni
neteteima nekakaima nekuewtaunie
wa hamatia nemauyeneni watsata ne
heyeweti muwatsiri nepauyeneni
wa hapaimi nereukunii 
tsepaneti hekiapami nekareuenemi
yeka‘aneka tamitsili yeka‘aneka,
tamitsiri ‘iwamari mika ‘erieka
‘iwamari xekate‘erieka, kate‘erieka
mi haweri xetiu yurieni, hekia
tima kareuyeme, tamitsiri yaka‘aneka,
mana xeikia makaniuxime
[…]

ahora sí no la vayan a soltar
ahora sí ustedes solos no la vayan a soltar,
sí, ustedes mosquitas azules
que hacen cajitas de muertos no la vayan a soltar, 
ahora sí ya estoy aquí
un día más, hermanos míos, 
por este momento estoy con ustedes,
sí, aquí estoy, he llegado
[…]

sí, mis madres y mis padres
yo no quisiera dejar a mis padres
y a mis madres, voy a llegar con ellos
juntos vamos a llegar
con trajes iguales aunque yo no
vaya a llegar corporalmente
pues esto ya debe ser de esta manera,
bueno, hermanos míos, ustedes por eso
no se preocupen si yo desgraciadamente,
no voy a llegar corporalmente
hacia ustedes pues esto ya es así,
es lo único que viene hablando hacia acá
[…]

(Canto de corrida del alma del mara‘akame Valeriano López de la Cruz, grabado por Olivia Kindl, 
Tateikie, 1999. Traducción de Vicente Carrillo López, mara‘akame profesor bilingüe y bicultural).

Ahora bien, cabe preguntarse si cuando se atrae a la mujer difunta y el mara‘akame 
habla como si fuera ella, ¿el chaman incorpora a dicha entidad, según un proceso 
similar a un trance de posesión? O bien, ¿el mara‘akame asume el papel de la mujer 
en este contexto ritual particular, logrando, así, una transformación en las relaciones 



222
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

entre todos sus participantes? Mi interpretación de las acciones y palabras que 
alcancé a registrar es que la difunta fue atraída mediante la movilización de varios 
sentidos: su percepción auditiva fue estimulada por el canto del mara‘akame, quien, 
desde el punto de vista de los participantes al ritual, dialogó con ella y transmitió 
sus respuestas y justificaciones a sus parientes presentes. Sus oídos también fueron 
seducidos por la música que le agradaba cuando estaba viva. Su gusto y su olfato 
fueron estimulados por el aroma y la presentación de su comida preferida, ofrendada 
sobre el tapeixte. Los pedazos de madera de pino (ocote), que se quemaron durante 
toda la noche en un recipiente colocado debajo de esta estructura, producían una luz 
tenue y era importante que no se apagara. Con las cenizas de esta madera se untan 
las mejillas de los presentes. Según estudios recientes sobre los rituales mortuorios 
wixaritari (Pacheco, 2010), la luz producida por el fuego de ocote guía al difunto 
desde la región de los muertos (situada hacia el occidente del territorio huichol, en 
la zona costera de Nayarit) hasta el lugar donde se realiza el ritual. Como lo explica 
este autor, la luz muestra al muerto el camino hasta la ranchería de sus parientes 
vivos y una vez que llega allí se puede utilizar para cegarlo y controlarlo de tal 
manera que no ataque a los presentes en el ritual, pues en esta etapa el muerto se 
transforma en un animal depredador que puede ser peligroso para los vivos. Así, 
la pintura oscura que se unta en las mejillas de los presentes asimismo permite 
proteger a los vivos de las intenciones depredadoras de los muertos, volviéndolos 
invisibles a sus ojos (Pacheco, 2010). Cabe añadir que el ocote quemado despide a 
la vez humo y un perfume que envuelve a todos los presentes. A partir de lo ante-
rior, por las propiedades que se manejan a partir de este material, que es el ocote, 
se puede plantear la hipótesis que el humo y el perfume —y quizá, como en otros 
grupos indígenas mesoamericanos, el calor— producidos por esta madera refuerzan 
estas funciones, a la vez atractivas en relación con los difuntos y protectoras de los 
seres vivos, esto último mediante una operación de camuflaje. Esta doble función 
del ocote quemado probablemente contribuya a explicar por qué cada participante 
en este ritual, si necesitaba alejarse del espacio ceremonial —por ejemplo, para 
ir al baño— tenía que avisar al mara‘akame quien pasaba primero un bastón de 
mando alrededor de su cuerpo. Cabe precisar que dichas varas constituyen una 
materialización del poder solar, considerado “puro” en contraste con las entidades 
nocturnas patógenas vinculadas con la región occidental e inframundana de los 
muertos que cometieron “pecados”.

Un punto a resaltar a partir de los elementos etnográficos descritos es la nece-
sidad de que los sentidos se combinen para producir los efectos esperados en tal 



223
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

o cual contexto ritual. Esto se confirma en otras sociedades estudiadas, así como 
lo demuestran de forma convincente los trabajos de Turner (1999 [1967]) y Vogt 
(1988 [1976]): es indispensable la descripción densa de los rituales y es menester 
estar atento no sólo a aspectos sociológicos, económicos o políticos, sino también 
a los colores, olores, sonidos, temperaturas y demás aspectos sensoriales que inter-
vienen en estos contextos. Se concluye de ello que dichos elementos sensibles deben 
ser tratados de forma concreta en relación con los objetos ceremoniales —trajes, 
comida y bebida, música, las plantas, las velas, etcétera. que intervienen en la cele-
bración estudiada. Anderman (1991:231-238) adopta una perspectiva similar en 
su descripción y análisis de los sentidos en los rituales zinacantecos. Ong (1991: 
25-30) también argumenta que la sinestesia —es decir, la combinación de varios 
sentidos— es necesaria para que cada uno de los sentidos se desarrolle y funcione 
a lo largo de la vida del ser humano mediante procesos dinámicos e incesantes de 
aprendizaje y experimentación “en carne propia”. Estos planteamientos coinciden 
con las reflexiones de Halpern (2007:27-36), quien retoma el famoso “problema 
de Molyneux”7 en un artículo titulado “¿Es necesario tocar para ver?” Los estudios 
citados han estimulado las investigaciones sobre las articulaciones entre diferentes 
sentidos, demostrando la preponderancia de dichas conexiones sobre las potencia-
lidades teórico-metodológicas del análisis de cada sentido tomado aisladamente. 
Así, han incrementado el impacto, en particular para las teorías del conocimiento, 
de los procesos dinámicos de interacción entre diferentes instancias perceptivas.

Como hemos planteado anteriormente (Kindl, 2010: 67-98), el análisis de los 
rituales huicholes requiere una reflexión sobre el significado que se atribuye al 
término de “visión” en estos contextos. En relación con lo anterior, el concepto 
de nierika juega un papel fundamental, pues aunque derive del verbo niere, “ver”, 
no forzosamente coincide con una “hegemonía occidental de la vista” (Le Breton 
2007:31-44 [2006]). Esto quiere decir que hay que entenderlo en su sentido amplio 
de percepción, siendo esta última modelada en asociación con otras facultades 
sensoriales dentro de un proceso de sinestesia (Le Breton 2007:44-46 [2006]). Este 

	 7	 William Molyneux fue un erudito irlandés cuyas reflexiones suscitaron debates entre filósofos como Locke y  
Descartes, entre otros representantes de las corrientes del empirismo y del racionalismo. Entre los siglos xvii  y 
xix, estas escuelas de pensamiento se consideraron opuestas. Su enunciado es el siguiente “Tómese un hombre 
nacido ciego y que llegó a la edad adulta; mediante el tacto aprendió a distinguir entre un cubo y una esfera del 
mismo metal y con aproximadamente el mismo tamaño, de tal suerte que llega a decir, cuando siente uno y otro, 
cuál es el cubo y cuál es la esfera. Supóngase que después se coloquen al cubo y a la esfera en una mesa y que el ciego 
se cure. Pregunta: ¿podrá distinguir por la vista cuál es el globo y cuál es el cubo antes de tocarlos?” (traducción 
de O. Kindl a partir de Halpern, 2007:27-28).



224
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

último puede ser natural, pues “a cada momento la existencia solicita la unidad de 
los sentidos” (Le Breton 2007:44 [2006]), o bien —como hemos descrito en los 
apartados anteriores—, creado, provocado, movilizado y/o manipulado intencio-
nalmente, según los casos y contextos, para lograr cierta eficacia.

Conclusiones

Las exploraciones analíticas que acabamos de efectuar a partir de ejemplos etno-
gráficos entre los wixaritari confirman las críticas formuladas por algunos autores 
ante clasificaciones artificiales y descontextualizadas de las instancias sensoriales. 
En coincidencia con sus señalamientos, cabe subrayar que el mayor problema de los 
estudios sobre los sentidos, tanto en el campo antropológico como en otras discipli-
nas, es que tienden a establecer jerarquías entre las modalidades perceptivas. Estos 
encasillamientos a menudo plantean la preponderancia de uno de los sentidos sobre 
otros según las sociedades (Howes, 1991). Este tipo de teorías asocian entonces un 
único sentido —o al menos uno preponderante— a tal o cual conjunto cultural, 
desde una perspectiva esencialista. Estas interpretaciones llevan, por ejemplo, a 
afirmaciones según las cuales las sociedades occidentales serían esencialmente vi-
suales, mientras que las “no occidentales” pondrían más énfasis en sonidos, olores, 
percepciones táctiles o gustativas, consideradas de rango menor o más cercanas a 
necesidades juzgadas más “naturales” en muchas sociedades calificadas de “occi-
dentales”. Como hemos intentado demostrar en este ensayo a través de ejemplos 
sobre el papel de los sentidos en los rituales huicholes, la situación es mucho más 
compleja. ¿No será más bien la combinación de los sentidos en determinados con-
textos, lugares y tiempos la que prima sobre todo lo demás? Se puede suponer que, 
como suele ocurrir en el proceso de elaboración de una obra plástica, todo sea una 
cuestión de contingencia. Así lo demostró Lévi-Strauss (1962) en un célebre texto 
sobre el artista François Clouet, pintando el retrato de Elizabeth de Austria (1571) 
poniendo lujo de detalles en su cuello de encaje (Une dame à la collerette).

Así, la exploración de las articulaciones entre experiencias sensibles, acciones 
rituales y procesos creativos entre los wixaritari nos despliega un complejo entra-
mado en el que, entre muchos otros factores, determinadas instancias perceptivas 
se vinculan con concepciones de la persona, sistemas cosmológicos con relaciones 
sociales y elementos estéticos con eficacia mágica. La presencia o ausencia de 
tal o cual participante, objeto o acontecimiento, combinada con las diferentes 



225
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

percepciones que generan, provoca que un sentido adquiera un peso mayor o menor 
en determinada situación ritual. El desenlace de ésta también depende de todos 
estos aspectos amalgamados en un contexto particular, para dar forma, textura y 
vida a procesos que enlazan acción ritual, experiencia sensible y creación artística. 
En análisis que quedan por desarrollarse —esperemos— en un futuro cercano 
habrá que profundizar las primeras reflexiones que hemos presentado en este en-
sayo, en particular, llevando a cabo un estudio más concreto sobre la elaboración 
de los objetos de uso ritual en estos contextos. Para ello, será necesario enfocar el 
análisis en los efectos que producen sus propiedades sensibles, físicas, materiales 
tanto en los participantes a las ceremonias como en el acontecer mismo de éstas.

Bibliografía

Anderman, L. (1991). “‘The Great Seeing ’: The Senses in Zinacanteco Ritual Life”. En: 
D. Howes (ed.). The Varieties of sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology 
of the Senses. Toronto: University of Toronto Press, pp. 231-238.

Berthomé, F., y M. Houseman (2012). “Ritual and Emotions: Moving Relations, pat-
terned Effusions”. Religion and Society: Advances in Research 1, pp. 57-75.

Boyer, P. (1988). Barricades mystérieuses et pièges à pensée: introduction à l’analyse des 
épopées fang. Nanterre: Société d’Ethnologie.

Cassirer, E. (1925). Philosophie der symbolischen Formen. Das mythische Denken. 
Berlín: Bruno Cassirer.

Copans, J. (2011). L’enquête et ses méthodes. L’enquête ethnologique de terrain. París: 
Armand Colin.

Coquet, M. (2001). “L’anthropologie de l’art”. En: M. Segalen (ed.). Ethnologie. Concepts 
et aires culturelles. París: Armand Colin, pp. 140-154.

Douglas, M. (1973 [1970]). Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación 
y tabú. Madrid: Siglo Veintiuno Editores.

Galinier, J. (1997). La moitié du monde. Le corps et le cosmos dans le rituel des Indiens 
otomi. París: Presses Universitaires de France.

Gell, A. (1998). Art and Agency. An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press.
 (2006). “Parfum, symbolisme et enchantement”. Terrain, 47, septiembre: 

19-34.
Gutiérrez del Ángel, A. (2010). Las danzas del padre sol: ritualidad y procesos narrativos 

en un pueblo del Occidente mexicano. México: Universidad Naciona Autónoma 
de México-Universidad Autónoma Metropolitana-Colegio de San Luis-Porrúa.



226
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

Halpern, C. (2007). “Faut-il toucher pour voir? Retour sur le problème de Molyneux”. 
Terrain, 49, septiembre, pp. 27-36.

Houseman, M. (2004). “The Red and the Black. A Practical Experiment for Thinking 
about Ritual”. Social Analysis, 48(2), pp. 75-97.

 (2012). Le rouge est le noir. Essais sur le rituel. Toulouse: Presses Univer-
sitaires du Mirail.

Howes, D. (1991). “Introduction: ‘To Summon All the Senses’”. En: D. Howes (ed.). 
The Varieties of sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology of the Senses. 
Toronto: University of Toronto Press, pp. 3-21.

Keifenheim, B. (2000). Wege der Sinne. Wahrnehmung und Kunst bei den Kashinawa-
Indianern Amazoniens. Frankfurt / Nueva York: Campus Verlag.

Kindl, O. (2003). La jícara huichola: Un microcosmos mesoamericano. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia-Universidad de Guadalajara.

 (2005). “L’art du nierika chez les Huichol du Mexique. Un ‘instrument 
pour voir’”. En: M. Coquet; B. Derlon y M. Jeudy-Ballini (coords.). Les cultures à 
l’œuvre. Rencontres en art. París: Biro Éditeur-Éditions de la Maison des Sciences 
de l’Homme., pp. 225-248.

  (2008). “¿Imago mundi o parábola del espejo? Reflexiones acerca del espacio 
plástico huichol”. En: C. Bonfiglioli; A. Gutiérrez; M. A. Hers y M. E. Olavarría 
(eds.). Las vías del noroeste ii. Propuesta para una perspectiva sistémica e inter-
disciplinaria. México: Instituto de Investigaciones Antropológicas-Universidad 
Nacional Autónoma de México, pp. 425-460.

  (2009). “Le Concept de ‘forme symbolique’: Un outil d’analyse pour l’an-
thropologie de l’art ?”. Histoire de l’art et anthropologie [en línea]. París: Institut 
National d’Histoire de l’Art-Musée du quai Branly (“Les actes”). Disponible en: 
http://actesbranly.revues.org/78 [consulta: 2012, nov.].

Kindl, O. (2010). “Apuntes sobre las formas ambiguas y su eficacia ritual. Un análisis 
comparativo desde el punto de vista de los huicholes (wixaritari). En: E. Araiza 
(ed.). Las artes del ritual. Nuevas propuestas para la antropología del arte desde el 
occidente de México. Zamora: El Colegio de Michoacán, pp. 67-98.

Le Breton, D. (2007 [2006]). El sabor del mundo. Una antropología de los sentidos. 
Buenos Aires: Nueva Visión.

Lemaistre, D., y O. Kindl (1999). “La semaine sainte huichole de Tateikie: rituel solaire 
et légitimation du pouvoir par les sacrifices”, Journal de la Société des Américanistes, 
85, pp. 175-214.

Lévi-Strauss, C. (1962). La pensée sauvage. París: Plon.



227
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año III, número 5 • enero-junio 2013 • El Colegio de San Luis

Eficacia ritual y efectos sensibles • Olivia Kindl

Ong, Walter J. (1991). “The Shifting Sensorium”. En: D. Howes (ed.). The Varieties of 
sensory Experience. A Sourcebook in Anthropology of the Senses. Toronto: University 
of Toronto Press, pp. 25-30.

Pacheco Bribiesca, R. C. (2010). “Ambivalencia y escisión en el concepto de persona 
wixarika (huichol). El ritual mortuorio y su búsqueda para lograr la invisibilidad”. 
Tesis de maestría en Estudios Mesoamericanos, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Perrin, M. (1994). “Notes d’ethnographie huichol: La notion de ma’ive et la nosologie”. 
Journal de la Société des Américanistes, 80, pp. 195-206.

Turner, V. (1999 [1967]). La selva de los símbolos. Aspectos del ritual ndembu. México: 
Siglo XXIw Editores.

Vogt, E. (1988 [1976]). Ofrendas para los dioses. Análisis simbólico de rituales zinacantecos. 
México: Fondo de Cultura Económica.


