DE SER HUMANO A SER VIVO

ITZAYANA JOYCE GARCIA*

Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro (2020). Afectividad ambiental. Sensibilidad, em-
patiay estéticas del habitar. El Colegio de la Frontera Sur, Universidad Veracruzana.

DOIL: http://dx.doi.org/10.21696/rcs1112220211379

Los seres humanos somos capaces de relacionarnos con todo aquello que nos rodea;
no obstante, sufrimos de una ceguera ambiental. El valor de sentir solidaridad por
un ser vivo (aun siendo humano) se encuentra en la cuerda floja. Con el desarrollo
de lahumanidad, la explotacion de recursos, el uso excesivo de combustibles fosiles,
la contaminacion de rios y mares son e¢jemplos de la destruccion que la humanidad
ha provocado en los ecosistemas y las especies.

En la obra Afectividad ambiental. Sensibilidad, empatia, estéticas del habitar,
escrita por Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro, publicada en 2020, en una coe-
dicién de El Colegio de la Frontera Sur y la Universidad Veracruzana, los autores
exponen laidea de una revolucién ambiental como un proceso abrazador que parte
de una epistemologia ambiental, la cual estéd basada en limitantes donde la razén y
laindiferencia predominan, hasta transformarse en una epistemoestesis ambiental
que involucra el sentir.

Alo largo de los cinco capitulos, Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro desglosan
ideas complejas de otros autores que se entrelazan entre si, para al final plasmar
una maquina capaz de conectar cuerpo, mente y espiritu dentro del ser humano,
ya que sin el cuerpo somos incapaces de palpar y percibir, del mismo modo que sin
la mente nos es imposible aprender y sin espiritu no hay conmocién, sensibilidad,
pasion; simplemente debido a su ausencia no coexiste nada.

# Universidad Nacional Auténoma de México, Escuela Nacional de Estudios SupcriorcsAMc'rida. Correo
clectrénico: 318243045 @cenesmerida.unam.mx

5

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e aio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis



[..]laideaes aprcndcr aprestaratencionaun mundo compartido enel que yo mismo habito,
y conectarme, a través de mis propias emociones, con la alcgn’a dela primcra lluvia, el dolor
dela sequl’a, la angustia delos peces sin oxigeno, ¢l miedo de los arboles ante el ruido de la
motosicrra, laira de lamontana mutilada, perono poruna proyccci(’m antropomérﬁca, Sino
por laemocion que surge en mi propio cuerpo, mientras prestamos cuidado a una tierra de
la que somos integrantes (p. 76),

El primer capitulo, titulado “Epistemo-estesis ambiental: los cuerpos entre cuerpos”,
aborda el paradigma de los dualismos, aquello que divide y etiqueta irénicamente
lo distinto o contrario: masculino o femenino, sujeto u objeto, mente o cuerpo,
cultura o naturaleza, razén o afectos. Sin embargo, :no es mejor decir razén y
afectos? ¢Acaso no es importante actuar de forma integral?, un actuar en el que el
proceso de sentir esté ligado a una imparcialidad racional o en el que las acciones
estén entrelazadas sabiamente con el sentir.

Pensemos en las diversas problematicas que Latinoamérica ha afrontado durante
la pandemia: el saqueo de agua en México y Honduras ocasionado por empresas,
el abuso de autoridad inhumano en Colombia contra protestantes, los incendios
masivos en selvas y bosques de los paises megadiversos y la violencia contra la mujer
en todo el continente.

Las personas (jovenes mayoritariamente) de distintos niveles socioecondmicos,
diversas profesiones, etnias, religiones o naciones han brindado informacién y
apoyo ante las problemdticas, con lo que han demostrado que los dualismos no
encasillan ninguna lucha. Los hombres, las mujeres y toda la humanidad somos
seres plenos que no necesitamos ser parte del problema para defender y secundar
causas de injusticias socioambientales sin poner en conflicto la racionalidad y el
sentir, porque finalmente estos son uno solo.

Con esta idea, Omar Felipe Giraldo ¢ Ingrid Toro proveen el concepto de
multiplicidades, ramificaciones que viajan y se relacionan sin intermisién en todos
los sentidos, donde el inicio y el fin estdn ligados estrechamente y no existe una
separacion, por lo cual se forja una marafia de sentimientos entre los seres vivos
y el ambiente. Un nudo profundo en el que los cuerpos construyen el ambiente,
pero asimismo el ambiente los crea a ellos por medio de rutas de movimiento,
flujos de estado y, sobre todo, el abstracto placer del contacto, aquellos encuentros
energéticos, quimicos y sensibles que logran conmovernos hasta el punto de edificar
distintos mundos. Cada especie percibe su mundo conforme a sus necesidades y
su desarrollo. En consecuencia, crean mundos divergentes que también chocan

6

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e aio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis



como los cuerpos con cuerpos, picles con pieles, energfa con energfa, pero sobre
todo sentimientos con sentimientos.

El surgimiento de lo simbélico cobra especial importancia en el segundo capi-
tulo, “Seres corporizdndose junto a otros: la empatia ambiental”. ¢El mundo en el
que vivimos es el inico existente? La realidad es que no es asi; el desplazamiento
de otros cuerpos ocasiona mundos coemergentes, espacios que somos incapaces
de sentir, ya que el reconocimiento del olor, el color, ¢l sabor y la textura se limita
alo que el cuerpo percibe, ¢ ignoramos el mundo que puede ver una hormiga, un
arbol e incluso otra persona.

De este modo, las millones de muertes que ha ocasionado la COVID-19 de-
muestran diversas situaciones individuales que posteriormente serdn colectivas.
Las familias que han tenido la fortuna de no tener ningn deceso tienen una
perspectiva de la pandemia diferente a la de las familias que han tenido multiples
fallecidos; aquel empleado que mantuvo su trabajo no se siente impotente como el
que silo perdid; el estudiante que ha encontrado cierto gusto en las clases virtuales
por diversas razones no repara en aquellos a los que ha dafiado su estabilidad emo-
cional. No obstante, esto no significa que los privilegiados deban ser indiferentes,
puesto que la empatia es una capacidad bioldgica que nos obliga a actuar, y nadie
estd liberado de sentirla.

La familia que perdié a alguien encuentra consuelo en la soledad, en la religion,
en los recuerdos; mientras que quien no perdid a nadie puede ser un apoyo paralos
afectados. La persona que se quedd sin trabajo canaliza su sentir en la busqueda de
otro empleo para seguir sustentando a su familia. Finalmente, el estudiante que
perdi6 el interés tendra diversas formas de recuperarlo, desde la lectura de algun
libro de su curiosidad hasta la asistencia psicolégica.

Cada ser afectado hallard un motivo para persistir, ya sea un amigo, un familiar
o por superacion propia. De manera directa o indirecta, sus acciones llegardn a ter-
ceros fortaleciendo el sentimiento de empatia, transmutando la capacidad bioldgica
auna potencialidad biolégica que estard en movimiento, manejada por la relacién
entre los sentimientos y los pensamientos, estableciendo un lenguaje colectivo y
compartido con la tierra. Un lenguaje comtin que interviene en las acciones de
los efectores y receptores, conectados por estimulos y redes de significacion de la
“lengua de la tierra”, y que, por consiguiente, origina saberes.

En “Saberes ambientales y afectivos: la ética del contacto”, titulo del tercer
capitulo, los autores argumentan que:

7

De ser humano a ser vivo e Itzayana Joyce Garcia
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 @ DOI: htep://dx.doi.org/10.21696/resl112220211379



[...Junentorno cambiante puedc dar 1ugar alacreacion de nuevos saberes, peroes indudable
que cuando un entorno ambiental se transforma radicalmente, no existe razén para seguir
amparando saberes que han dejado de ser uriles (p. 97).

Adaptacion e innovacidn son las palabras que definen a este capitulo. De acuerdo
con los autores, en las comunidades rurales se heredan de generacion en generacién
los saberes de sus oficios. El saber colectivo ¢ individual se coloca en un interjuego
para establecer técnicas que, a pesar de seguir el mismo procedimiento, tienen un
cambio, ya sea por las condiciones climéticas, del suelo o de la sociedad. Es por ello
que la creatividad serd el cimiento de los saberes campesinos e indigenas. Motivados
por el cambio, en especial en estos tiempos de crisis ambiental, las técnicas se han
innovado frenéticamente a través del conocido sistema de prueba y error, que re-
laciona el ingenio campesino con la diversidad genética, nutre el acervo de saberes
en un proceso conversacional y, por ultimo, intensifica la percepcion de la estética.

Este término se asocia con la proporcionalidad del “se ve bien”, “huele bien”,
“sabe bien”, entre otras interpretaciones que disefian el ambiente de trabajo de los
campesinos, en el que el territorio hace al habitante por medio de patrones de au-
toorganizacion; conectan lo que perciben, agradable o desagradable, con el arte del
vivir, que permuta en la creatividad del campesino. El campesino busca el balance
entre la carga de trabajo y el sentido de suficiencia siendo consciente de los limites
naturales, demostrando una correlacién entre el hacer, el ritualizar y el habitar de
una éticaambiental. “Los pueblos no son agentes pasivos que simplemente reciben
informacion de sus antecesores. Son actores activos con agencia permanente, que
experimentan, que con curiosidad hacen innovaciones” (p. 98).

La obraaqui resefiada emplea citas textuales ¢ historias significantes para describir
el cambio inminente que el ser humano necesita hacer en la problemaética ambiental
que afronta. Un ejemplo es la metéfora de Eros y Tanatos, que personalmente me
conmovi por la analogfa entre el dios griego del deseo y el dios de la muerte paci-
fica, utilizada para describir el otro lado de la empatia. Debido a que esta capacidad
también siente emociones negativas que pueden generar odio, egoismo, miedo,
avaricia y venganza en la sociedad contemporanea (sesgada por la modernidad y
el desarrollo prometedor que ofrece), nos coloca en un juicio de ética individual
o colectiva; asimismo nos conduce al cinismo de desatender la sombra ecocida, el
deseo de querer siempre mads, ser superiores y obtener nuestro propio placcr. Esto
ocasiona un régimen de afectividad dirigido por el capitalismo que moldea nuestras
percepciones y conduce seres que causan dolor para seguir “avanzando”.

8

Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e aio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis



Es por ello que el cuarto apartado de la obra lleva un acertado titulo, “Régimen
de la afectividad: El orden del desafecto”. En este, Omar Felipe Giraldo e Ingrid
Toro explican la normalizacién de la violencia; cémo reprimir o ignorar el dolor
desatard un terrible monstruo, y cuando el vaso esté lleno, nuestros deseos prohibidos
revelaran aquellas emociones negativas por escasos segundos antes de convertirnos
en cuerpos insensibles, exentos de sentir sufrimiento ajeno, convirtiendo la excep-
cién en la regla. Por consiguiente, nacen las pedagogias de la crueldad, dispuestas a
educar a asesinos inhdbiles de empatizar, cuyo objetivo es silenciar a los que segui-
mos palpando el sentir, sujetos a obedecer érdenes y asesinar sin conocer la razén.

Sin embargo, en este proceso, algunos cuerpos pueden llegar a adherir la econo-
mia afectiva haciendo inversiones o ecomatizando sentimientos, manteniendo una
estabilidad del sentir positivo o negativo, sin la necesidad de reprimir; la aceptacion
del dolor construird rieles afectivos que se conectardn con mds cuerpos como con-
secuencia de la gran marafia de contacto, abordada en el primer capitulo del libro.

Después de aceptar la culpa es esencial reorganizarse, hacer oidos sordos a la
publicidad del capitalismo que nos ofrece una tentadora experiencia en el con-
sumo de sus productos, y comenzar a enlazarnos con lo que nos hizo realmente
humanos, pues para avanzar es necesario volver a lo basico. Para resolver esta
inmensa problematica es fundamental tirar sus cimientos, y como efecto dominé
se derrumbari el resto.

Pero ¢c6mo salir de aquel deseo de desear? En palabras de los autores, “no existe
otra manera que disputar el deseo con el sistema. Deberemos entrar en su propia
cancha, y arrebatarle su hegemonfa como maquina orientadora de deseos” (p. 150).
Eldeseo esalgo individual y, por consiguiente, colectivo, algo que pertenece a todos
yasuvezanadie. El deseo es un arma de doble filo que ocasiona competencia, pero
que no es imposible de domar. Hay que deconstruir la relacién que tenemos con
los otros cuerpos y mundos para adquirir una armonia. Con esta idea se concibe
el tltimo capitulo, “El deseo por la vida: la reorganizacion estética de los afectos”.

Y aunque considero que el capitalismo es habil en la reparticién de la culpa
y en la manipulacion respecto a lo que sentimos y opinamos, debido a que dic-
tamina sobre nuestro consumo de alimentos, ropa, musica, arte y més, también
manipula nuestro sentir hacia otros cuerpos, generalmente “humanizédndolos”,
con el objetivo de desacreditar todo aquello que no entra en el sistema capitalista
y neoliberal. Afectividad ambiental. Sensibilidad, empatia y estéticas del habitar es
una invitacién a tener un contacto mas all de lo superficial o lo externo; hay que
retroceder el desarrollo de la humanidad y comenzar a conectar con lo natural,

9

De ser humano a ser vivo e Itzayana Joyce Garcia
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 @ DOI: htep://dx.doi.org/10.21696/resl112220211379



sobre todo renunciar al goce ficticio y sensibilidad manipulada que ha sembrado
el consumismo.

Los apartados de esta obra llaman a ser parte de un proceso renovador; incluso
me atrevo a afirmar que en cada una de sus paginas florece un sentir inexplicable
basado en la empatia y la comprension, hasta una sed de justicia. Estoy segura de
que después de esta lectura comprendi mds mis emociones no solo como ser hu-
mano, sino también como ser vivo; por ello, me dispongo a colaborar en beneficio
de todos los cuerpos y mundos para formar parte de este revolucionario concepto
de epistemoestesis ambiental.

10
De ser humano a ser vivo e Itzayana Joyce Garcia
Revista de El Colegio de San Luis ¢ Nueva época e afio XI, niimero 22 o enero a diciembre de 2021 o El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 @ DOI: htep://dx.doi.org/10.21696/resl112220211379



