
5
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis

De ser humano a ser vivo

Itzayana Joyce García*

Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro (2020). Afectividad ambiental. Sensibilidad, em-
patía y estéticas del habitar. El Colegio de la Frontera Sur, Universidad Veracruzana.
DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211379

Los seres humanos somos capaces de relacionarnos con todo aquello que nos rodea; 
no obstante, sufrimos de una ceguera ambiental. El valor de sentir solidaridad por 
un ser vivo (aun siendo humano) se encuentra en la cuerda floja. Con el desarrollo 
de la humanidad, la explotación de recursos, el uso excesivo de combustibles fósiles, 
la contaminación de ríos y mares son ejemplos de la destrucción que la humanidad 
ha provocado en los ecosistemas y las especies.

En la obra Afectividad ambiental. Sensibilidad, empatía, estéticas del habitar, 
escrita por Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro, publicada en 2020, en una coe-
dición de El Colegio de la Frontera Sur y la Universidad Veracruzana, los autores 
exponen la idea de una revolución ambiental como un proceso abrazador que parte 
de una epistemología ambiental, la cual está basada en limitantes donde la razón y 
la indiferencia predominan, hasta transformarse en una epistemoestesis ambiental 
que involucra el sentir.

A lo largo de los cinco capítulos, Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro desglosan 
ideas complejas de otros autores que se entrelazan entre sí, para al final plasmar 
una máquina capaz de conectar cuerpo, mente y espíritu dentro del ser humano, 
ya que sin el cuerpo somos incapaces de palpar y percibir, del mismo modo que sin 
la mente nos es imposible aprender y sin espíritu no hay conmoción, sensibilidad, 
pasión; simplemente debido a su ausencia no coexiste nada.

	 *	Universidad Nacional Autónoma de México, Escuela Nacional de Estudios Superiores-Mérida. Correo 
electrónico: 318243045@enesmerida.unam.mx



6
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis

[…] la idea es aprender a prestar atención a un mundo compartido en el que yo mismo habito, 
y conectarme, a través de mis propias emociones, con la alegría de la primera lluvia, el dolor 
de la sequía, la angustia de los peces sin oxígeno, el miedo de los árboles ante el ruido de la 
motosierra, la ira de la montaña mutilada, pero no por una proyección antropomórfica, sino 
por la emoción que surge en mi propio cuerpo, mientras prestamos cuidado a una tierra de 
la que somos integrantes (p. 76).

El primer capítulo, titulado “Epistemo-estesis ambiental: los cuerpos entre cuerpos”, 
aborda el paradigma de los dualismos, aquello que divide y etiqueta irónicamente 
lo distinto o contrario: masculino o femenino, sujeto u objeto, mente o cuerpo, 
cultura o naturaleza, razón o afectos. Sin embargo, ¿no es mejor decir razón y 
afectos? ¿Acaso no es importante actuar de forma integral?, un actuar en el que el 
proceso de sentir esté ligado a una imparcialidad racional o en el que las acciones 
estén entrelazadas sabiamente con el sentir.

Pensemos en las diversas problemáticas que Latinoamérica ha afrontado durante 
la pandemia: el saqueo de agua en México y Honduras ocasionado por empresas, 
el abuso de autoridad inhumano en Colombia contra protestantes, los incendios 
masivos en selvas y bosques de los países megadiversos y la violencia contra la mujer 
en todo el continente.

Las personas (jóvenes mayoritariamente) de distintos niveles socioeconómicos, 
diversas profesiones, etnias, religiones o naciones han brindado información y 
apoyo ante las problemáticas, con lo que han demostrado que los dualismos no 
encasillan ninguna lucha. Los hombres, las mujeres y toda la humanidad somos 
seres plenos que no necesitamos ser parte del problema para defender y secundar 
causas de injusticias socioambientales sin poner en conflicto la racionalidad y el 
sentir, porque finalmente estos son uno solo.

Con esta idea, Omar Felipe Giraldo e Ingrid Toro proveen el concepto de 
multiplicidades, ramificaciones que viajan y se relacionan sin intermisión en todos 
los sentidos, donde el inicio y el fin están ligados estrechamente y no existe una 
separación, por lo cual se forja una maraña de sentimientos entre los seres vivos 
y el ambiente. Un nudo profundo en el que los cuerpos construyen el ambiente, 
pero asimismo el ambiente los crea a ellos por medio de rutas de movimiento, 
flujos de estado y, sobre todo, el abstracto placer del contacto, aquellos encuentros 
energéticos, químicos y sensibles que logran conmovernos hasta el punto de edificar 
distintos mundos. Cada especie percibe su mundo conforme a sus necesidades y 
su desarrollo. En consecuencia, crean mundos divergentes que también chocan 



7
De ser humano a ser vivo • Itzayana Joyce García

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211379

como los cuerpos con cuerpos, pieles con pieles, energía con energía, pero sobre 
todo sentimientos con sentimientos.

El surgimiento de lo simbólico cobra especial importancia en el segundo capí-
tulo, “Seres corporizándose junto a otros: la empatía ambiental”. ¿El mundo en el 
que vivimos es el único existente? La realidad es que no es así; el desplazamiento 
de otros cuerpos ocasiona mundos coemergentes, espacios que somos incapaces 
de sentir, ya que el reconocimiento del olor, el color, el sabor y la textura se limita 
a lo que el cuerpo percibe, e ignoramos el mundo que puede ver una hormiga, un 
árbol e incluso otra persona.

De este modo, las millones de muertes que ha ocasionado la COVID-19 de-
muestran diversas situaciones individuales que posteriormente serán colectivas. 
Las familias que han tenido la fortuna de no tener ningún deceso tienen una 
perspectiva de la pandemia diferente a la de las familias que han tenido múltiples 
fallecidos; aquel empleado que mantuvo su trabajo no se siente impotente como el 
que sí lo perdió; el estudiante que ha encontrado cierto gusto en las clases virtuales 
por diversas razones no repara en aquellos a los que ha dañado su estabilidad emo-
cional. No obstante, esto no significa que los privilegiados deban ser indiferentes, 
puesto que la empatía es una capacidad biológica que nos obliga a actuar, y nadie 
está liberado de sentirla.

La familia que perdió a alguien encuentra consuelo en la soledad, en la religión, 
en los recuerdos; mientras que quien no perdió a nadie puede ser un apoyo para los 
afectados. La persona que se quedó sin trabajo canaliza su sentir en la búsqueda de 
otro empleo para seguir sustentando a su familia. Finalmente, el estudiante que 
perdió el interés tendrá diversas formas de recuperarlo, desde la lectura de algún 
libro de su curiosidad hasta la asistencia psicológica.

Cada ser afectado hallará un motivo para persistir, ya sea un amigo, un familiar 
o por superación propia. De manera directa o indirecta, sus acciones llegarán a ter-
ceros fortaleciendo el sentimiento de empatía, transmutando la capacidad biológica 
a una potencialidad biológica que estará en movimiento, manejada por la relación 
entre los sentimientos y los pensamientos, estableciendo un lenguaje colectivo y 
compartido con la tierra. Un lenguaje común que interviene en las acciones de 
los efectores y receptores, conectados por estímulos y redes de significación de la 
“lengua de la tierra”, y que, por consiguiente, origina saberes.

En “Saberes ambientales y afectivos: la ética del contacto”, título del tercer 
capítulo, los autores argumentan que:



8
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis

[…] un entorno cambiante puede dar lugar a la creación de nuevos saberes, pero es indudable 
que cuando un entorno ambiental se transforma radicalmente, no existe razón para seguir 
amparando saberes que han dejado de ser útiles (p. 97).

Adaptación e innovación son las palabras que definen a este capítulo. De acuerdo 
con los autores, en las comunidades rurales se heredan de generación en generación 
los saberes de sus oficios. El saber colectivo e individual se coloca en un interjuego 
para establecer técnicas que, a pesar de seguir el mismo procedimiento, tienen un 
cambio, ya sea por las condiciones climáticas, del suelo o de la sociedad. Es por ello 
que la creatividad será el cimiento de los saberes campesinos e indígenas. Motivados 
por el cambio, en especial en estos tiempos de crisis ambiental, las técnicas se han 
innovado frenéticamente a través del conocido sistema de prueba y error, que re-
laciona el ingenio campesino con la diversidad genética, nutre el acervo de saberes 
en un proceso conversacional y, por último, intensifica la percepción de la estética.

Este término se asocia con la proporcionalidad del “se ve bien”, “huele bien”, 
“sabe bien”, entre otras interpretaciones que diseñan el ambiente de trabajo de los 
campesinos, en el que el territorio hace al habitante por medio de patrones de au-
toorganización; conectan lo que perciben, agradable o desagradable, con el arte del 
vivir, que permuta en la creatividad del campesino. El campesino busca el balance 
entre la carga de trabajo y el sentido de suficiencia siendo consciente de los límites 
naturales, demostrando una correlación entre el hacer, el ritualizar y el habitar de 
una ética ambiental. “Los pueblos no son agentes pasivos que simplemente reciben 
información de sus antecesores. Son actores activos con agencia permanente, que 
experimentan, que con curiosidad hacen innovaciones” (p. 98).

La obra aquí reseñada emplea citas textuales e historias significantes para describir 
el cambio inminente que el ser humano necesita hacer en la problemática ambiental 
que afronta. Un ejemplo es la metáfora de Eros y Tánatos, que personalmente me 
conmovió por la analogía entre el dios griego del deseo y el dios de la muerte pací-
fica, utilizada para describir el otro lado de la empatía. Debido a que esta capacidad 
también siente emociones negativas que pueden generar odio, egoísmo, miedo, 
avaricia y venganza en la sociedad contemporánea (sesgada por la modernidad y 
el desarrollo prometedor que ofrece), nos coloca en un juicio de ética individual 
o colectiva; asimismo nos conduce al cinismo de desatender la sombra ecocida, el 
deseo de querer siempre más, ser superiores y obtener nuestro propio placer. Esto 
ocasiona un régimen de afectividad dirigido por el capitalismo que moldea nuestras 
percepciones y conduce seres que causan dolor para seguir “avanzando”.



9
De ser humano a ser vivo • Itzayana Joyce García

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211379

Es por ello que el cuarto apartado de la obra lleva un acertado título, “Régimen 
de la afectividad: El orden del desafecto”. En este, Omar Felipe Giraldo e Ingrid 
Toro explican la normalización de la violencia; cómo reprimir o ignorar el dolor 
desatará un terrible monstruo, y cuando el vaso esté lleno, nuestros deseos prohibidos 
revelarán aquellas emociones negativas por escasos segundos antes de convertirnos 
en cuerpos insensibles, exentos de sentir sufrimiento ajeno, convirtiendo la excep-
ción en la regla. Por consiguiente, nacen las pedagogías de la crueldad, dispuestas a 
educar a asesinos inhábiles de empatizar, cuyo objetivo es silenciar a los que segui-
mos palpando el sentir, sujetos a obedecer órdenes y asesinar sin conocer la razón.

Sin embargo, en este proceso, algunos cuerpos pueden llegar a adherir la econo-
mía afectiva haciendo inversiones o ecomatizando sentimientos, manteniendo una 
estabilidad del sentir positivo o negativo, sin la necesidad de reprimir; la aceptación 
del dolor construirá rieles afectivos que se conectarán con más cuerpos como con-
secuencia de la gran maraña de contacto, abordada en el primer capítulo del libro.

Después de aceptar la culpa es esencial reorganizarse, hacer oídos sordos a la 
publicidad del capitalismo que nos ofrece una tentadora experiencia en el con-
sumo de sus productos, y comenzar a enlazarnos con lo que nos hizo realmente 
humanos, pues para avanzar es necesario volver a lo básico. Para resolver esta 
inmensa problemática es fundamental tirar sus cimientos, y como efecto dominó 
se derrumbará el resto.

Pero ¿cómo salir de aquel deseo de desear? En palabras de los autores, “no existe 
otra manera que disputar el deseo con el sistema. Deberemos entrar en su propia 
cancha, y arrebatarle su hegemonía como máquina orientadora de deseos” (p. 150). 
El deseo es algo individual y, por consiguiente, colectivo, algo que pertenece a todos 
y a su vez a nadie. El deseo es un arma de doble filo que ocasiona competencia, pero 
que no es imposible de domar. Hay que deconstruir la relación que tenemos con 
los otros cuerpos y mundos para adquirir una armonía. Con esta idea se concibe 
el último capítulo, “El deseo por la vida: la reorganización estética de los afectos”.

Y aunque considero que el capitalismo es hábil en la repartición de la culpa 
y en la manipulación respecto a lo que sentimos y opinamos, debido a que dic-
tamina sobre nuestro consumo de alimentos, ropa, música, arte y más, también 
manipula nuestro sentir hacia otros cuerpos, generalmente “humanizándolos”, 
con el objetivo de desacreditar todo aquello que no entra en el sistema capitalista 
y neoliberal. Afectividad ambiental. Sensibilidad, empatía y estéticas del habitar es 
una invitación a tener un contacto más allá de lo superficial o lo externo; hay que 
retroceder el desarrollo de la humanidad y comenzar a conectar con lo natural, 



10
De ser humano a ser vivo • Itzayana Joyce García

Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año XI, número 22 • enero a diciembre de 2021 • El Colegio de San Luis
ISSN-E: 2007-8846 • DOI: http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211379

sobre todo renunciar al goce ficticio y sensibilidad manipulada que ha sembrado 
el consumismo.

Los apartados de esta obra llaman a ser parte de un proceso renovador; incluso 
me atrevo a afirmar que en cada una de sus páginas florece un sentir inexplicable 
basado en la empatía y la comprensión, hasta una sed de justicia. Estoy segura de 
que después de esta lectura comprendí más mis emociones no solo como ser hu-
mano, sino también como ser vivo; por ello, me dispongo a colaborar en beneficio 
de todos los cuerpos y mundos para formar parte de este revolucionario concepto 
de epistemoestesis ambiental.


