
362 Política y gobierno VOLUMEN XVIII  ·  NÚMERO 2  ·  II SEMESTRE DE 2011

Reseñas

dad de visiones críticas y amplias para 
comprender a nuestro gobierno y polí­
ticos, que nos parecen tan ajenos. Ca­
sar logra esto sin hacer juicios innece­
sarios, dejando que sean la información 
y los argumentos presentados los que 
guíen al lector a través de este retrato 
de nuestro sistema político.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
The Moral Force of Indigenous Politics: 
Critical Liberalism and the Zapatistas, de 
Courtney Jung, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2008, 350 pp.

Por Brian J. Phillips, Universidad de 
Pittsburgh y cide

Este libro de teoría política presenta un 
enfoque constructivista sobre la mane­
ra en que las democracias deben inte­
grar distintas culturas y, en particular a 
la cultura indígena, si quieren ser más 
justas; la autora, Courtney Jung, llama a 
su teoría “liberalismo crítico” y, junto 
con un detallado estudio de caso sobre 
los zapatistas, proporciona evidencia a 
su argumento. Lo anterior convierte 
este libro en una contribución impor­
tante a la teoría normativa y a la litera­
tura sobre cultura indígena mexicana.

Jung enmarca el debate descri­
biendo dos aproximaciones alternati­
vas sobre cómo hacer frente a los dere­
chos de las minorías: los enfoques de 
privatización y protección. Privatización 
se refiere a la noción de que la cultura, 

junto con otras identidades basadas en 
raza o género, debe ser básicamente 
ignorada por la esfera pública. Protec­
ción se refiere al multiculturalismo, la 
idea de que el gobierno debe asegurar­
se de que cada grupo (cultural o de otra 
naturaleza) se mantenga a salvo de 
otros grupos. Jung rechaza esta dicoto­
mía y usa el constructivismo para cues­
tionar el supuesto de ambas aproxima­
ciones: que las identidades culturales 
están dadas. 

El primer capítulo de fondo argu­
menta que los grupos culturales se 
construyen socialmente, tal como otros 
autores consideran sobre grupos racia­
les y de género. Por lo tanto, la socie­
dad es responsable por el foco en la 
cultura, sostiene Jung; sin embargo, la 
sociedad y de hecho el gobierno de­
sempeñan un papel importante en la 
definición de la pertenencia a grupos 
culturales. Según la autora, la identi­
dad cultural no es ni biológica ni inevi­
table, hecho que los gobiernos debe­
rían tomar en cuenta al tratar de formar 
una sociedad más inclusiva y justa. 

Del capítulo 2 al 5 describe la histo­
ria de la identidad cultural en México. 
La autora afirma que los grupos indí­
genas fueron maltratados por los go­
biernos mexicanos a lo largo del tiem­
po, Jung utiliza la frase “colonialismo 
interno”, de Pablo González Casano­
va, para explicar cómo los gobiernos 
manejaron a los grupos indígenas, lo 
que ayudó a construir y reforzar su 
identidad. 



VOLUMEN XVIII  ·  NÚMERO 2  ·  II SEMESTRE DE 2011 363Política y gobierno

Reseñas

Durante el periodo colonial, estos 
grupos fueron excluidos de la plena 
ciudadanía, y les fueron negados cier­
tos derechos civiles, económicos y 
políticos; por supuesto, el fin del colo­
nialismo no terminó con este “colonia­
lismo interno”, por el contrario, los in­
dígenas fueron excluidos de muchos 
aspectos de la vida social por razones 
geográficas, lingüísticas y económicas, 
entre otras. La revolución podía haber 
sido la oportunidad para una mayor in­
clusión de los indígenas, pero el Parti­
do Revolucionario Institucional (pri) 
promovió la asimilación para los indí­
genas, reforzando la identidad del 
“campesino” en la población rural po­
bre. Esto significó ignorar la grave mar­
ginación de los pueblos indígenas que, 
de acuerdo con Jung, había sido refor­
zada por divisiones raciales, culturales 
y económicas en esos años.

El capítulo 4 es especialmente útil 
para el estudio de los movimientos so­
ciales, en México y en otros lugares, ya 
que explora cómo la identidad “cam­
pesina” dio paso a la identidad “indí­
gena” en el país durante la década de 
1990. Extensas entrevistas realizadas 
en México, así como el uso de fuentes 
secundarias, hacen que este capítulo 
sea sólido e interesante.

Según Jung, hay cuatro factores 
que explican el cambio de identidad. 
En primer lugar, la tercera ola de de­
mocratización junto con la hegemonía 
del neoliberalismo han socavado orga­
nizaciones basadas en clases, estimu­

lando al mismo tiempo grupos más es­
pecíficos, sean locales o indígenas. En 
segundo lugar, las organizaciones in­
ternacionales de derechos humanos 
han trabajado a lo largo de la década de 
1990 para promover los derechos indí­
genas en el mundo. En tercer lugar, los 
gobiernos han comenzado a enfatizar 
el multiculturalismo, debido a las pre­
siones internacionales y de los antro­
pólogos críticos, de acuerdo con Jung. 
Por último, la tenacidad de ciertos gru­
pos indígenas desempeñó un papel 
importante para lograr que muchos 
otros que se identificaban como indí­
genas impulsaran un movimiento de 
alcance global. Los zapatistas han sido 
importantes, pero la autora destaca 
que los activistas en Chiapas habían 
estado preparando el terreno antes de 
1994. Por ejemplo, los debates en el 
año 1992 sobre el aniversario número 
500 del viaje de Colón a América fue­
ron fundamentales. La identidad cam­
pesina no hizo justicia a estos grupos y 
cualquier beneficio que se haya deri­
vado de dicha identidad campesina 
disminuyó sustancialmente a lo largo 
de los años noventa. 

Jung combina el marco histórico 
del caso mexicano con su perspectiva 
teórica en el capítulo 5. Describe la po­
litización de la identidad indígena en 
los noventa como una “victoria estraté­
gica” (p. 231) y un “logro político im­
portante” (p. 232) pero argumenta que 
esto es insuficiente. También sugiere 
que algunos intentos desde el multi­



364 Política y gobierno VOLUMEN XVIII  ·  NÚMERO 2  ·  II SEMESTRE DE 2011

Reseñas

culturalismo, tales como la educación 
bilingüe, son esfuerzos bien intencio­
nados para enfrentar injusticias del pa­
sado, pero que no responden adecua­
damente a la situación de los indígenas 
en México. Dado que la cultura es una 
construcción social no es suficiente 
para reconocer a los grupos indígenas o 
darles la tierra, por el contrario, México 
debe tener en cuenta las exclusiones 
estructurales responsables de la situa­
ción actual de sus grupos.

En el capítulo 6, Jung explica con 
mayor profundidad las implicaciones 
políticas de su teoría, el liberalismo críti­
co. Su enfoque “fuertemente construc­
tivista” implica que el Estado es res­
ponsable de la identidad cultural, tanto 
en términos de quién pertenece a un 
grupo cultural, como en términos de la 
prominencia de dicha identidad en la 
sociedad. Por eso, soluciones centradas 
solamente en el multiculturalismo, 
como protección legal o reparaciones 
para los grupos, son insuficientes. De 
hecho, tales soluciones sólo servirían 
para reforzar las distinciones creadas 
por el gobierno. Por el contrario, los go­
biernos deberían atender las “injusti­
cias estructurales” (p. 243) y corregir la 
marginación histórica de los grupos in­
dígenas, teniendo en cuenta las cir­
cunstancias propias de cada grupo.

Estas implicaciones de política ge­
neral, que son la conclusión lógica de 
una teoría bien construida, plantean 
nuevos interrogantes y cuestiones. Si 
asumimos que la cultura indígena es 

una construcción social, por lo menos 
en una medida importante, ¿cómo 
puede abordarse específicamente?, ¿cómo 
pueden corregirse injusticias estructu­
rales de siglos? Ciertamente, estos son 
desafíos comunes para gobiernos que 
intentan abordar la raza o el género 
como construcciones sociales. La para­
doja parece siempre ser cómo puede 
un gobierno tratar de integrar a un gru­
po que posiblemente creó, sin reforzar 
aún más la identidad de dicho grupo de 
una manera negativa. 

Jung sugiere que la solución a este 
problema no se encuentra en los dere­
chos individuales ni en los colectivos. 
Para este fin la autora introduce una 
nueva categoría de derechos, “los de­
rechos de membresía”, definidos 
como “aquellos que son reconocidos a 
miembros de un grupo sin que impli­
quen en modo alguno la concesión al 
grupo de derechos colectivos sobre sus 
miembros” (p. 275); estos derechos 
son una innovación teórica, pero no 
está claro cómo se traducirían concre­
tamente en políticas para remediar in­
justicias históricas.

La teoría presentada en este libro 
abre un espacio en la literatura para se­
guir abordando este tipo de preguntas 
en relación con la cultura indígena, tal 
como otros investigadores lo hacen ac­
tualmente con la raza y el género , y con 
la cultura en general. Su contribución, 
el abordaje de la cultura indígena como 
(otra) construcción social, seguramente 
no es la última palabra sobre el tema.


