
Notas para estudiar el racismo hacia
los indios de México

Alicia Castellanos Guerrero

Universidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa

Introducción

l racismo no es un universal antropológico, un fenómeno de todos los
tiempos y culturas, aunque sí muy difundido en la historia de Occidente.
Sus expresiones históricas han sido tan diversas como sus definiciones.E

Su principal limitación conceptual ha sido la negación de su variabilidad en el
tiempo y en el espacio, en la que paradójicamente se puede encontrar su
especificidad. Hasta hace unos años, el ritual de inicio de cualquier reflexión
sobre el racismo en América Latina era constatar su condición de tabú. Hoy es

Resumen
El trabajo marca la continuidad del conflicto
entre el Estado, Nación y pueblos indios, y
sugiere líneas de análisis. Se sostiene que el
Estado es un sujeto que interviene en la
reproducción del racismo en los niveles
institucionales, sin negar dinámicas concretas
de relaciones en las que se involucran diversos
actores, situados en distintas posiciones de
poder. Se advierte que el estudio de los
discursos y las prácticas hacia los indios, a
través de la dinámica de las identidades
colectivas dominantes y subalternas y de los
espacios en que se estructura la vida cotidiana,
puede ser una estrategia para identificar el
sentido y las formas del racismo. Los sistemas
regionales de dominio y los procesos
históricos que determinan la naturaleza  de las
relaciones entre indígenas y no indígenas
deben ser punto de partida para identificar
particularidades del fenómeno. En el ámbito
regional, se propone a la ciudad como un
espacio idóneo para su estudio, dada la
interacción de los grupos sociales y étnicos
que conforman las sociedades regionales.

Abstract
The article points out the continuity of the
conflict between the State, Nation and indian
people, and suggest lines of research. It
sustains that the State is one of the elements
that participates in the racism reproduction
inside institutional level, but there  are
dynamics of relations in which other actors in
different power positions are involved. Then,
discourses and practices toward indians have
to be studied through dominants and non
dominants identities and the spaces of daily
life to find  out the sense and forms of racism.
At the same time, it is important to recognize
the ideologies that hides racism. The dominant
regional systems and historical process that
shape the nature of the relations between
indians and non indians are the substratum  to
identify racism peculiarities. Within the
region, the city becomes the ideal space for its
study  because of the intense interaction
between the diversity of groups that integrate
regional societies.



 166

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

preciso advertir su creciente reconocimiento en el discurso social en razón,
particularmente, de las luchas de los pueblos indios y negros, y las investigaciones
que revelan su vigencia en las relaciones sociales.

En México, los hitos de sus manifestaciones son la dominación colonial, el
proceso de formación de la Nación, la influencia de las teorías racistas
decimonónicas que se desarrollan en Europa y en Estados Unidos, así como su
relación con el nacionalismo revolucionario y el neoliberalismo.

Durante este largo periodo, los procesos sociales con los que el racismo se
relaciona son diversos y las ideologías que lo encubren, los discursos, las
prácticas, los racistas y sujetos racializados cambian y persisten según la
relación entre Estado y sociedad.

Los chinos fueron despojados, segregados, perseguidos, expulsados y
asesinados y, en la medida en que la Revolución Mexicana cumplía sus
promesas y se producía la integración de las clases medias, se disolvió el
sentimiento de amenaza que provocó su ascenso social. Los discursos y las
prácticas racistas contra los judíos fueron difundidos durante los años de la
conflagración mundial por grupos nacionalistas que tuvieron una corta existencia.

La relación con los estadunidenses en territorio nacional ha sido xenofílica
y xenofóbica, según el contexto histórico de la vecindad entre ambas naciones,
así como las políticas de inmigración y desarrollo económico. Sin olvidar que
en la conciencia histórica popular, la guerra de conquista de 1847, las invasiones
al territorio nacional en 1914 y 1916, la dominación económica, las recurrentes
políticas antiinmigrantes y la persecución de trabajadores mexicanos son una
marca indeleble en las representaciones y en las relaciones entre estadunidenses
y mexicanos de antes y ahora.

En cambio, el rechazo al indio persiste en el tiempo. Los contenidos de los
discursos y las prácticas son variados, pero su opresión es una constante en la
historia. La imagen y las relaciones con el indio se constituyen en el largo
periodo de la dominación colonial a partir de perspectivas filosóficas que
sustentan su inferioridad biológica y cultural y derivan en políticas de asimilación,
segregación e incluso exterminio. Durante el siglo XIX no hay una ruptura con
estas fuentes de pensamiento, pero la hegemonía del universalismo y nuevas
ideologías nutren los nuevos racismos.

Los discursos liberal y conservador del siglo XIX son inclusivos y excluyentes,
aunque predomina la visión de un indio destinado a desaparecer bajo el
principio de que “todos somos iguales ante la ley” y una política encaminada a
la destrucción de sus bases de reproducción para liberar mano de obra y tierras



167 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

comunales, no sin una resistencia indígena que se extiende a lo largo de ese
siglo. Los indigenistas de principios del siglo XX reconocen la existencia de los
indios y la necesidad de conocerlos para asimilarlos, construir una Nación
homogénea y establecer el “buen gobierno”.

Entre los positivistas del porfiriato y los pensadores y antropólogos del
nacionalismo revolucionario prevalecen los racismos que exaltan explícita o
implícitamente la superioridad racial y cultural de los blancos y mestizos y la
inferioridad del indio, a quien se atribuían o no  incapacidades innatas,
pregonando, sobre todo, la fusión biológica y cultural. No obstante, el mestizaje
no será el resultado de un proceso de intercambio, sino de la hegemonía y la
imposición del modelo cultural nacional sobre las culturas, comunidades y
pueblos indígenas.

Los discursos y políticas del Estado no logran conciliar la estrategia
asimilacionista y la preservación de ciertas diferencias étnicas. Una lectura de
los clásicos de la antropología mexicana muestra cómo en formaciones sociales
regionales, en las que predomina un capitalismo salvaje basado en la acumulación
primitiva y una relación subordinada con la economía nacional, el racismo se
relaciona con la explotación y la dominación. En estas condiciones, el racismo
puede ser abierto y difundirse en múltiples espacios, reproduciendo la histórica
división entre blancos, criollos, mestizos e indios.

Desde mediados del siglo pasado, en la región de los Altos de Chiapas, los
signos de las diferencias y de las jerarquías sociales y étnicas son fenotípicos y
culturales, y base de racismos que entonces proponían la asimilación para
“mejorar la raza” y civilizar al otro, e, incluso, su liquidación. El etnógrafo en
esos años deja ver que el racismo es a la vez asimilacionista y diferencialista
cuando se oculta en la ideología cristiana y liberal de la igualdad moral y jurídica
de todos y, al mismo tiempo, refrenda el binomio de la superioridad/inferioridad
biológica y cultural frente al indio. Para entonces, todavía las comunidades
indígenas son relativamente homogéneas y la imbricación entre clase y etnia es
innegable, indios y ladinos pobres viven la desigualdad social, económica y
política, pero la separación, la discriminación, los prejuicios y la violencia
hacen de los indios el principal sujeto víctima.

Durante este periodo, en esta región prevalece como esquema conceptual e
ideológico entre los dominantes el darwinismo social, y convergen el sexismo
y el racismo cuando la sumisión atribuida al indio se valora como afeminamiento.
La controversia provocada por la acción indigenista descubre esta pugna entre
dos tipos de discursos y prácticas, uno que deriva del pensamiento liberal y se



 168

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

opone a un tratamiento diferenciado del indio; y otro, el indigenista, que
reconoce la especificidad étnica pero promueve una política específica también
proclive a la asimilación. En ambos casos, con argumentaciones distintas, no
toleran las diferencias del Otro interno.

En diversas formaciones regionales, las prácticas discriminatorias y etnocidas
fueron promovidas por ideologías y políticas desarrollistas del Estado, la
construcción de las grandes obras de infraestructura y de los proyectos turísticos
justifican el despojo de sus territorios de origen y la destrucción de las bases de
su reproducción cultural, y subsisten sistemas de categorizaciones de raíz
colonial que se renuevan y revelan las relaciones de desigualdad y el racismo
hacia los indios.

Hay una continuidad en la introspección del racismo que se reproduce a
través de prácticas institucionales y de las interacciones marcadas por el
conflicto interétnico. La persistencia de estereotipos y estigmas y de
comportamientos excluyentes continúan provocando el ocultamiento y la
negación de lo propio, acelerando la destrucción de la diversidad étnica.

El nuevo discurso del Estado acerca del indio se estructura en el contexto de
un movimiento social en el que los campesinos mestizos e indígenas son
protagonistas. Entonces se propone “replantear el proyecto de Nación” y
reconocer la diversidad étnica como un elemento fundador de la nacionalidad
mexicana. Sin embargo, las contradicciones entre el discurso y las prácticas se
mantienen; reformas constitucionales reconocen derechos limitados de los
pueblos indios y, a la vez, políticas neoliberales amenazan sus bases comunitarias.
El conflicto alcanza su nivel más alto en Chiapas, como lo expresan el
levantamiento de los maya zapatistas y el inicio de una guerra de
contrainsurgencia, pese a los Acuerdos de San Andrés firmados.

La controversia suscitada en torno a los conflictos étnicos y su resurgimiento
revela una naturaleza compleja en tanto se trata de un fenómeno relacionado
invariablemente con intereses sociales, políticos y económicos contrarios entre
sujetos cuyas diferencias étnicas son al mismo tiempo un motivo poderoso del
conflicto. En sentido amplio, cuando las diferencias étnicas se “utilizan de
manera consciente o inconsciente para distinguir a los actores rivales en una
situación de conflicto, sobre todo cuando se convierten en poderosos símbolos
de movilización, como es frecuente, la etnicidad pasa a ser un factor determinante
para la naturaleza y la dinámica del conflicto”. Sin embargo, hay una larga
duración del conflicto étnico en el contexto latinoamericano que descubre una
contradicción de mayor profundidad que en aquellos casos en que incluso las



169 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

diferencias étnicas pueden ser inventadas, por lo que pensamos que una
característica “intrínseca” puede ser la oposición de dos procesos civilizatorios.
Sin negar la existencia de conflictos inter e intraétnicos por recursos y linderos,
y por divisiones de carácter socioeconómico, religioso y político, que suelen
tener un alcance local, el conflicto étnico en México se distingue de otros porque
se produce entre dos sujetos que representan procesos civilizatorios diferentes
que disputan unos su hegemonía, y otros el derecho a su existencia como
entidades étnicamente diferenciadas, como se ha podido constatar por la
persistencia de las culturas étnicas luego de cinco siglos y la recurrente negativa
del Estado de reconocer los derechos históricos de los pueblos indios.

Algunos presupuestos teórico-metodológicos

El racismo hacia los indios expresa las relaciones de poder existentes entre
Estado, pueblos y Nación. Luego, los discursos y las prácticas racistas individuales
y colectivas se producen y reproducen en la vida cotidiana y en las instituciones.
No obstante, si bien no se agota en las relaciones de dominación, el racismo
parece vincularse en cualquiera de sus niveles al ejercicio y a las tecnologías del
poder del Estado.

No hay que ignorar que los conflictos en las regiones étnicas pueden estar
vinculados con la desigual distribución de la tierra, la amenaza a sus territorios
de origen, una explotación indiscriminada de sus bosques y selvas, formas de
intermediación en la comercialización de sus productos, falta de créditos y otras
políticas económicas y culturales y relaciones sociales que ponen en peligro las
bases de su reproducción y desarrollo como comunidades y pueblos culturalmente
diferenciados. Pero, sobre todo, estos conflictos son originados por los sistemas
regionales de dominio que no son más que las formas específicas que adopta el
gobierno, expresión en principio, de la relación de fuerzas regionales y nacionales,
en un espacio resultado de una conformación histórica derivada de la articulación
de las “culturas, estructuras económicas, las ideologías y formas de relación
social y política”.

Las relaciones de poder hacia los pueblos indios adoptan formas específicas
según la conformación histórica regional y la diversidad socioétnica, que es una
realidad ineludible para comprender la naturaleza de los conflictos, del racismo
y la resistencia de los pueblos.

Para estudiar el racismo a partir de sus representaciones y discursos, la
identidad es un instrumento analítico que permite distinguir los procesos



 170

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

racistas de categorización. Si la construcción del Nosotros frente a los Otros es
indisociable, entonces el racismo es un conjunto específico de juicios y
relaciones con el Otro vinculados al proceso identitario y al poder, por lo que
el sistema de imágenes y relaciones interétnicas es un punto de partida para su
estudio. Hay entonces que reconocer las identidades étnicas, regionales y
nacionales en conflicto, sus bases culturales y su instrumentación en momentos
y contextos específicos del encuentro, a fin de explorar la dinámica y los
contenidos de las identificaciones del Otro, descubrir las formas manifiestas y
ocultas del racismo.

El análisis del discurso y las condiciones materiales y simbólicas en las que
se produce es una estrategia teórica y metodológica fundamental para el estudio
de estas imágenes interétnicas. Las argumentaciones y justificaciones del
discurso racista varían tanto que “debería verse como un discurso (de cualquier
contenido), el cual tiene el efecto de establecer, sostener y reforzar relaciones
de poder opresivas entre aquellos que se definen”. Sin embargo, aunque el
discurso de la construcción del Otro puede tener una estructura de argumentación
basada en diferencias de índole diversa, éstas suelen percibirse de una naturaleza
distinta. Se ha observado que entre los contenidos que más han perdurado y con
los que más se asocia el racismo están la jerarquización de las diferencias
biológicas, culturales y nacionales que supone la superioridad de unos y la
inferioridad de Otros, y la percepción de que estas diferencias son inasimilables
y/o incompatibles, en cuyo caso se niega el derecho a la diferencia y a la
igualdad, y se pueden desarrollar prácticas de “limpieza” de lo extraño que en
distintos grados disuelve, separa, expulsa o elimina física o culturalmente.

Sin embargo, hay que reconocer los discursos que incluso atribuyen cualidades
positivas a determinados grupos como una forma de ocultar los intereses. Esto
es particularmente importante en el caso de los miembros de los pueblos indios,
a quienes con frecuencia se les reconocen cualidades (como su disposición al
trabajo, la resistencia a las inclemencias del tiempo y a deplorables condiciones
de trabajo) como si fuesen de una naturaleza distinta, justificando la explotación
y ocultando su histórico desprecio. No obstante, será necesario desentrañar
cómo se entrecruzan los discursos, sus funciones y sus posibles efectos en la
opresión diferenciada para evitar el riesgo de encontrar el racismo en todas las
formas de rechazo, sin olvidar, como lo señalan Potter y Wheterell, su carácter
multireferencial. Esto es, determinadas líneas de argumentación pueden ser
usadas para justificar prácticas racistas y al mismo tiempo como recursos para
oponerse a ellas, como en el caso del igualitarismo.



171 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

Por ello, el racismo no puede agotarse en esta dimensión de la identidad, hay
que reconocer las ideologías en que se oculta, saber cómo la construcción del
otro está sujeta a múltiples determinaciones. Sin perder de vista que el discurso
mismo instituye y reproduce la desigualdad y la separación, explorar las
prácticas discriminatorias, segregacionistas y de violencia es un procedimiento
que acerca, siguiendo a Wieviorka, al nivel de articulación que alcanzan estas
formas para advertir la intensidad con la que se expresa el fenómeno. Por su
parte, el sentido de esas dos lógicas de relación con el otro, comprendidas en el
discurso y en las prácticas asimilacionistas y diferencialistas, es un recurso
analítico fundamental que proponen Taguieff y Wieviorka para reconocer
distintos racismos. Se trata, en este caso, de encontrar las condiciones en que se
siguen reproduciendo los discursos y prácticas inclusivos del Otro y
diferencialistas que puede tener un sentido excluyente, y la manera como se
oponen y combinan en los distintos campos de relaciones. Las diferencias en la
evolución cultural de los pueblos y las culturas prehispánicas, al igual que los
factores geográficos, históricos, las distintas estrategias y modalidades de
colonización y expansión capitalista, constituyen un sustrato que marca la
historia de las relaciones interétnicas en los niveles regionales, y conforman una
geografía compleja de imágenes y relaciones con los pueblos indios, una
inserción diferenciada, distintos grados de mestizaje biológico y cultural y de
resistencias a la dominación. Es muy distinto este proceso en la Sierra Tarahumara,
donde se produce una separación entre rarámuris y sociedad criolla mestiza, tan
profunda como sus escarpadas serranías, que en Yucatán, estado en el cual las
particularidades del proceso colonial influyen en un peculiar mestizaje cultural
que se expresa hasta en el uso de la indumentaria maya por las elites, o en
Oaxaca, cuyas diferencias fenotípicas y culturales de la población son menos
acentuadas. El origen y características de las etnias, su exterioridad o interioridad
y su distancia o cercanía respecto a la matriz cultural de los grupos dominantes
determinan igualmente la especificidad de las relaciones con los Otros.

Por ejemplo, los pueblos indios de Oaxaca han mantenido un conflicto
permanente con el Estado y las clases dominantes, y han desaparecido lenguas
y culturas, pero aquél no parece haber alcanzado un alto nivel de violencia como
en otras regiones. Su persistencia como pueblos, la preservación de sus tierras
comunales y la vitalidad de sus lenguas y culturas (a decir por la existencia de
16 grupos etnolinguísticos), así como su estrategia de alianzas con otros
sectores sociales, como en el caso de las luchas por el poder municipal (como
en Juchitán) y su capacidad de negociación, expresada en la reciente aprobación,



 172

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

en 1998, de la Ley de Derechos de los Pueblos y Comunidades Indígenas del
Estado de Oaxaca, son pruebas contundentes de que han constituido una fuerza
que ha podido resistir y negociar con el poder dominante para impedir la
desarticulación de sus culturas y su organización. Según Bailón, frente a “la
incapacidad para destruir las formas de organización y movilización local de los
pueblos indios, las elites regionales articularon una serie de intereses con los
grupos subalternos a partir de respetarles ciertos espacios de reproducción de
los mismos”. Más aún, señala, la formación de las clases sociales en Oaxaca “ha
resultado sobre todo de un campo de lucha”, de un conflicto histórico por
“disponer o no... de la fuerza de trabajo y la tierra de los pueblos indios”. En esta
lucha, “el ámbito espacial ha sido siempre disputado por los pueblos, lo que les
ha dado la capacidad para ir generando históricamente campos de defensa,
material y superestructural, frente a sus enemigos de clase”.

No obstante, los diversos grupos etnolingüísticos de Oaxaca no han escapado
a la pobreza extrema, presente en todas las comunidades indias, que los ha
obligado a migrar a las ciudades, campos agrícolas y Estados Unidos. Tampoco
han escapado al racismo de las elites dominantes y al ocultamiento de sus
identidades. Sin embargo, siguiendo a Bailón, las elites oaxaqueñas reconocen,
junto con otros actores sociales, el papel de la comunidad indígena en la
convivencia social; la existencia de estructuras de intermediación política
permiten manejar el conflicto por vías alternas a la violencia.

Los procesos de dominación colonial y neocolonial relegaron a las
comunidades y pueblos a los ámbitos rurales y, en muchos casos, a las regiones
más inhóspitas. El derecho a la ciudad fue reservado para criollos y mestizos,
incluso en ciudades como San Cristóbal de Las Casas la libre circulación de los
indígenas fue restringida, excepto en los espacios privados y públicos de
servidumbre. Los mitos de fundación de las ciudades criollo-mestizas insertas
en regiones con población indígena y que son asiento del poder de las elites
políticas y económicas constituyen un indicador de la proximidad y la lejanía
del Otro. Las identidades regionales se configuran según ese sustrato histórico
y son inclusivas y/o excluyentes de las poblaciones indígenas en sentido
distinto, manteniéndose en algunos casos una constante pugna entre el
universalismo impulsado por el poder central y el diferencialismo de las
regiones. Por ello, hay que reconocer los discursos específicos locales y
regionales, y la naturaleza de las relaciones interculturales y de poder, los
procesos de auto y heteropercepción, y las identidades primordiales de
adscripción, sus símbolos y sus criterios de inclusión y exclusión, la interpretación



173 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

de la historia nacional y regional, y la participación de los indios en la vida
social, económica, política y cultural.

La inmigración de los indios a los espacios “tradicionales” de los mestizos
y ladinos exhibe la diversidad cultural de la Nación históricamente alejada y
separada por fronteras geográficas e imaginarias, y moviliza representaciones
que revelan los prejuicios antes asociados sólo a las relaciones entre indios y
mestizos en las “regiones de refugio”.

Su creciente presencia en las ciudades regionales y capitales expresa el
desarrollo regional desigual, los límites de las políticas de integración del
Estado, los efectos del modelo neoliberal, la búsqueda de mayores niveles de
educación superior y de su ciudadanía, las fantasías creadas por los propios
migrantes que contribuyen a reproducir el proceso mismo de la inmigración, el
compromiso con el desarrollo y el futuro de sus comunidades, y la preservación
de su pertenencia a sus comunidades que implica derechos y obligaciones. Estos
desplazamientos han vuelto más visible la situación social de las comunidades
y pueblos indígenas y no se advierten las condiciones socioeconómicas que
reviertan estas tendencias migratorias, por lo que es posible que la migración se
incremente en ciudades regionales y capitales del sistema urbano regional. Por
ello, la ciudad, que se ha convertido en un escenario de intensa interacción
multiétnica, es un espacio privilegiado para estudiar el racismo en los espacios
de la vida cotidiana, como son la familia, la escuela y el trabajo, y por centros
del poder político y de los medios de comunicación que suelen difundir
imágenes estereotipadas de los pueblos indios, contribuyendo a la constitución
de identidades excluyentes y deslegitimando los derechos de los pueblos indios.

El encuentro con los Otros se multiplica con las migraciones internas e
internacionales y con el turismo. Hay nuevos espacios de encuentro y del
racismo en las regiones y ciudades con población indígena. El turismo extranjero
es un “espacio de contacto” que está afectando las relaciones con el Otro interno.
El indígena es creación del turista y éste debe actuar conforme a los estereotipos.
El turista extranjero busca y construye “espectáculos étnicos”, lo exótico, lo
original, lo folk, lo auténtico, el indio del pasado y el indio de hoy en su entorno
“original”.

Habrá que analizar las estrategias retóricas de las distintas voces involucradas
en la construcción de este discurso y que contribuyen a la creación del Otro y
a la apropiación de la “natural and human wilderness”, el objeto turístico por
excelencia, según Dubinsky. El turismo provoca una mercantilización de lo



 174

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

indígena, una expropiación de sus culturas y territorios milenarios, su
folklorización.

El análisis de las argumentaciones que indican la xenofilia existente puede
ser un recurso que contribuya al conocimiento de las representaciones del Otro.
El discurso para el turismo convierte al indio en objeto de la naturaleza
“silvestre”, un producto de exportación y para los de afuera (el turista extranjero)
un bien de consumo, en ambos casos cosificado y colocado, con frecuencia, en
una fase de la evolución de la humanidad, como si hubiese quedado estático, fijo
en el tiempo. ¿Será ésta una forma de despojarlo de su humanidad y de sus
capacidades para fijar una inferioridad?

El desarrollo del turismo internacional se ha convertido en una industria
estratégica para la economía mexicana. Las divisas que aporta, después del
petróleo, constituyen el segundo rubro en importancia. Por ejemplo, la industria
del turismo es la base de la economía de la ciudad de Cancún, Quintana Roo. La
creencia de que el único recurso para el desarrollo económico es el turismo es
generalizada y su promoción y atención constituye una obsesión colectiva de los
empresarios y de los políticos. El indio maya es una atracción turística y el
turismo, según Hank González, es más productivo y no se acaba, mientras el
petróleo se agota.

La lucha por la tierra y el territorio es enconada y cotidiana y forma parte de
la historia de la construcción de esta ciudad y del actual desarrollo turístico, que
se extiende estrepitosamente hacia la Riviera Maya, centro y sur del estado. Hay
incluso una aparente oposición entre la política asimilacionista del Estado y la
demanda del turismo de la diferencia y el exotismo, como lo advierte Dubinsky
para el caso canadiense que ella estudia.

Existe una xenofilia y valorización ambigua de lo propio. El turismo puede
reforzar las jerarquías raciales y étnicas ya existentes en la sociedad cancunense.
El turismo extranjero profundiza las desigualdades sociales y étnicas y el
rechazo al maya vivo, al mismo tiempo que contribuye a su recreación por su
autenticidad y revaloración de su pasado y de un presente que evoca “la imagen
del buen salvaje”. El color de la piel morena puede ser un estigma, un signo que
descubre el origen y orienta formas de relación de rechazo, una marca “fea”
frente al blanco, que suele ser valorado como “más bonito”.

Con los procesos de globalización de la economía y de la cultura se están
profundizando los contactos entre una gran diversidad de grupos étnicos,
raciales, culturales y nacionales que se desplazan en busca de ganancias,
trabajo, escuela y seguridad, lo exótico y el descanso.



175 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

Racismo en el neoliberalismo

La globalización de la economía y la cultura, la creciente presencia de los indios
en las ciudades y la lucha por los derechos colectivos de sus pueblos constituyen
el nuevo telón de fondo de unas relaciones interétnicas conflictivas, atravesadas
por nuevas ideologías racistas. El racismo encuentra espacios para su expresión
en los ámbitos privado y público, y se difunde o reduce en los distintos
momentos de cambio sociocultural, en la interacción social directa y en el
imaginario social.

Las formas del racismo son distintas hacia las comunidades y pueblos indios
rebeldes en la historia, como los yaquis (en el noroeste) o como los zapatistas
(en el sudeste ) que disputan hoy sus derechos, y las poblaciones rarámuris (en
el norte-centro) que se replegaron y se han mantenido en lo posible más alejados
del mundo mestizo, aquellos con una inserción fuerte en la dinámica del
desarrollo regional, asentados en regiones ricas en recursos estratégicos. El
racismo en México puede ser abierto y diferencialista, ocultarse en el añejo
liberalismo y en el nacionalismo revolucionario inclusivo del indio del pasado,
en una ideología de la multiculturalidad y de la seguridad nacional para eliminar
al otro.

El modelo neoliberal impone nuevas relaciones con los indios.
Particularmente, los procesos de privatización van abriendo la brecha entre los
pueblos, los pobres y los ricos. La reforma del artículo 27 de la Constitución abre
al mercado las tierras ejidales y comunales de las comunidades campesinas
indígenas y no indígenas, y profundiza la exclusión social y étnica.

El levantamiento de los mayas zapatistas, “el primer movimiento indígena
contra neoliberal de fines de milenio”, inicia un cambio en las relaciones
interétnicas, sobre todo, cuando luego de un largo proceso de diálogo y
negociación entre el gobierno y los zapatistas se firman los Acuerdos de San
Andrés Sacamchen. El fin de un conflicto histórico y una nueva relación entre
Estado, Nación y pueblos indios basada en el reconocimiento de los derechos
colectivos y de su autonomía quedan pactados y serían traducidos a ley. No
obstante, las fuerzas de la guerra se imponen, el gobierno se retracta de la firma,
y hace una contrapropuesta que despoja el sentido de la autonomía de los
pueblos reconocida en los acuerdos. Hay también presión de los grupos de poder
local, regional y de los empresarios nacionales y transnacionales por la
existencia de recursos estratégicos en la zona norte, altos y selva de Chiapas. Los



 176

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

indios rebeldes que declaran la guerra al ejército federal bajo el mando del
supremo gobierno se enfrentan a la tecnología del poder.

El gasto público en armamento vendido por el gobierno de Estados Unidos
ascendió de 15 millones de dólares a 50 millones de dólares en 1993 y 1994,
respectivamente, y en 1999 se habrían gastado más de 62 millones de dólares
en la compra de armamento nuevo. Según distintas fuentes, el número de
militares oscila entre los 25 mil y los 70 mil, y se distribuyen en zonas militares
y bases áreas formando un cerco a la denominada zona de conflicto. Este
ejército, junto con las fuerzas de seguridad pública del estado que reciben
entrenamiento militar, las unidades combinadas de la policía y el ejército, y los
grupos civiles armados (Paz y Justicia, Movimiento Indígena Revolucionario
y Antizapatista, Los Chinchulines, Tomás Munzer, Fuerzas Armadas del
Pueblo, Alianza San Bartolomé de Llanos, entre otros), actúan como fuerza
paramilitar para salvaguardar la seguridad nacional.

La creciente militarización de las regiones indígenas en donde surgen
movimientos armados, como en Oaxaca y Guerrero y la exacerbación del
conflicto étnico con la aprobación de la ley indígena sin autonomía para los
pueblos muestran un cambio profundo de las políticas del Estado hacia los
indios en este nuevo milenio en relación con la voluntad que prevaleció durante
el diálogo y la negociación para distender los conflictos, recomponer los
vínculos sociales y construir nuevas relaciones entre Estado, etnias y Nación.

El despliegue militar en estas regiones no es un signo de guerra, es la guerra
de contrainsurgencia. La sustitución de la política por la fuerza ha sido una
tendencia y un potencial de conflicto que puede conducir a la ruptura aún mayor
del tejido social y a nuevos levantamientos indígenas, y dar paso, incluso, a un
racismo de Estado que con su tecnología, recursos y poder está produciendo un
etnocidio en Chiapas y poniendo en riesgo la débil cohesión social en algunas
regiones étnicas.

En suma, para estudiar el racismo hacia los indios en México es preciso
reconocer la evolución de sus contenidos, formas y niveles, y las ideologías que
lo encubren en la historia reciente, las condiciones sociales, económicas,
políticas y culturales en que éstas se producen, cambian y persisten. Desde el
punto de vista metodológico, partir de la diversidad étnico-regional y de las
posiciones de poder de los actores que sustentan representaciones racistas y
apoyan prácticas de exclusión es una condición para identificar lo diverso y lo
común de los discursos, prácticas y niveles del racismo. Hay incluso formas de
percepción más vinculadas con un racismo biológico que pueden expresarse



177 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

abiertamente en los espacios de pertenencia, y otros más ocultos sostenidos por
individuos y grupos en posiciones de poder con más intereses que proteger. Esta
búsqueda por encontrar la variabilidad del racismo en los espacios social y
geográfico regional no niega la existencia de un sustrato ideológico común y
políticas hacia las poblaciones indígenas que ya no buscan su legitimidad en el
nacionalismo revolucionario de Estado, debilitado frente a las fuerzas del
neoliberalismo, ni la unidad de sus expresiones en el contexto del modelo
neoliberal.

En prospectiva, la exclusión de los pueblos indios de los beneficios del actual
modelo de desarrollo puede profundizarse con el triunfo de la continuidad del
proyecto neoliberal que representa el nuevo gobierno. Las condiciones para
construir una sociedad multiétnica y pluricultural en México son favorables
desde el punto de vista de la conciencia y organización de amplios sectores de
la población, pero adversas porque la cuestión indígena no ha sido una prioridad
en el programa de gobierno del Partido de Acción Nacional; además, predomina
en su liderazgo un criollismo y un hispanismo excluyente del indio. Desde el
debate parlamentario suscitado por la reforma del artículo IV constitucional, a
principios de los años noventa, sobre los derechos culturales de los pueblos
indios, y el sostenido a la luz del levantamiento indígena en Chiapas y los
Acuerdos de San Andrés ha predominado una oposición al reconocimiento de
sus derechos a la autonomía bajo el argumento del peligro de la separación y
aislamiento de la Nación.

Finalmente, la ley indígena aprobada por el Congreso de la Unión en abril
pasado, luego de la exposición de motivos en defensa de la ley Cocopa por
dirigentes indígenas en una inusitada aparición en la tribuna del Congreso, no
reconoce la figura de pueblo, ni el territorio, ni reconoce a las comunidades
como sujetos de derecho público. Las consecuencias de una ley que ha mutilado
los derechos pactados en San Andrés, y recuperados en su esencia por la ley
Cocopa, son inestimables, toda vez que los pueblos no disponen de un instrumento
jurídico para preservar y defender sus recursos y su territorio, por más que su
identidad puede reproducirse fuera de los ámbitos de su organización. Esta ley
y el debate que suscita entre los actores más involucrados en el conflicto revela
el racismo hacia los pueblos indios y expresa la relevancia de su estudio.

Los desafíos para combatir el racismo y lograr el reconocimiento de los
derechos de la libre determinación de los pueblos indios en México signado en
los acuerdos son muchos, pese al acervo de valores proclives a la multiculturalidad
y a la democracia. En estas condiciones es imprescindible reconocer la naturaleza



 178

CIEAP/UAEMPapeles de POBLACIÓN No. 28

del conflicto, de la diversidad sociocultural y regional, y del racismo para
advertir la complejidad de las condiciones que el modelo neoliberal impone, y
de los intereses en pugna, así como los retos para el análisis.

Bibliografía

AGUIRRE Beltrán, Gonzalo, 1976, “Oposición de raza y cultura en el pensamiento
antropológico mexicano”, en Obra Polémica, SEP/INAH, México.
CASTELLANOS Guerrero, Alicia y Juan Manuel Sandoval (coords.), 1998, Nación,
racismo e identidad, Nuestro Tiempo, México.
CASTELLANOS Guerrero, Alicia, 2000, “Antropología y racismo en México”, en
Desacatos, núm. 3, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología
Social, México.
CASTELLANOS Guerrero, Alicia, 2000, “Informe sobre los avances de investigación.
Diagnóstico sobre el racismo hacia los indios de México”, ponencia en el Primer
Congreso de Responsables de Proyectos de Investigación en Ciencias Sociales,
Oaxaca.
DE LA FUENTE, Julio, 1965, Relaciones interétnicas, Instituto Nacional Indigenista,
México.
DUBINSKY, Karen, 1998, “Vacations in the Contact Zone. Race, gender, and the
traveler at Niagara falls”, in Ruth Rooch Pierson y Nupue Chaudhum, Nation, Empire,
Colony. Historicizing Gender and Race, Indiana University Press, Bloomington,
Indiana.
FAVRE, Henri, 1973, Cambio y continuidad entre los mayas de México, Siglo XXI,
México.
FIALKOFF, Bell, 1996, Ethnic Cleansing, McMillan Press, Estados Unidos.
FOUCAULT, Michel, 1992, Genealogía del racismo. De la guerra de razas al racismo
de Estado, La Piqueta, Madrid.
GÓMEZ Izquierdo, Jorge, 1991, El movimiento antichino en México (1871-1934).
Problemas del racismo y del nacionalismo durante la Revolución Mexicana, Instituto
Nacional de Antropología e Historia, México.
HIDALGO, Onésimo y Gustavo Castro, 1999, Población desplazada en Chiapas,
Centro de Investigaciones Económicas y Políticas de Acción Comunitaria y Project
Counselling Service, San Cristóbal de las Casas, Chiapas.
PÉREZ Monfort, Ricardo, 1993, Por la patria y por la raza. La derecha secular en el
sexenio de Lázaro Cárdenas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Autónoma de
México, México.
SIERRA, Jorge Luis (coord.), 1998, El ejército en la Constitución, Plaza y Valdés,
México.



179 abril/junio 2001

Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México  /A.  Castellanos

STAVENHAGEN, Rodolfo, 2001, Los conflictos étnicos, El Colegio de Mexico,
México.
TAGUIEFF, André, 1986, La Force du préjugé, La Découverte, París.
VILLA Rojas, Alfonso, 1990, Etnografía Tzeltal de Chiapas. Modalidades de una
cosmovisión prehispánica, Instituto Nacional Indigenista, México.
WHETERELL, Margaret y Jonathan Potter, 1992, Mapping the Language of Racism,
Columbia University Press, Gran Bretaña.
WIEVIORKA, Michel, 1992, El espacio del racismo, Paidós, Barcelona.




