¢ Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas
y desarrollo: entre las politicas gubernamentales
y el “buen vivir”

Francisco LOPEZ-BARCENAS

Centro de Estudios para el Desarrollo Rural Sustentable y la Soberania
Alimentaria de la Camara de Diputados del Congreso de la Union

Resumen

(Por qué los pueblos indigenas siguen en la pobreza social? Aqui se postula que los pueblos
indigenas no son pobres, como desde el discurso oficial se establece. En México, durante las
cuatro ultimas décadas se ha fomentado una politica extractivista que en los hechos despoja a
los pueblos indigenas de sus territorios y sus recursos naturales, subordinando su vida a la logica
del capital y en muchos casos desplazandolos de sus espacios historico-culturales. Los mixtecos,
quienes se autonombran como Nuusavi o Nasavi son un ejemplo de grupo social que, partiendo
de sus propias estructuras, normas y formas de organizacion, ofrece otro tipo de opciones para
acceder al bienestar, diferentes a los planes y programas disefiados desde el aparato estatal y su
caso arroja elementos para pensar que los programas de desarrollo que se impulsan desde el go-
bierno no fracasan unicamente porque no cuentan con los recursos necesarios para salir adelante,
sino fundamentalmente porque al planearlos no se toma en cuenta la situacion especifica de los
destinatarios.

Palabras clave: Indigenas, indigenismo, buen vivir, desarrollo, programas indigenas, colonia-
lismo, pobreza.

Abstract

What shall we do with Native Mexicans? Indigenous peoples and development: between gover-
nment policy and a “good life”

Why are indigenous peoples still in poverty? This paper suggests that indigenous peoples are
not poor, as stated from the official viewpoint. In Mexico, for the last four decades, a policy of
extraction has been promoted whereby indigenous peoples have been deprived of their territories
and natural resources, subjecting them to the logic of capitalism and, in many cases, pushing
them out of their places of origin. The Mixteco people, who call themselves Nutsavi or Nasavi,
are an example of a social group who, based on their own structures, standards and forms of
organization, offer different options to gain access to well-being, different from government-de-
signed programs, which come to show that development programs designed by the government
do not fail because of a lack of funding, but basically because when designed they did not take
the specific situation of those to receive the benefit into account.

Key words: Indigenous, well-being, development, indigenous programs, colonialism, poverty.

177



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

INTRODUCCION

1 25 de octubre de 1875, Ignacio Ramirez “El Nigromante”, es-

cribi6 a Carlos Olaguibel, gobernador del Estado de México, una

carta en la que preguntaba ;Qué hacemos con los pobres? En los
tiempos que la cuestion se formulaba, “pobres” resultaba sinonimo de in-
dios. Casi siglo y medio después la pregunta sigue vigente, entre otras
cosas porque —a pesar de las politicas elaboradas desde el Estado para su
desaparicion y los programas econémicos del sector privado con los mis-
mos fines— los pueblos indigenas siguen existiendo.

Los indigenas son la parte de la sociedad que mas pobreza concentra.
No se necesita averiguar mucho para demostrarlo. Lo dice el Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo (pNup, 2010) y lo ratifica el Con-
sejo Nacional para la Evaluacion de la Politica Social (coNevaL, 2012) de
nuestro pais.

Desde agosto de 2001, se incluyo en la Constitucion Federal un recono-
cimiento de los pueblos indigenas como sujetos de Derecho, acompanada
de la obligacion de los tres niveles de gobierno de establecer instituciones
que determinaran “las politicas necesarias para garantizar la vigencia de
los derechos de los indigenas y el desarrollo integral de sus pueblos y co-
munidades, las cuales deberan ser disefiadas y operadas conjuntamente con
ellos”.

Para abatir las carencias y rezagos que afectan a los pueblos y comunidades indi-
genas, dichas autoridades deberan impulsar el desarrollo regional de las zonas
indigenas, propiciar la incorporacion de las mujeres indigenas al desarrollo,
apoyar las actividades productivas y el desarrollo sustentable de las comunidades
indigenas y consultar a los pueblos indigenas en la elaboracion del Plan Nacio-
nal de Desarrollo y de los estatales y municipales y, en su caso, incorporar las
recomendaciones y propuestas que realicen.

La misma disposicion establece claramente que:

para garantizar el cumplimiento de las obligaciones sefialadas en este apartado,
la Camara de Diputados del Congreso de la Union, las legislaturas de las en-
tidades federativas y los ayuntamientos, en el ambito de sus respectivas com-
petencias, estableceran las partidas especificas destinadas al cumplimiento de

178



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

estas obligaciones en los presupuestos de egresos que aprueben, asi como las
formas y procedimientos para que las comunidades participen en el ejercicio y
vigilancia de las mismas.

Para cumplir la primera obligacion, a nivel federal, afio con afio la Ca-
mara de Diputados establece dentro del Presupuesto de Egresos de la Fede-
racion (PEF) una partida presupuestal especifica para los pueblos indigenas.
Parte de ese presupuesto se destina a programas que maneja la Comision
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas (cpr), mientras que
otra parte de ella se ubica en programas especificos de diversas dependen-
cias, como la Secretaria de Educacion Publica, el Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, la Secretaria del Medio Ambiente y Recursos Naturales
y otras.

Existe una partida mas que no esta etiquetada y por lo mismo no se co-
noce su destino ni hay manera de ver los resultados de su aplicacion. De los
estados de la Republica y los municipios no se tiene ninguna informacion.
Tampoco se sabe que haya mecanismos donde los pueblos indigenas parti-
cipan en el disefio y ejercicio de los planes de desarrollo que los impactan
ni mecanismos de vigilancia, situacion que constituye otro pendiente.

De acuerdo con los informes oficiales, entre 2001 y 2011 el presupuesto
destinado a atender las necesidades de los pueblos indigenas aument6 de
13 millones 289 mil pesos a 49 millones 101 mil pesos, lo que representa
un incremento de 70 por ciento en diez afios.

(Por qué entonces los pueblos indigenas siguen en la pobreza social?
La idea que aqui se postula es que los pueblos indigenas no son pobres,
como desde el discurso oficial se establece. Poseen un patrimonio natu-
ral —biologico— y cultural que bien usado podria cambiar la situacion
econdmica en que se encuentran (INEGI, 2007; Robles, y Concheiro, 2004;
Boege, 2008).!

Esta mejoria no ha sido posible por las relaciones asimétricas entre
ellos, el resto de la sociedad y el Estado, que ha llevado a una situacion de
colonialismo interno, que se ha mantenido a pesar de las politicas indige-
nistas.

En ese sentido, importa analizar cuales son esas relaciones de coloniali-
dad y como podrian superarse. Dentro de ese contexto, adquiere relevancia
la lucha de los pueblos por su autonomia, lo que en términos de desarrollo
empataria con el discurso del “buen vivir” aunque, como bien afirma Pa-
blo Estafanoni, no hay que ver este postulado como la tabla de salvacion,

! Para abordar la riqueza natural y cultural de los pueblos indigenas, puede verse: INEGI, 2009;
Robles y Concheiro, 2004 y Boege, 2008.

179 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

pues “se sustenta mas en la necesidad de creer que hay vida mas alla de
esta (pos) modernidad insatisfactoria que en la propia consistencia de las
propuestas alternativas” (Stefanoni, 2012).

Lo que el presente trabajo propone es problematizar los postulados de
esa propuesta con casos concretos de pueblos indigenas que pueden apor-
tar elementos para pensar una nueva forma de desarrollo, desde abajo y
con sus propios elementos y capacidades.

LOS PUEBLOS INDIGENAS COMO COLONIAS INTERNAS

Ante la paradoja de la pobreza social y la riqueza natural de los pueblos
indigenas, es necesario buscar las razones de la situacion. Para hacerlo, lo
primero que se debe asumir es que se trata de problemas ancestrales, deri-
vados de la forma particular en que el Estado y la sociedad se relacionan
con los pueblos indigenas, que tiene profundas raices historicas.

Hay que reconocer que fueron los invasores europeos quienes inventa-
ron al indio. Antes que los espafioles llegaran al continente americano, en
éste no habitaban indigenas, sino sociedades con culturas diferentes y un
alto grado de desarrollo que la invasion europea trunco.

“Indio” o “indigena” son conceptos inventados por los invasores con
propositos muy claros. En primer lugar, buscaban diferenciarse de quienes
habitaban estas tierras cuando ellos llegaron a ocuparlas. Como no podian
aceptar que en estos lugares tan alejados de la ciencia, la cultura, el progre-
soy la civilizacion europea existieran seres con iguales derechos y muchas
veces con un conocimiento superior al suyo sobre la naturaleza, la socie-
dad y el universo, decidieron imponerles una etiqueta que los diferenciara.
Asi, inventaron al indio, lo subordinaron a sus intereses, le reconocieron
derechos que no se opusieran a sus ambiciones y lo identificaron como un
ser inferior al invasor. Con ello también buscaron englobar en una sola
categoria a todas las culturas que en el continente florecian, sin importarles
las diferencias existentes entre ellas y los diversos grados de desarrollo de
cada una.

Guillermo Bonfil Batalla, un antropélogo mexicano, lo dijo sin ningiin
ambaje:

La categoria de indio es una categoria supra étnica que no denota ninguin con-
tenido especifico de los grupos que abarca, sino una particular relacion entre
ellos y otros sectores del sistema social global del que los indios forman parte.
La categoria de indio denota la condicion de colonizado y hace referencia ne-
cesaria a la relacion colonial (Bonfil, 1995).

180



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

El mismo autor explico que la categoria de indio “se aplicé indiscrimi-
nadamente a toda la poblacion aborigen, sin tomar en cuenta ninguna de
las profundas diferencias que separaban a los distintos pueblos y sin hacer
concesion a las identidades preexistentes” y agrego que:

los mejores ejemplos del uso colonial que se hizo de ésta se encuentran en
los testimonios que revelan la identidad de los misioneros: para ellos los in-
dios eran infieles, gentiles, idolatras y herejes. No cabia en esta vision ningun
esfuerzo por hacer distinciones entre las diversas religiones prehispanicas; lo
que importaba era el contraste, la relacion excluyente frente a la religion del
conquistador. Asi, todos los pueblos aborigenes quedaban equiparados, porque
lo que contaba era el dominio colonial en el que s6lo cabian dos polos antago-
nicos, excluyentes y necesarios: el dominador y el dominado, el superior y el
inferior, la verdad y el error (Bonfil, 1995).

Los estados nacionales que se fundaron después de las guerras de Inde-
pendencia lo hicieron bajo la idea de un poder soberano y unico, una so-
ciedad homogénea, compuesta de individuos sometidos a un solo régimen
juridico y por lo mismo con iguales derechos para todos. En esa sociedad
no cabian los pueblos indigenas porque el ideal que dio sustento a ese mo-
delo de Estado era que éste surgia de una union de ciudadanos libres, que
ademas se ligaban voluntariamente a un convenio politico, en donde todos
cedian parte de su libertad a favor del Estado que se formaba, a cambio
de que éste les garantizara a todos un minimo de derechos fundamentales,
entre ellos la vida, la igualdad, la libertad y la seguridad juridica.

Bajo la idea del respeto a los derechos individuales, los mestizos co-
menzaron a violar los derechos de los pueblos indigenas, que durante tres
siglos las mismas potencias colonizadoras habian respetado, entre ellos
la posesion colectiva de sus tierras y el mantenimiento de sus gobiernos
propios. La observacion de este hecho llevo a Luis Villoro a afirmar que en
el “pacto social” que dio origen a tales estados no entraron para nada los
pueblos indigenas, porque nadie los consulto respecto de si querian formar
parte del convenio (Villoro, 1998). Como consecuencia de esto, el colo-
nialismo que por tantos afios ejercieran los europeos sobre los habitantes
originarios de América, siguid siendo practicando por los criollos sobre los
pueblos indigenas.

Esa situacion fue analizada por varios cientificos sociales desde la dé-
cada de los sesenta. El socidlogo Pablo Gonzalez Casanova, después de un
analisis de la realidad social mexicana, concluy6 que:

181 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

el problema del indigena es esencialmente un problema de colonialismo inter-
no. Las comunidades indigenas son nuestras colonias internas. La comunidad
indigena es una colonia en el interior de los limites nacionales. La comuni-
dad indigena tiene las caracteristicas de una sociedad colonizada. (Gonzalez,
1965).

En ese mismo sentido, otro socidlogo, Rodolfo Stavenhagen —ex Re-
lator de derechos indigenas de la Organizacion de las Naciones Unidas—,
acui6 la tesis de que entre la sociedad indigena y la sociedad mexicana
existian relaciones coloniales, situacion que se manifestaba en la discrimi-
nacion étnica, la dependencia politica, la inferioridad social, la segregacion
residencial, la sujecion econdémica y la incapacidad juridica.

De manera paralela al colonialismo interno, las sociedades indigenas y
mestizas sostenian relaciones de clase, las cuales se definian en torno del
trabajo y la propiedad. De acuerdo con esta idea, estos dos tipos de rela-
ciones recibian su sancién moral a partir de la rigida estratificacion social
en la que el indigena siempre ocupaba el peldafio mas bajo, s6lo superado
por el de los esclavos.

Los indios de las comunidades tradicionales se encontraron nuevamente
en el papel de un pueblo colonizado: perdieron sus tierras, eran obligados
a trabajar para los extranjeros, eran integrados, contra su voluntad, a una
nueva economia monetaria, eran sometidos a nuevas formas de dominio
politico. Esta vez la sociedad colonial era la propia sociedad nacional que
extendia progresivamente su control sobre su propio territorio (Stavenha-
gen, 1996).

Las relaciones coloniales no son homogéneas en todo el pais. Tienen
sus propias logicas regionales. Por ejemplo, Marcelo Carmagnani encon-
tr6 que los pueblos indigenas de Oaxaca sufrieron una segunda conquista
inmediatamente después de que se decretd la Independencia de la corona
espafiola, que se manifesto en la destruccion territorial e ideoldgica, lo que
provoco guerras tempranas entre ellos y el naciente Estado (Carmagnani,
2004).

Siguiendo el mismo esquema, Benjamin Maldonado descubriéo que
hubo una tercera conquista de esos pueblos, misma que se llevo a cabo a
través de la escuela y la castellanizacion (Maldonado Alvarado, 2000). En
la zona norte, Edward Spicer, estudiando a los pueblos yumanos también
se encontr6 con que después de la Independencia de México ellos seguian
siendo colonias internas del naciente pais (Spicer, 1962). A partir de sus
estudios, Everardo Gardufio documento cuatro ciclos de conquistas en el
norte: la espafiola, la mexicana, la norteamericana y la actual, de la globa-
lizacion (Gardufio, 2004).

182



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

Si seguimos estudiando a todos los pueblos indigenas, es probable que
lleguemos a los mismos resultados. Naturalmente, a cada ciclo correspon-
de un tipo especifico de resistencia indigena.

DEL INDIGENISMO A LAS PROPUESTAS INDIGENAS:
EL CASO DE LOS NUUSAVI

Atendiendo a las anteriores explicaciones, si los pueblos indigenas viven
en la pobreza y no han podido desarrollarse plenamente como pueblos, no
se debe a que sean indigenas, sino a la condicion colonial en que se en-
cuentran dentro del Estado del cual formalmente son integrantes.

El Estado surgido de la Revolucion no vio el fondo del problema y
atendio lo superficial. Para los funcionarios gubernamentales de la época el
asunto no era de colonialismo sino, como ahora, de pobreza. Para atacarla
idearon el indigenismo que, de acuerdo con el antropdlogo Gonzalo Agui-
rre Beltran, no era una politica formulada por indios para solucionar sus
propios problemas, sino la de los no indios respecto a los grupos étnicos
heterogéneos que reciben la general designacion de indigenas (Aguirre,
1976).

Historicamente, el indigenismo asumié muchos rostros, pero todos ellos
pueden agruparse en dos etapas de su instrumentacion: la etapa de la inte-
gracion y la de participacion. En el primer caso, se tratd de un indigenismo
incorporativo y comenz6 después del Congreso de Patzcuaro, Michoacan,
realizado en 1940, cuyo lema central fue la asimilacion de las comunidades
indigenas a la cultura nacional, objetivo que se pretendi6 lograr por via de
la castellanizacion.

Décadas después, convencidos de la limitacion de mantener una politi-
ca de corte culturalista y de que fueran unicamente funcionarios mestizos
quienes disefiaran las politicas indigenistas, los drganos estatales evolucio-
naron hacia lo que se conocid como indigenismo de participacion, para lo
cual buscaron que las comunidades indigenas formaran parte del disefio
de los programas gubernamentales enfocados hacia ellas, al tiempo que
extendian su alcance a programas de desarrollo (Sariego, 2003).

Durante los dos sexenios panistas, atendiendo a tendencias internacio-
nales, al indigenismo se le denominé desarrollo con identidad, pero sus
objetivos y forma de operar seguian siendo los mismos.

Ademas de las politicas indigenistas, en las cuatro ultimas décadas en
nuestro pais se ha fomentado una politica extractivista que en los hechos
despoja a los pueblos indigenas de sus territorios y sus recursos naturales,
subordinando su vida a la l6gica del capital y en muchos casos desplazan-

183 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

dolos de sus espacios historico-culturales, impidiéndoles seguir viviendo
como lo habian hecho: sin poder producir sus alimentos ni acceder de ma-
nera libre al agua para consumo y uso doméstico, sin posibilidad de acceso
a sus lugares sagrados para realizar ceremonias propiciatorias.

Es el caso de los proyectos mineros, turisticos y edlicos impulsados por
empresas privadas apoyadas desde las esferas institucionales; a éstos se
unen las presas hidroeléctricas promovidas por el gobierno y en general la
obra publica. Todas estas acciones profundizan la situacion colonial en que
viven los pueblos indigenas.

La situacion colonial no es privativa de México, se da en todos los
paises de América Latina. Por eso mismo, la condicion de subordinacion
al resto de la sociedad y a los poderes estatales es similar. Frente a ella, los
pueblos indigenas resisten y en la resistencia ensayan novedosas posibili-
dades de remontar esa circunstancia. En México abundan los procesos de
ese tipo, que van desde proyectos productivos autonomos hasta el ensayo
de sistemas de seguridad y rescate de la cultura, por poner algunos ejem-
plos. Muchos de esos proyectos se fundan en el trabajo de las unidades fa-
miliares, estructuradas a partir de redes de relaciones sociales establecidas
entre individuos unidos o no por lazos de parentesco que comparten una
residencia y organizan en comun la vida cotidiana.

En los ultimos afios, junto con el posicionamiento de las demandas po-
liticas de los pueblos indigenas, la construccion de autonomias de hecho
y la incorporacion del componente cultural en las practicas autonomicas,
los estudiosos indigenas de estos fendmenos han comenzado a teorizar este
tipo de propuestas. Partiendo de sus propias estructuras, normas y formas
de organizacion, ofrecen otro tipo de opciones para acceder al bienestar,
diferentes a los planes y programas disefiados desde el aparato estatal vy,
como se vera mas adelante, en mucho coinciden con las propuestas del
“buen vivir”, surgidas en paises andinos, tanto en sus ventajas como en las
desventajas.

Un ejemplo es el pueblo mixteco, ubicado en los estados de Guerrero,
Oaxaca y Puebla. Los mixtecos se autonombran como Nuusavi o Nasavi,
segun la variante lingiiistica a la que se adscriben, y ambas significan pue-
blo de la lluvia. Esto es importante porque entre ellos el nuu es el centro de
todo y el 7iuhu es el espacio vital donde el primero se desarrolla. El 7uu es
sujeto social y el 7iuhu, es el espacio que ocupa, incluidos el suelo, el sub-
suelo, el aire y los elementos que en ellos existen. El 7iuhu hace posible la
existencia del 7iuu a través de relaciones que se condicionan mutuamente,
y se expresan por medio de relaciones comunitarias de servicio, trabajo y
fiesta.

184



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

El 7iuui savi se organiza en dos escalas, una de ellas es la privada o
familiar, denominada tan’a,? vocablo mixteco que puede traducirse como
familia, pero con el cual se hace referencia a parientes, compaiieros y ami-
gos, a manera de las unidades domésticas, pero permeada por elementos
culturales. Esta interpretacion de ella puede equipararse a familia extensa,
inclusive la familia que no surge de lazos sanguineos, sino sociales y cultu-
rales, por ejemplo el hecho de que los amigos son considerados hermanos
sociales o los padrinos de bautizo pasan a ser una especie de segundos
padres del ahijado y sus hijos son vistos como hermanos del mismo.

En el tan’a es donde se dan los primeros lazos organizativos, espe-
cialmente para la produccion, a través del sa’a’,’ trabajo que se realiza en
comun entre los integrantess del tan ’a, para beneficio de éstos, en donde la
persona beneficiada queda obligada a retribuir el trabajo recibido de mane-
ra gratuita. Asi, quienes necesitan mano de obra para realizar actividades
que s6lo beneficiaran a su familia, pueden obtenerla sin pagar un salario
por ella, pero se comprometen moralmente a reponer el trabajo gratuito
cuando quien lo prestd lo requiera. De esta manera el tan 'a cubre los hue-
cos que quedarian, y las actividades que no se realizarian, si éstas estuvie-
ran sujetas a las relaciones mercantiles, al grado que, sin el tan ’a, muchos
trabajos colectivos o particulares, no se podrian efectuar.

Ademas de eso, el tan’a permite ir construyendo una red de afinidades,
que después se muestra en la vida organizacional, politica y social de la
comunidad. En muchos casos el tan 'a funciona como célula de 7iuu. A par-
tir de ahi se va analizando de manera informal quién puede ser autoridad
y qué trabajos se realizaran, y si la autoridad decide no hacer esos trabajos
sino otros, los miembros del fan’a no participan en los tequios o en las
asambleas para legitimar otras decisiones y el trabajo se malogra.

La segunda escala de la organizacion del 7iuu savi es la ptblica, que se
expresa en varias instituciones. Una de ellas son los fifiu riuti que literal-
mente significa “trabajo del pueblo”. Los ti7iu 7fiuti se materializan de dos
maneras: el trabajo colectivo obligatorio que los se e 7iuu realizan en la co-
munidad y el servicio que se hace para la comunidad a través de los cargos.
A quienes forman parte de ellos, se les nombra tee iso tifiu riuui siki o yoso

2 Tan’a es una expresion propia de la mixteca alta, en la mixteca baja dicen 7an i. Esta palabra
se pronuncia como fna’'a porque, la t y la n no pueden ir juntas ya que cambia la entonacion.

* Entre los zapotecos a este tipo de trabajos se le denomina guezas, denominacion que también
se usa en la region mixteca entre mestizos y personas que ya no utilizan su lengua materna como
forma de comunicacion. No obstante eso, entre los mixtecos que se comunican en su lengua, el
vocablo no tiene ningtin sentido y siguen utilizando el original sad.

185 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

tifiu fiuu siki,* hombres de cargo o tee to’0,°> hombres que se encuentran
investidos de autoridad. Fuera del mundo mixteco, a estas practicas se le
conoce como “sistema de cargos”, haciendo referencia tanto a la funcion
que desempefian en las sociedades mixtecas, como a la forma de eleccion
de autoridades comunitarias, sobre todo autoridades politicas y religiosas.

La otra es la asamblea general que en varias partes se expresa como
Nda tu’un yoo —vamos a platicar—, de las cuales existen varios tipos. Son
ellas las que eligen a las autoridades y planifican lo que éstas haran durante
su periodo; también resuelven casos que la autoridad considera de suma
gravedad y no puede resolver sola. Finalmente, estan los Cha ashanu,®
grupo de personas a las que comunmente se conoce como Consejo de An-
cianos o Ciudadanos Caracterizados. Se trata de ciudadanos que han dado
todos los servicios a la comunidad y lo han hecho bien, tienen mucho co-
nocimiento sobre ella y por lo mismo son respetados. Los Cha’a shanu
no intervienen de manera directa en la solucion de conflictos porque ya lo
hicieron cuando formaron parte de los tinu 7iuu, funcionan como conseje-
ros de las autoridades cuando éstas se los piden, o como criticos de ellas,
cuando surge inconformidad en el pueblo por su actuacion.

Los PRINCIPIOS FILOSOFICOS DEL NUU SAVI

Todas las funciones tanto dentro del tan’a como de los tinu 7iiuu, las de la
asamblea general y los Cha’a shanu obedecen a la idea de organizacion y
orden que a través del tiempo se ha ido construyendo entre el 7iui savi. Son
principios o valores evidentes que se reflejan en normas sociales aceptadas
por la mayoria de sus habitantes, porque las usan en su vida diaria. Entre
tales principios se encuentra el Ndoo (nosotros), que se usa para referirse a
la colectividad; el segundo es el Na kundeku tna’ae,” que hace referencia a
la convivencia —convivamos un rato, es la traduccion literal— como sim-
bolo de aceptacion que es también una invitacion a que el otro se muestre
como es, oportunidad de que sea él mismo y lo demuestre.

El tercer principio es el Na chindee tha’ae —solidaridad— Na chindee:
apoyar; tna’a: reciproco; e: nosotros = apoyémonos, ayudémonos los unos

* Estas expresiones literalmente se traducen como persona que tiene sobre ella un cargo que le
ha conferido el pueblo.

3 El vocablo t0 o, también hace referencia a lo sagrado, por lo que, en la concepcion mixteca de
autoridad sigue persistiendo una relacion con lo divino.

© Esta es una expresion de la mixteca baja, en la alta el Cha’a, es Te’e. Igualmente distinguen
entre canu'y ya'a un, donde la primera expresion significa grande pero de cuerpo y por extension
gordo, mientras la segunda es grande de corazon, pensamiento y conocimiento.

" Convivamos un rato. Una variante de él seria: na kunchuku gin fianij vahan, de acuerdo con el
mixteco de Santiago Yosondua.

186



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

a los otros. De ahi nace la solidaridad, que es un principio de organizacion
social de los 7iuu savi, no so6lo entre da’a fiuu (las partes de un todo) sino
mas alla de ellos, como fraternidad comunal y universal.

El cuarto principio es el Da’an 6 Sa’a, que significa ayuda mutua. Tiene
como objetivo prestar ayuda material o moral a alguien cuando la necesi-
ta, asumiendo como propio el problema por el que esta pasando. De esa
manera se refuerza la cohesion comunal y el pueblo sigue existiendo como
tal. Hay que sefialar que se trata de ayuda reciproca. Quien la recibe asume
un compromiso moral de devolverla. No hacerlo es una conducta muy mal
vista que los miembros de la comunidad reprochan porque rompe con los
lazos de solidaridad comunal. Tan importante es, que se acostumbra anotar
en un cuaderno lo que se recibid y en qué cantidad, para devolverla cuando
la necesite quien la ofrecio desinteresadamente.

Existe un quinto principio llamado 7inusiuu o trabajo del pueblo que
se manifiesta en dos maneras: participar en los trabajos obligatorios que
benefician al pueblo y asumir los cargos dentro de la estructura organiza-
tiva del mismo. Participar en los trabajos colectivos, ademas del beneficio
directo para el pueblo, proporciona otro que impacta a los que participan:
los convierte en se ‘enuui, hijos del pueblo, es decir, ciudadanos del mismo.
Esta es también la condicion para pasar al tinusiuu. Ser ciudadano no suce-
de unicamente cuando se llega a determinada edad; se requiere demostrar
responsabilidad frente a la comunidad y responsabilidad con las obliga-
ciones. Hay casos en que personas te ‘efohé —persona que no pertenece
a la comunidad— llegan a ser se’efiuui si cumplen esos requisitos, y hay
otros casos en que personas que por nacimiento son parte de la comunidad,
nunca llegan a serlo.

El sexto principio es el Vikoriuu: fiesta del pueblo. La fiesta es gozo
comunal y como tal, es fundamental para la vida y la organizacion de los
pueblos indigenas. Contra la idea de que las fiestas s6lo contribuyen al
empobrecimiento de las comunidades por las grandes cantidades de dinero
que se derrochan en ellas, cualquiera que haya participado en su realiza-
cion puede dar testimonio de su importancia social, no solamente para la
estabilidad politica de la comunidad, sino de la misma regiéon. Siempre
hay alguien que organiza las fiestas populares, normalmente un grupo de
seeniuu, porque se trata de organizar el gozo de todos los habitantes de la
comunidad, asi como de los habitantes de los pueblos vecinos que sean
invitados o que voluntariamente lleguen.

Hay que organizar las danzas, la musica, la comida y las bebidas para
brindar. En la mixteca baja quienes se ocupan de hacerlo son llamados

187 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

mayordomos y son muy respetados, porque de ellos depende que el pueblo
tenga una buena o mala fiesta. Las fiestas crean un ambiente propicio para
la convivencia y muchas veces dan pie a la solucion de problemas, sean
privados o publicos, pues por el ambiente mistico que se vive son el mo-
mento propicio para el perdon. De igual manera, generan una red de apo-
yos que afianzan la organizacion social, y ahi es donde se muestra el tan a.
Los pueblos conviven y fortalecen sus lazos de unidad (Barcenas, s/f).

ENTRE EL PENSAMIENTO INDIGENA Y EL “BUEN VIVIR”

El caso de los pueblos mixtecos —nuii savi— arroja elementos para pen-
sar que los programas de desarrollo que se impulsan desde el gobierno no
fracasan unicamente porque no cuentan con los recursos necesarios para
salir adelante, sino fundamentalmente porque al planearlos no se toma en
cuenta la situacion especifica de los destinatarios, no se les incorpora en su
disefio y ejecucion y no se elaboran a partir de la condicion particular de
los indigenas como pueblo, con su cultura propia, su organizacion particu-
lar, su concepcion de la vida, lo mismo que sus aspiraciones.

Dicho de otra manera, la concepcion de desarrollo surgida de las insti-
tuciones gubernamentales equipara éste a progreso econdmico y capacidad
de consumo y no se enfoca a la necesidad de que los sujetos destinatarios
de los programas alcancen una vida digna. En ese sentido, por mas que los
programas busquen su legitimacion entre las comunidades, éstas no los
hacen suyos porque sus integrantes no ven en qué mejoraran su vida.

Para superar el problema, es necesario pensar en un desarrollo basado
en los pueblos y la gente que los integra. Todo lo demas, incluido el dinero,
es complementario. Lo importantes es que los pueblos indigenas disefien,
a partir de su realidad concreta, herramientas que les permitan controlar los
procesos de mejoramiento de sus condiciones de vida. Solo de esta manera
se puede arribar al nava ku ka’anu +n fiuu, es decir, lo que engrandece al
pueblo.

Esto lleva a pensar otra manera de arribar al bienestar de la gente, fun-
dada en los derechos y en el caso de los pueblos indigenas, de su derecho
a la autonomia, privilegiando la satisfaccion de sus necesidades, entre ellas
la alimentacion, el vestido y el esparcimiento de las familias y del pueblo,
incluyendo su derecho a producir lo que consumen y hacen con sus propias
tecnologias, conocimientos y saberes.

Todo lo anterior guarda una estrecha relacion con las propuestas del
“buen vivir”, elaboradas a partir de las practicas de la regién andina de
América Latina, por lo que se impone un analisis de ellas.

188



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

Tanto en Bolivia, como en Ecuador y Peru, con sus propios matices y
grados de profundidad, diversos intelectuales han venido articulando op-
ciones a las propuestas estatales de desarrollo, basadas en las experiencias
indigenas, a las que han bautizado como “buen vivir”.

El “buen vivir” es producto de la prolongada crisis de representatividad
de los partidos politicos tradicionales y la incapacidad del Estado de regu-
lar el mercado, por un lado, y la orientacion econdmica de los gobiernos
sobre territorios indigenas, profundizando su caracter extractivista, por el
otro.

De acuerdo con Héctor Alimonda, el “buen vivir” es producto de una
rearticulacion discursiva que emerge de una crisis social general, como
una herramienta de analisis politico, pero también de implicaciones episte-
molodgicas sobre la nocion de desarrollo y sus implicaciones, inscrito en el
legado historico de los pueblos andinos (Alimonda, 2012).

De acuerdo con la anterior afirmacion, el “buen vivir” puede ser consi-
derado como una opcion frente al sistema de acumulacion capitalista en la
forma que asume en esta etapa concreta de su desarrollo y tiene como ba-
ses las practicas indigenas similares a las de los pueblos 7iuu savi, basadas
en su cosmovision y los principios que les dan sustento.

Sin embargo, existen varios problemas que no pueden dejarse de lado a
la hora de analizar el “buen vivir” si se quiere que tenga algun éxito. Una
de ellos es el contenido y alcance del concepto. De acuerdo con lo que
Pablo Stefanoni expone en la obra a la que nos hemos referido, al “buen
vivir” en Bolivia se le ha identificado como bienestar social —acceso a la
educacion, a la salud y otros servicios sociales que proporciona el Esta-
do— incluso como proyecto anticapitalista y en muchos casos se ha argu-
mentado que es necesario mantener los megaproyectos que afectan la vida
de los indigenas para obtener recursos econémicos que lo hagan posible
(Stefanoni, 2012).

El mismo autor sefiala que: el problema basico del “vivir bien” es que
sus difusores no han logrado vincular —ni se han esforzado por hacerlo—
un programa que supuestamente surge de las cosmovisiones indigenas con
las experiencias vitales de los indigenas y de las comunidades realmente
existentes. En segundo lugar, estas propuestas aparecen desvinculadas del
debate macro y microeconomico y de la elaboracion de propuestas tran-
sicionales relacionadas con el “otro mundo posible”. Problemas como el
trabajo, la innovacion, la tecnologia, el mercado y muchas otras tematicas
con que el socialismo real se estrelld (Nove, 1987) —dejando en evidencia
que su abordaje resulta imprescindible en un proyecto poscapitalista— es-

189 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

tan completamente diluidos en una retdrica cuasi mitica en algunos casos
o simplemente utopica/altercivilizatoria en otros, con un riesgo a la vista:
en el caso de Bolivia, el proceso boliviano choca a diario con viejos pro-
blemas como la debilidad del Estado y una institucionalidad endeble, un
acceso a la salud por debajo de niveles minimos de bienestar, una educa-
cion que reproduce las desigualdades de origen, y un largo etcétera. Frente
a todo esto, la receta (casi magica) es el Estado plurinacional.

La critica es atendible porque en gran parte es lo que sucede en nues-
tro pais. Una cosa es recuperar las instituciones y practicas comunitarias
indigenas y la filosofia que las sustenta y otra la forma en que se dan ac-
tualmente. No se puede negar que existen, pero en la mayoria de los casos
se encuentran debilitadas por efectos del mismo sistema. Entre los factores
que contribuyen a ellas se puede enumerar la migracion y los medios in-
formativos —radio y television—; entonces lo que tenemos es lo que los
pueblos han podido mantener, no lo que deberian ser. En otras palabras, las
practicas comunitarias indigenas pueden ser una opcidn para cambiar la
situacion actual de sus integrantes a condicion de que las propias comuni-
dades logren fortalecerse.

El otro asunto es su relacion con el exterior. Fuera de las comunidades,
lo que predomina son las relaciones mercantiles. Los bienes y servicios se
venden y compran, el trabajo es asalariado, no se puede prescindir de la
tecnologia. Y para allegarse esos bienes y servicios se necesita dinero, que
dificilmente se consigue en las comunidades, como no sea obteniendo el
excedente de la produccion. En la actualidad estos recursos econémicos
llegan a través de las remesas de los migrantes y del trabajo que los miem-
bros de las comunidades realizan, sobre todo en el comercio o como pro-
fesionistas. Esta situacion impone el reto de encontrar un tipo de relacion
que combine la ayuda mutua interna y las relaciones mercantiles hacia el
exterior, cosa que no se antoja facil.

Ademas, los pueblos indigenas tienen que enfrentar los embates del
capital, que se manifiestan en Mega proyectos de todo tipo que buscan
arrebatarles su patrimonio biocultural. Los pueblos resisten porque saben
que es su Unica posibilidad de seguir siendo pueblos. En ese sentido, es po-
sible que tanto el “buen vivir” andino como el nava ku ka’anu +n fiu fiut
savi sean en un principio s6lo formas de resistencia mas que propuestas de
emancipacion.

Con todo y ello la propuesta no es nada despreciable, porque representa
un esfuerzo importante para construir opciones no sélo ante el modelo de
acumulacion capitalista, sino frente al modelo de desarrollo civilizatorio

190



¢Qué hacemos con los indios? Pueblos indigenas y desarrollo: entre... /F. LOPEZ-BARCENAS

que hasta ahora ha dominado. En ese sentido, hay que insistir en que se
trata de un principio para comenzar a construir, no de algo acabado. Lo
que resultara de ahi nadie lo sabe, como tampoco se conoce el tiempo que
tomara tener un proyecto mas consolidado.

Es probable que cuando tengamos respuestas mas claras ya no pregun-
temos, como lo hacia Ignacio Ramirez, qué hacer con los indios, porque
ellos nos estaran mostrando qué hacer con toda la sociedad.

BIBLIOGRAFIA

AGUIRRE, Beltran, Gonzalo, 1976, Obra polémica, Secretaria de Educacion Pu-
blica/Instituto Nacional de Antropologia e Historia (SEP-INAH), México.

ALIMONDA, Héctor, 2012, “Desarrollo, por desarrollo y “buen vivir”: reflexio-
nes a partir de la experiencia ecuatoriana”, en Critica y Emancipacion, Revista
Latinoamericana de Ciencias Sociales, Consejo Latinoamericano de Ciencias So-
ciales, aflo IV, nim. 7, Argentina.

BOEGE, Eckart, 2008, El patrimonio biocultural de los pueblos indigenas de Meé-
xico, Instituto Nacional de Antropologia e Historia-Comisién Nacional para el
Desarrollo de los Pueblos Indigenas, México.

BONFIL BATALLA, Guillermo, 1995, “El concepto de indio en América: una
categoria de la situacion colonial”, en Obras escogidas tomo I, Instituto Nacional
Indigenista-Instituto Nacional de Antropologia e Historia-Direccion General de
Culturas Populares-Secretaria de la Reforma Agraria, México.

CARMAGNANI, Marcello, 2004, El regreso de los dioses: el proceso de recons-
titucion de la identidad étnica en Oaxaca. Siglos XVII y XVIII, Fondo de Cultura
Econdmica, México.

CONEVAL, 2012, Informe de la evaluacion de la politica de desarrollo social en
Meéxico 2012,Consejo Nacional para la Evaluacion de la Politica Social, noviem-
bre, México.

GARDUNO, Everardo, 2004, “Cuatro ciclos de resistencia indigena en la frontera
México-Estados Unidos”, en Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y
del Caribe.

GONZALEZ CASANOVA, Pablo, 1965, La democracia en México, Era, México.

INEGI, 2007, Censo Agropecuario y Ejidal, IX Censo Ejidal 2009, Aguascalien-
tes, México.

LOPEZ BARCENAS, Francisco s/f, Nava kuka’anu in fiuti: Para engrandecer al
pueblo, Centro de Orientacion y Asesoria a Pueblos Indigenas, A. C.-Centro de
Formacion y Gestion para el Desarrollo Sustentable en la Mixteca, A. C., México.

MALDONADO ALVARADO, Benjamin, 2000, Los indios en las aulas: dinami-
ca de dominacion y resistencia en Oaxaca, Instituto Nacional de Antropologia ¢
Historia, México.

191 julio/septiembre 2013



Papeles de POBLACION No. 77 CIEAP/UAEM

PNUD, 2010, Informe sobre Desarrollo Humano de los Pueblos Indigenas en
Meéxico. El reto de la desigualdad de oportunidades, Programa de las Naciones
Unidas para el Desarrollo.

ROBLES BERLANGA, Héctor y Luciano CONCHEIRO BORQUEZ, 2004, En-
tre las fabulas y la realidad, los ejidos y las comunidades con poblacion indigena,
en Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas-Universidad
Autonoma Metropolitana-Unidad Xochimilco, México.

SARIEGO RODRIGUEZ, Juan Luis, 2003, “Politicas indigenistas y criterios de
identificacion de la poblacion indigena en México”, en Las dindmicas de la pobla-
cion indigena, (CIESAS/IRD), México.

SPICER, EDWARD, Holland, 1962, Cycles of conquest: the impact of Spain, Mé-
xico and the United States on the Indians of the Southwest, 1533-1960, University
of Arizona Press, Tucson.

STAVENHAGEN, Rodolfo, 1996, Las clases sociales en las sociedades rurales,
Siglo XXI, México.

STEFANONI, Pablo, 2012, “;Y quién no querria “vivir bien”? Encrucijadas del
cambio boliviano”, en Critica y emancipacion, Revista Latinoamericana de Cien-
cias Sociales, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, afio 4, nim. 7, Ar-
gentina.

VILLORO, Luis, 1998, Estado plural, pluralidad de culturas, Universidad Nacio-
nal Autéonoma de México (UNAM), México.

Articulo recibido el 16 de abril de 2013 y aprobado el 23 de agosto de 2013.

192



