Resumen

Abstract

Otra mirada: la construccion social
del conocimiento

Jorge Mendoza Garcia*

En este trabajo se argumenta la perspectiva de la construccion social del
conocimiento a través de cinco puntos: a) se describen los supuestos
del socioconstruccionismo y la relevancia del lenguaje en esa propuesta;
b) en ese marco, se explica como se entiende la mente, en particular desde
la psicologia cultural; ¢) se da cuenta, también, de nociones como herra-
mienta, signo, enunciado y didlogo inscritas en esta perspectiva; d) se dis-
cute como el uso de las palabras depende del contexto para tener sentido;
como el uso de los conceptos se hace independientemente del contexto, y
cémo ambas formas deriven dos maneras de conocimiento, el cotidiano
y el clentifico, respectivamente; e) al final, partiendo de estos elementos, se
argumenta c6mo se construye el conocimiento en el ambito educativo.

Palabras clave: cultura, lenguaje, mente, construccién del conocimiento,
educacion

In this article is argued the perspective of knowledge’s social construction
through five points: a) it is described the assumptions of socioconstruccio-
nism and the relevance of language in that purpose; b) in that frame, it is ex-
plained how the mind is understood, particularly from cultural psychology;
¢) it is also denoted about notions like tool, signs, statement and dialogue
enrolled in this perspective; d) it is discussed how the use of words depends
on the context to make sense, and how the use of the concept is made in-
dependent of context and how both forms derive two ways of knowledge,
the common one and the scientific one; €) at the end, considering these ele-
ments, it is argued how the knowledge is constructed in the educative field.

Keywords: culture, language, mind, knowledge construction, education.

Profesor titular de tiempo completo de la Licenciatura en Psicologia Educativa de la Universidad

Pedagégic
Unidad X
son la con:
jorgeukl

a Nacional. Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad Auténoma Metropolitana
ochimilco. Pertenece al Sistema Nacional de Investigadores. Sus dreas de especialidad
struccion social del conocimiento, memoria colectiva y olvido social. Correo electronico:
unam.mx

POLIS 2015, ol 11, im. 1, pp. 83-118



84

JORGE MENDOZA GARCIA

A manera de introduccion

Las formas en que los estudiantes y los profesores elaboran el aprendizaje
en el salon de clases ha sido motivo de largas investigaciones. Desde
hace un par de décadas, y a partir del denominado giro lingtifstico, el lenguaje
ha sido motivo de estudio cuando de conocimiento en el aula se trata. El
supuesto de esta perspectiva, conocida como conocimiento compartido o
construccion social del conocimiento, es que en el lenguaje se vehiculan real-
idades, ideologfas, mundos, pensamientos, y es con lenguaje en comunicacion
con lo que construimos el conocimiento en el salon de clases. En este trabajo
se retoman esos supuestos y se analizan a la luz de las posibilidades de trabajo
en el ambito educativo, haciendo hincapié en que con lenguaje se construye el
conocimiento en el aula.

1. Socioconstruccionismo y giro lingiiistico: marcos del conoci-
miento compartido

En las ciencias sociales, a decir de varios autores, se manifiesta una crisis
que data de las décadas de los sesenta y setenta, pues fue en esos tiempos
cuando se acentuaron los cuestionamientos, incluso dentro de la filosofia
positivista, sobre varios de sus postulados; tal es el caso de la nocién de
realidad, el criterio de verdad y el postulado de la acumulacién del cono-
cimiento (que plantea que cada vez conocemos mas y mejor), entre otros
sefialamientos. Un texto que incidié de fuerte manera en el cuestionamiento
de dichos postulados a principios de los sesenta fue la obra de Thomas S.
Kuhn (1962) La estructura de las revoluciones cientificas, en la cual sefiala, entre
otros puntos, que hay acuerdos cientificos, que hay convenciones que rigen
en ciertos momentos de la historia, y que dichos acuerdos devienen pre-
dominio de una visién de la realidad sobre otra forma de concebirla. Pero
habfa algo mas: se ponfa en tela de juicio la acumulacion del saber, pues
lo que se presenta, segiin Kuhn, es un cambio de paradigmas, de acuerdos
clentificos, que regiran por cierto tiempo en las teorfas cientificas, y, de
acuerdo con Serge Moscovici (1961), se hacen extensivos al campo de la
vida cotidiana, a la poblacién que poca o ninguna relacion tiene con la cien-
cia. Por ejemplo, sobre la nocion de “verdad”, varios socidlogos y fildsofos,
entre ellos Paul Feyerabend (1970), han planteado que no hay una verdad
sobre la realidad, pues lo que en todo caso existen son verdades, perspectivas,
las cuales son producto del intercambio social, cotidiano o cientifico, segun
se quiera. Quiza por ello, a fines de los afios sesenta del siglo XX, dos so-



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

cidlogos del conocimiento afirmaban que la realidad era una construccién
social (Berger y Luckmann, 1967).

Habra que precisar que las fuertes criticas sobre el pensamiento positivista
iniciaron, segtin Jean-Francois Lyotard (1979), en el seno de la filosofia de la
clencia, un espacio de lgitimacion del saber. Los cuestionamientos mas regios
a la forma “dura” de percibir y actuar en la “realidad” derivaron en diversas
posturas al interior de la filosoffa y de las ciencias naturales y sociales. Una de
ellas es la que se denomina posmoderna, socioconstruccionista o relativista,
segun se quiera ver, en la cual el lenguaje juega un papel central.

Al menos en su forma dominante, el lenguaje se ha presupuesto como un
reflejo de la realidad, como un espejo, o que s6lo describe al mundo o la reali-
dad: al lenguaje le imponian la tarea de “describir y reflejar” los resultados de
lo que se investigaba, esto es, la verdad objetiva ah{ estaba descrita (Gergen,
1996: 139). Eso por un lado. Por el otro, se ha pensado al lenguaje como ve-
hiculizador del pensamiento o como su expresion, no como constitutivo de
éste o de la realidad. Por eso cobra sentido la interrogante de Jacques Derrida:
“sPor qué debemos suponer que el discurso es una expresion exterior de un
ente interior (pensamiento, intencion, estructura o similar)?” (Gergen, 1996:
151), como si éstas fueran dos entidades separadas y no una constitutiva de la
otra, de ahi que tenga sentido la expresion de Maurice Halbwachs (1925: 73):
“Los hombres piensan en comun por medio del lenguaje”.

Si se entiende al lenguaje como un producto o subproducto de la cultura,
todo parece indicar que en el inicio estuvo la palabra, aunque suene biblico:
“Primero viene la palabra, luego la idea, después, por fin, algunas veces, la cosa.
Esta no setfa para nosotros lo que es, sin la idea que tenemos de ella, ni la idea
sin la palabra” (Blondel, 1928: 104). La palabra se concibe como recipiente cul-
tural: el lenguaje es “e/ espacio social de las ideas”, es una “cosa social”, es un asun-
to de la colectividad. Y es que la palabra “es el territorio comuin compartido por
el hablante y su interlocutor” (Voléshinov, 1929: 121). Cierto: el sentido de lo
que se dice entre las personas esta investido por el contexto en el que se dice,
se da en la practica discursiva: el sentido de una palabra no esta en la palabra
misma, en ella no se encuentra, tampoco lo esta en el que habla o escucha, mas
bien se crea en la relacion: “En realidad, pertenece a la palabra situada entre los
hablantes, es decir, se realiza solamente en el proceso activo de comprension
como respuesta’; el sentido “es e/ efecto de interaccion del hablante con el oyente con base
en el material de un complejo fonico determinado” (Voloshinov, 1929: 142).

Con la vida diaria, con el mundo, con la realidad social, ocurre algo similar:
el lenguaje va edificandola, construyéndola. Cino hacer cosas con palabras, titul6 su 85



86

JORGE MENDOZA GARCIA

libro John Austin alla por 1962, y lo subtitulé Palabras y acciones. En el va deli-
neando uno de los antecedentes que el socioconstruccionismo tomarfa como
alimento: el peso del lenguaje en su pragmatica, en su uso y en su performati-
vidad: el lenguaje mueve a acciones y posibilita eventos, hace cosas, construye
realidades. En ese contexto puede entenderse la frase de Ludwig Wittgenstein
(1953): “Imaginar un lenguaje significa imaginar una forma de vida”. El lengua-
je, asi, se traduce en una piedra angular del construccionismo social.

Tomas Ibafiez (2003) lo reconstruye del siguiente modo: 1) se realiza una
critica a la nocién puramente representacionista y designativa que al lenguaje
se le asignaba en las perspectivas realistas o positivistas; 2) el lenguaje fue
visto como una actividad: lejos de la forma de representacion de algo, se le
pensé como una actividad. John Austin (1962) habl6 de un caracter perfoma-
tivo de ciertas producciones lingtifsticas, en las cuales “decit” era también una
forma de “hacer”; de esta forma, se pasaba de decir algo sobre el mundo a
hacer sobre el mundo: las palabras eran constitutivas de la realidad; 3) hablar
de uno mismo, por otra parte, no es sélo describir lo que se supone uno es;
es también una manera de forjar el autoconcepto: la forma como hablamos
de nosotros mismos nos va forjando; hay ciertas formas de referimos y dar
cuenta de nuestras experiencias, sefialaron los criticos del lenguaje como re-
presentacionista: el yo no es independiente de como se le narra; 4) asimismo,
el lenguaje actia sobre los demas; con lenguaje se puede incidir sobre los
demas; son las practicas discursivas las que impactan y crean ciertos patrones,
clertas construcciones lingiifsticas, como las sexistas, racistas o excluyentes. O
los propios discursos de las ciencias, por ejemplo, las maneras como deben
argumentarse las teorfas o los procedimientos de investigacion, y 5) desde esta
optica, las relaciones sociales, en distintos 6rdenes, estan influidas y construi-
das en cierta medida por distintas practicas discursivas. En todo caso, desde lo
que se ha denominado giro lingtifstico, la naturaleza del conocimiento da un
vuelco, pues, aunado al conocimiento y la realidad, se encuentra el lenguaje,
también preponderado desde la denominada Segunda Revolucién Cognitiva
o Discursiva (Sisto, 2012).

En suma: a las posiciones esencialistas se les cuestiona que impongan al
lenguaje la capacidad de reflejar la realidad y explicatla, y no asumir que las
categorfas que se usan para dar cuenta de la realidad son categorias de orden
social y humanas, esto es, convenciones (Gergen, 1996: 147). Convenciones,
acuerdos, que operan en distintos 6rdenes de la realidad, desde lo cotidiano
hasta el cientifico, teniendo como materia prima de tales acuerdos el lenguaje.
Sobre los acuerdos, hay que recordar que, en su momento, Kuhn manifestd



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

que un paradigma cientifico era un conjunto de creencias @ priori que funciona
seflalandole al cientifico “cuales entidades contiene la naturaleza y cuales no”.
En ese sentido, “no son los hechos los que producen el paradigma sino el
paradigma el que determina qué debe considerarse un hecho” (Gergen, 1996:
147); en tal caso, el hecho esta menos en la naturaleza y se encuentra mas en la
descripcion que se hace a partir de una perspectiva, del ojo del observador, y
del discurso del que se hace uso. Eso en el caso de la ciencia. En el ambito co-
tidiano, Nelson Goodman, el de Maneras de hacer mundos, dira: “Si yo pregunto
acerca del mundo, usted puede ofrecerse a contarme cémo es bajo uno o mas
marcos de referencia”; no obstante, “si yo insisto en que usted me diga como
es, fuera de cualquier marco, ¢qué puede decir? Estamos confinados a modos
de describir cualquier cosa que deseemos describir” (Gergen, 1996: 148). En
tal sentido, la que construye el mundo factico no es la cognicion, sino la des-
cripcién. Son mas las convenciones y el lenguaje, y no la mente cognitiva, los
que dicen cosas acerca del mundo.

El socioconstruccionismo, como corriente, se anclo en distintas discipli-
nas, como la sociologfa, la antropologia y la propia psicologia social, e incluso
en la psicologia (Sisto, 2012). No lo hizo de manera homogénea, pues de
hecho no hay un socioconstruccionismo, sino varios, al poner el acento en
distintos elementos segun la version de que se trate. Hay, por ejemplo, un
socioconstruccionismo que relativiza hasta sus propios planteamientos (Iba-
fiez, 1992). No obstante, puede hablarse, en el caso que aqui nos ocupa, de
una traza de pensamiento compartido, de una perspectiva que, si bien no
es uniforme, si comparte ciertos postulados y perspectivas, y pone especial
énfasis en el lenguaje como material fundamental en la edificacion de la rea-
lidad. Hay multiples exponentes en este altimo caso: desde Kenneth Gergen
(Estados Unidos) hasta John Shotter (Inglaterra), pasando por Tomas Ibafiez
y Lupicinio Ifiguez (Espafia), entre otros. La escuela de Loughborough, en
Inglaterra, tiene distintos exponentes trabajando esta perspectiva en diferen-
tes ambitos de la vida social, como el caso de la memoria, las conversaciones,
las interacciones y la educacion. En efecto, el socioconstruccionismo traba-
jado en el ambito educativo ha sido especialmente relevante, al dar cuenta
de procesos antes relegados o poco tomados en consideracion, tal es el caso
de los intercambios verbales en el salon de clase como forma de interaccion
y de edificacién del conocimiento. De eso trata este trabajo: de delinear, en
términos conceptuales, como ha de mirarse la interaccion discursiva en la
educacion desde una optica socioconstruccionista, especificamente desde
la mirada psicosocial.

87



88

JORGE MENDOZA GARCIA

2. Lo mental en psicologia

Desde el campo de la psicologia existen, al menos, dos grandes vertientes
sobre como concebir los procesos psicologicos o la mente. Por un lado, se
encuentra la perspectiva que sostiene que la vida mental cobra su forma del
desarrollo de las personas en un determinado contexto o medio, pero ponien-
do el acento en el individuo: el desarrollo biolégico y personal es, en buena
medida, antecedente del desarrollo mental y de las posibilidades de dominio
de ciertos conocimientos. Esta ha sido una versién dominante en psicologia,
al menos en una buena parte del siglo XX. A la par de esta vision, en la se-
gunda y tercera década de ese siglo, se desarroll6 otra perspectiva: la cultural
o sociohistorica, como se conoce la escuela que inaugurd Lev S. Vygotsky,
que plantea que los procesos psicolégicos superiores, como la percepcion, el
razonamiento logico, el pensamiento y la memoria, se encuentran mediados
por herramientas, instrumentos, que son de creacion social y como producto
de la actividad humana a lo largo de su historia. Dicha actividad se despliega en
la esfera social, es decir, entre la gente, en diadas, en grupos, en comunidades,
en sociedad, de ahi que a dicha accién se denomine intermental. Vygotsky ha-
bl6 de actividades que se desarrollan primero en el ambito social para después
actuar en la esfera de lo personal: “En el desarrollo cultural del nifio, toda fun-
cién aparece dos veces: primero, a nivel social, y mas tarde, a nivel individual;
primero entre personas (interpsicoldgica), y después, en el interior del propio
nifio (intrapsicoligica)” (Vygotsky, 1932: 94). Al hablar de “toda funcién”, el au-
tor hace referencia a lo que él denomina “procesos psicolégicos superiores”.
Estas funciones psicoldgicas superiores tienen su origen en la cultura y no en
las personas, como comunmente se cree 0 como asume la psicologfa indivi-
dualista. Por otro lado, pero en la misma 16gica cultural y social, se encuentra
la propuesta de Mijail Bajtin (1963, 2000), Valentin Voléshinov (1929) y su
escuela, que pone especial énfasis en el lenguaje y el didlogo como vehiculos
que permiten dar cuenta de la sociedad, la conciencia y el pensamiento. La
cultura y la colectividad seran claves en su trabajo.

En la psicologfa dominante, individual o social, como la norteamericana,
se estudian los procesos mentales o supetiores como en un vacio cultural,
como si se tratara de individuos aislados tipo laboratorio. Hay perspectivas
que reducen la actividad al individuo y a su interaccidn con el entorno fisico.
En ese sentido, puede advertirse que los psicologos suelen no mirar al contex-
to, a la situacion, sea ésta politica, social o ideoldgica, pero es justamente ahi
donde lo social de la mente suele constituirse: no es gratuito que, por ejemplo,



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

integrantes de la Escuela de Frankfurt, marxistas, filésofos y sociélogos voltea-
ran a la psicologfa social para explicar fenémenos politicos e historicos como el
autoritarismo, dandose a la tarea de comprender eventos cruentos que reque-
rfan de una explicaciéon compleja para lo cual no daba el paradigma marxista
dominante y vigente. En la cultura, en lo social y sus relaciones y procesos
encontraron parte de la respuesta a esos fendmenos y situaciones que se pre-
sentaban a mediados del siglo XX.

La vision vygotskyana de trabajo es lo que podemos denominar transdis-
ciplinar. Cierto, parece que a determinadas psicologias y a ciertos psicologos
les gusta la delimitacion de su campo de estudio y les incomoda el didlogo con
otras disciplinas. No obstante, cuando se trata de la mente humana ello resulta
una complicacion, cuando no un demerito en el conocimiento. El hecho de
darle un abordaje semidtico otorgd miras amplias al trabajo de Vygotsky; el
contexto social y politico y su vinculo con estudiosos de otras disciplinas
también contribuyeron. Dichos elementos posibilitaron que enunciara que la
mente tiene propiedades mediadoras, sociales y culturales.

3. Dos mediadores: herramientas y signos

Al analizar el origen social de la mente, la cultura y el lenguaje jugaron un
papel nodal en el analisis de Vygotsky, lo mismo que la interacciéon comuni-
cativa y el contexto. En su trabajo hay tres supuestos: 1) un analisis genético
y/ o evolutivo; 2) las funciones mentales de las personas son, en ptimera
instancia, sociales, y 3) la acciéon humana se encuentra mediada por herra-
mientas y signos. En el primer caso, lo genético evolutivo lleva al analisis de
los cambios historicos y personales a lo largo de la humanidad y del desarrollo
de las personas. Dird que “para explicar las formas mas complejas de la vida
consciente del hombre es imprescindible salir de los limites del organismo”, y
que deben buscarse “los origenes de esa vida consciente y del comportamien-
to ‘categorial’ no en las profundidades del cerebro ni en las profundidades
del alma”, sino ir un poco mas alla y hurgar “en las condiciones externas de
la vida y, en primer lugar, de la vida social, en las formas historico-sociales de la
existencia del hombre” (Luria, 1984: 22). En el segundo, el origen social de
la mente, siguiendo a Carlos Marx, sostiene que “la naturaleza psiquica de los
seres humanos representa el conjunto de las relaciones sociales interiorizadas
que se han convertido en funciones para el individuo, y forman la estructura
del individuo” (Wertsch, 1993: 43). Planteara, asi, que las funciones psicol6-
gicas superiores aparecen primero en el plano social, interpsicolégico, y des-

89



90

JORGE MENDOZA GARCIA

pués en el plano personal, intrapsicoldgico: las relaciones sociales, relaciones
entre las personas, son la base de estas funciones y sus derivaciones. A decir
de James Wertsch (1993: 44), lo interpsicolédgico e intrapsicologico no es sino
lo “intermental” e “intramental”, aludiendo al sentido interno e individua-
lizante que en diversa literatura se le ha endosado a los primeros términos,
optando por el sentido mas social y cultural de los segundos.

Desde esta perspectiva, y en la medida de lo posible, este trabajo suscribe
lo “mental”, y ahf donde haya una cita que nombre lo “intrapsicolégico”, ha-
bra que pensar en lo “intramental”. En ese sentido, vale otra nota aclaratoria:
la internalizacién de la que habla Vygotsky no es algo que se presenta en el
mundo externo, una cosa ya existente, y que después se lleva al plano interno.
Se trata, en este caso, de la constitucion lingtistica de lo psicoldgico con clara
delineacion social, ética y retorica. Pertenecer a un grupo o colectividad im-
plica saber como actuar desde la postura de ese grupo: pensar, sentir, hablar,
comportarse y hacer inteligible el mundo; de esta forma, la perspectiva de un
grupo de nifios de la calle es diferente a la perspectiva de un grupo de cien-
tificos sociales, tanto en su discurso como en su vision de la vida. Lo comun
entre los integrantes de un grupo es una serie de procedimientos semibticos,
maneras de comprender y maneras de comunicarse. En todo caso, eso que
Vygotsky denominé “internalizaciéon” es un movimiento al terreno practico
de lo cultural en una sociedad (Shotter, 2001). Tan es asi que el propio autor
ruso ha seflalado que incluso en el plano denominado privado las personas
mantienen “el funcionamiento de la interaccién social”, el pensamiento es
muestra de ello (Vygotsky, 1932). Por caso, pensar o recordar refieren tanto
a las personas como a las diadas, a los grupos, a las colectividades, y de otra
manera se le ha llamado pensamiento retorico (Billig, 1987), o memoria colectiva
(Halbwachs, 1925), forma social de pensar y recordar.

En tal sentido, las acciones y la mente se encuentran mediadas por herra-
mientas (herramientas técnicas) y por signos (herramientas psicologicas). En
este rubro, la influencia del pensamiento de Catlos Marx y Federico Engels
es evidente, por ejemplo en esa vision del papel del trabajo y el lenguaje en la
vida social y mental. De Engels proviene la idea de “mediacién instrumental”
en la esfera del trabajo, y Vygotsky la lleva al campo psicolégico como “he-
rramientas psicologicas” y “herramientas técnicas”; las primeras bien pueden
ser los signos, las segundas, instrumentos o herramientas (como una pluma
un martillo). Por su capacidad mediadora, encontré semejanzas entre ambas.
Dijo que la herramienta “sirve como conductor de la influencia humana so-
bre el objeto de su actividad”, y “esta dirigida al mundo externo; debe estimu-



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

lar algunos cambios en el objeto; es un medio de la actividad externa humana
dirigido a subyugar la naturaleza” (Wertsch, 1985: 93-94). La herramienta co-
necta la actividad entre las personas y su entorno, y entre las personas mismas.
Un alumno de Vygotsky, Alekséi Leontiev, dird que la herramienta media la
accion y, en consecuencia, “conecta a los humanos no sélo con el mundo de
los objetos, sino también con otras personas”, y debido a ello “la actividad
de los seres humanos asimila la experiencia de la bumanidad” (Wertsch, 1997:
184). Es decir, al usar una herramienta, como un martillo, no sélo se hace uso
del martillo sino de una larga historia de actividades que al martillo se le en-
dosan, por ejemplo, que sirva como arma mortal o como fuente de amenaza
0 apoyo para otra accion. Idea que también estd en Vladimir. I. Lenin, y que
retoman Vygotsky y Alexander Luria. Este ultimo dira que lo que interesa del
mundo no son tanto las cosas en si, sino la relacion y los vinculos que con
ellas y entre ellas se generan, y que en ellas se pueden captar “sus enlaces y
relaciones” (Luria, 1984: 11-12). Umberto Eco (19706) las denomina “unida-
des culturales”.

En consecuencia, los actos, las acciones, se realizan mediadas por diver-
sos instrumentos: herramientas, signos, artefactos, etcétera. Vygotsky, con su
método genético, en los estudios y experimentos que realizaba, planteaba un
problema a resolver, por ejemplo: en el trabajo con infantes introducia ins-
trumentos mediadores que ayudaran a la resolucién de dicho problema, esa
fue una gran aportacion, en tal sentido: “El agente de la accion mediada se
concibe como el individuo o los individuos que actia en conjuncién con ins-
trumentos mediadores” (Wertsch, 1993: 50).

Ahora bien, hay que sefialar tres puntos sobre la herramienta y el signo que
trabaja nuestro autor. Uno: existe una analogfa entre herramienta y signo, y es
su funciéon mediadora. Segundo: hay una diferencia, pues orientan de manera
distinta la actividad humana: “La funcién de la herramienta no es otra que la
de servir de conductor de la influencia humana en el objeto de la actividad; se
halla externamente orientada y debe acarrear cambios en los objetos”; se trata
de “un medio a través del cual la actividad humana externa aspira a dominar
y triunfar sobre la naturaleza (Vygotsky, 1932: 91). El signo, sin embatgo, “no
cambia absolutamente nada en el objeto de una operacioén psicologica”, pues
“se trata de un medio de actividad interna que aspira a dominarse a si mismos
el sigho por consiguiente esta zuternamente otientado”. Tercero: hay un vinculo
ontogenético y filogenético: “El dominio de la naturaleza y el de la conducta
estan sumamente relacionados, puesto que la alteracién de la naturaleza por
parte del hombre altera, a su vez, la propia naturaleza del hombre”. Sobre la

91



92

JORGE MENDOZA GARCIA

herramienta y el signo, al final, dird que el uso de medios artificiales, esto es la
forma mediada, modifica esencialmente las funciones psicoldgicas, al tiempo
que “el uso de herramientas ensancha de modo ilimitado la setie de actividades
dentro de las que operan las nuevas funciones psicologicas”; de esta forma,
“podemos emplear el término de funcion psicologica superior, o conducta superior,
al referirnos a la combinacion de herramienta y signo en la actividad psicologi-
ca” (Vygotsky, 1932: 92).

Aqui podemos traer a la argumentacion el planteamiento de Chatrles San-
ders Peirce, para quien un signo es “una cosa que esta para alguien en el lu-
gar de otra cosa bajo ciertos aspectos o capacidades” (Fernandez Christlieb,
1994: 53). Que es algo similar a lo que Mijail Bajtin (1963) sefialé: un signo es
algo que representa otro objeto o suceso distinto para alguien, por ejemplo,
hablantes o una comunidad interpretante. Vygotsky habla de los sistemas de
signos, como el lenguaje, los diagramas o la aritmética, el sistema numérico,
y su poder mediacional en las funciones intermentales e intramentales, pues
son mediadores de la accion humana. Esto se puede ilustrar con dos casos.
El primero: los nifios que emplean tarjetas con colores para relacionarlos
con objetos, y en la que estando presentes las tarjetas ayudan a cierta edad a
dirigir la actividad, como recordar. Las tarjetas con colores son herramientas
técnicas cuyas propiedades mediadoras signicamente apoyan la resolucion de
un problema particular. Un segundo caso: cuando la gente se pone un hilo en
el dedo para recordar mas adelante algo que debia hacer. Tales herramientas y
signos ayudan mediando la accién con los demas o con uno mismo. Ese es un
tipo de mediacion. Otro es el del lenguaje, y Vygotsky pondra especial énfasis
y fuerza en esa forma, la verbal, que es el tipo con el que suelen operar los
adultos: gufan una parte de su actividad por signos.

Al paso del tiempo, nuestro autor puso un mayor énfasis en el significado y
la comunicacion de los signos en sus trabajos. Sefialé que “la funcién primaria
del lenguaje, tanto para el adulto como para el niflo, es la funcién comunica-
tiva, el contacto social, la influencia sobre los individuos que nos rodean”. En
ese sentido, es que “un signo siempre es originariamente un medio usado con
propositos sociales, un medio para influenciar a los otros, y s6lo mas tarde se
convierte en un medio para influenciarnos a nosotros mismos” (Vygotsky, en
Wertsch, 1993: 51). No obstante, hay que sefialar que existe una diferencia sig-
nificativa entre el signho y otras herramientas: los instrumentos de produccion,
en tanto son usados en tareas y tienen cuerpo fisico para su uso, carecen de
significado. El signo, en cambio, vehiculiza significados, esa es su tarea.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

Al interiorizarse, los signos externos se traducen en instrumentos subjetivos de
la relacion con uno mismo: autodirigen y regulan la conducta y el pensamiento
de las personas. Los procesos psicoldgicos superiores, como la memotia y el
pensamiento, se encuentran mediatizados por signos que los organizan y diri-
gen. Por pasos, serfa de la siguiente manera. Primero, la regulacion de la accion
llega de fuera, por parte de la gente, es externa: la otientacion proviene del mun-
do. En un segundo momento, la regulacion es interpersonal, tipo la diada de la
que habl6 Vygotsky: el adulto organiza la actividad del infante. En un tercer
momento, el signo hablado se internaliza y regula la actividad de manera intra-
mental. Dicha reconstruccion en el plano del dominio personal no se despliega
de forma mecanica ni automatica, como ocurtre con el lenguaje. Los aspectos
del lenguaje desplegado en el mundo externo se llevan al plano de la regulacion
para si, egocéntrico es llamado, es decir, es un lenguaje como el soliloquio, uno
mismo es su destinatario, que es lo que sucede cuando el infante habla y no se
dirige a alguna otra persona sino que es un lenguaje para si, o como cuando
se mueven los labios ante el ruido externo que imposibilita la concentracion al
leer, y el habla silenciosa es para uno. Sélo después este lenguaje egocéntrico se
mueve al plano del pensamiento (Vygotsky, 1932: 87-94). Aun en este nivel, el
interiotizado, cuando las personas piensan para si mismas, a manera de mono-
logo, reproducen dialogos del mundo externo, tienen pautas sociales interiori-
zadas. La cultura forjando la mente.

Desde esta perspectiva, al usar una palabra se trae a colacion toda la carga
cultural inscrita en ella. Piénsese en la palabra “psicologia” y todo lo que re-
presenta: primero se encuentra en el mundo, en la esfera social e imaginario,
dando cuenta de una especie de magos de la mente; en un segundo momen-
to, alguien nos la comunica con todo y su carga, y en un tercer momento, la
manejamos en el terreno practico para designar a alguien o algo: como todo
signo, no solo designa un objeto, sino que va mas alla, pues transmite un
contenido cultural (Eco, 1976). Usamos ciertas palabras y no otras en deter-
minadas circunstancias, hacemos uso de su peso historico y sabemos a quién
dirigir qué términos y a quiénes no. Y ello, en buena medida, porque tenemos
acceso a una gran cantidad de palabras y discursos.

Partiendo de este entramado, Wertsch (1997) amplia tales nociones adu-
ciendo los juegos de herramientas para afirmar una relacion entre procesos
psicologicos y lo sociohistérico y cultural, lo que posibilita ampliar el con-
junto de opciones a las que las personas y los grupos pueden acudir para en-
frentar ciertas situaciones, como la manera de comunicarse en determinadas
circunstancias, o de moverse en ciertos escenarios. Esto es, saber qué decir en

93



94

JORGE MENDOZA GARCIA

un congreso y qué en la casa, y comportarse de una manera en el primero y de
otra en la segunda. De esos elementos parte para argumentar la historicidad
de ciertos contenidos, para que un grupo ponga atencion en ciertas formas de
conocimiento y lenguaje y no en otras; que limite sus posibilidades a ciertos
espacios o que elija una entre tantas formas para comunicar un acontecimien-
to. Esto es, por qué elegimos ciertas palabras y no otras; por qué para hablar
con nuestros familiares lo hacemos con ciertas palabras y no con otras. Por
ejemplo, en una discusion cientifica no se espera que se hable con frases de
sentido comun, aunque ocurra con mas frecuencia de lo esperado.

De esta forma, Wertsch propone los denominados zextos verbales complejos,
es decir, “descripciones y explicaciones de sucesos que evolucionaron socio-
histéricamente” y que llevan a realizar ciertas narrativas de una forma y no
de otra. Ahf pueden incluirse desde los reportes cientificos o la manera como
se escribe una ponencia o un libro, hasta los reportes policiales y las formas
como se presentan las notas informativas, por citar algunos casos. Todos es-
tos “textos”, aunque de distintos géneros, tienen “prescripciones estrictas”
para narrar y que resulte verosimil lo que intentan exponer, describir y expli-
car. Asi, hay ciertos contenidos y referencias que deben tener los libros, como
la bibliograffa o las notas a pie, y otros elementos distintos los reportes poli-
clacos, como los testimonios; de la misma manera, se omiten algunas cuestiones
en los reportes cientificos y en los noticiarios, siendo éstas reglas de juego para
las distintas formas narrativas. Hay formas de decir y de presentar. En el caso de
los reportes policiales y los noticiarios, pueden fincarse en rumores o imagenes;
y en el de los libros y los reportes cientificos, en las hipotesis o en la argumen-
tacion logica. En medio esta la palabra, pues las actividades practicas, tanto las
externas como las mentales, se realizan con ayuda del lenguaje, y también con
el intercambio, el dialogo.

4. La cultura y sus procesos: enunciado y dialogo

Para Vygotsky y su escuela, la unidad y el tema de analisis fueron la dfada y la
accion mediada; para Mijail Bajtin (2000) y su escuela, la unidad de analisis es
el enunciado, en tanto que es “la verdadera unidad de la comunicacion”. Desde
ahf se posiciona: “El habla puede existir realmente sélo en la forma de enun-
ciados concretos de hablantes individuales, sujetos del habla”, en tal sentido,
“el habla esta siempre moldeada en la forma de un enunciado que pertenece
a un determinado sujeto hablante, y fuera de esta forma no puede existit”
(Wertsch, 1993: 69). Un enunciado, desde la vision de Mijail Bajtin (1963), es



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

la unidad de la comunicacion discursiva, cuyos limites son establecidos por
los participantes de dicha comunicacion (conversacion, texto, libro), que po-
see cierta expresividad y contiene un punto de vista, intencionalidad e, impoz-
tante, convoca a ser respondido. Lo cual se pone de manifiesto en distintos
“géneros discursivos”, entre ellos el didlogo en la vida cotidiana: el significado
de cualquier enunciado de la vida cotidiana depende de la situacion y de la
orientacion social frente al oyente-participante de tal situacion.

La voz que se expresa puede tener interlocutor fisicamente presente, pu-
blico, audiencia, real o imaginada, en el presente o en el futuro, que bien puede
ser el caso de las biograffas o de ciertos textos pensados para proximas gene-
raciones. En tal caso, el enunciado da cuenta no tnicamente de quien enuncia,
sino de a quién se responde, por el tipo de respuesta que se da a otro enun-
ciado: se sabe en qué tono o de qué manera responder; si es pregunta, ofensa,
afirmacion, etcétera. No es el mismo tipo de respuesta que se ofrece ante una
pregunta esgrimida en una sobremesa que una hecha en un congreso acadé-
mico. En este caso, hay interés en quién produce un enunciado o discurso y
a quién se dirige; es decir, la direccionalidad. Los enunciados involucran al
menos a dos voces, lo que da paso al didlogo. Para Bajtin (1963), el dialogo es
una de las categorfas mas importantes.

Un didlogo es, sobre todo, alteridad, juego de relaciones sociales entre
alguien que habla y otros que escuchan o igualmente hablan. Hablamos y rea-
lizamos una acciéon mediada, en este caso por una herramienta: el lenguaje, los
signos. Signos que inician por la palabra: “Las unidades del discurso interno
son ciertas fotalidades que en algo recuerdan los parrafos del discurso fonolé-
gico o bien enunciados enteros”; no obstante, “lo que mas traen a la memoria
son las réplicas de un didlogo. Por algo el lenguaje interno fue conceptualizado
ya por los pensadores mas antiguos como un didlogo interno” (Voloshinov,
1929: 606). A eso se le denomina, llanamente, pensamiento (Mead, 1934). Qui-
za por ello Vygotsky se interesaba en el estudio del habla, para dar con el
pensamiento y la conciencia. Al respecto dirfa: “El estudio del pensamiento
y el lenguaje es una de las areas de la psicologfa en que es particularmente
importante una comprension clara de la relacion entre las diversas funciones
psiquicas” (Vygotsky, 1934: 49).

En Vygotsky se traza el origen social de la actividad mental de las per-
sonas. Lo que en algin momento se plante6 como actividad individual,
Vygotskyle otorgd unainterpretacion cultural. Laactividad mental tiene vidaen
un entramado social, en un marco cultural: hay relaciones sociales internali-
zadas; es el caso del lenguaje, el pensamiento y la conciencia: “La dimension

95



96

JORGE MENDOZA GARCIA

social de la conciencia es primaria en el tiempo y en los hechos. La dimension
individual de la conciencia es derivativa y secundaria” (en Wertsch, 1993: 30).
En el caso de Bajtin y su escuela no sera distinto, y, en ese sentido, la concien-
cia denominada individual es conciencia dial6gica, porque esta mediada por el
lenguaje, por los signos, toda vez que se encuentran presentes otras narracio-
nes, voces o conciencias a las cuales nos dirigimos o escuchamos.

Efectivamente: en torno a lo que decimos, la mitad de lo dicho alguien
mas lo ha enunciado o proviene de ese alguien: hablamos dirigiéndonos a
alguien mas o respondiendo a alguien mas. El enunciado es, en este caso,
una unidad concreta de la comunicacion verbal, y lo es en una relacién en un
contexto extraverbal, y tal contexto forma parte del enunciado conformando
su sentido y estructura. Igual que para Vygotsky, para Bajtin el lenguaje es una
practica social. Piénsese en la forma antigua de los coloquios: el simposio era
un didlogo festivo (Bajtin, 1963).

El didlogo es el mecanismo donde lo social se incorpora a la conciencia y
al texto. Nuevamente, de relevancia es la palabra en Vygotsky, y el enunciado
en Bajtin, pues ahi se encuentra el sentido; como unidad comunicativa surge
ahf el sentido: “El acto de enunciar consiste en el pasaje del pensamiento o
del lenguaje interior a la expresion verbal, al enunciado real, y por lo tanto
—asf definida— la enunciacién es una categoria psicololigtiistica” (Silvestti y
Blanck, 1993: 49). Y eso que se piensa debe exteriorizarse; lo que sé, veo,
siento, quiero y amo, no se atraviesa por la linea de la comprension: “Solo lo
que todos los hablantes sabemos, vemos, amamos y admitimos, aquello en
lo que todos estamos de acuerdo, puede volverse parte sobreentendida del
enunciado” (Bajtin en Silvestri y Blanck, 1993: 50). Luego entonces, el con-
texto de Bajtin es un horizonte temporal y espacial, y la comunidad a la que se
inscriben los hablantes, contexto social, pues el sentido que la gente le otorga
a ciertas palabras viene dado por el contexto social y cultural. Los hablantes
tienen clertas adscripciones: edad, sexo, familia, profesion, ciudad, etcétera;
comparten contextos y se acompafian de determinada cultura.

Por ultimo, en este apartado, habra que sefialar algunas cosas sobre la ac-
cion mediada, importante dentro del marco del didlogo que enuncian Bajtin
y colaboradores. Para hablar de acciéon mediada, Wertsch (1993) retoma la
nocion de “accion comunicativa” de Jirgen Habermas, que postula la interac-
ci6n de al menos dos personas, una diada, que hablan y actdan, que se relacio-
nan verbal o extraverbalmente. Estas dos personas tratan de comprender la
situacion en la que actian y hablan, y dan cuenta de sus planes para asi poder
coordinar sus acciones mediante un acuerdo. La interpretacion, en este caso,



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

es clave, y lleva consigo la negociacion de la situacién y como la comprenden
mutuamente. En este marco podemos incluir el contexto.

5. El sentido o contexto y el significado o descontexto

La funcion primaria del habla y del didlogo es la comunicacion, han enuncia-
do Vygotsky y Bajtin. Dicha comunicacion se presenta en un contexto deter-
minado, en condiciones particulares. La palabra “gato” cobra su sentido en el
contexto de una frase y de una situacién: “Pasame el gato” en una situacion
de ponchadura de llanta tiene el sentido de gato hidraulico; “la comida del
gato” aludird al cuadripedo, y asi, sucesivamente, con el gato del juego o el
sirviente llamado gato despectivamente. Lo mismo la palabra “gallo” como
animal, llanta de refaccion, serenata o sujeto valiente.

En las primeras etapas de la humanidad, y de las personas, el lenguaje
se encuentra estrechamente ligado a los gestos, a los sonidos, y depende de
la situacion practica, de las acciones, de gestos y entonacion; el lenguaje, la
palabra, se vincula inicialmente con la experiencia. Sélo posteriormente el
lenguaje sale de los limites de la experiencia sensorial e individual y se puede
formular en términos categoriales y de generalizaciones, llegaindose esta for-
ma al pensamiento abstracto (Luria, 1984: 23-24).

En un inicio prehistorico, el lenguaje era sobre todo sonidos cuyo sentido
estaba ligado al contexto de accion o situacion; es decir, tenfa un caracter sim-
praxico, lo cual puede corroborarse al ver y escuchar al infante. Cabe aclarar
que la ontogénesis (desarrollo del nifio) no repite la filogénesis (desarrollo
de la especie). Los sonidos que el infante emite al inicio son eso: sonidos
que emergen de un estado organico, pero que no constituyen designacion de
objeto, que es una caracteristica del lenguaje; el lenguaje aparece en el infante
cuando usa palabras que estan ligadas a la accion y la comunicacion, y en un
inicio el sentido esta ligado al objeto, aunque designa varias cosas: una pala-
bra puede designar un objeto, su accionar o una relacioén con éste. Hay mas
sentidos que palabras, lo cual inunda al infante, y sélo al paso del tiempo hay
menos sentido y mas palabras con qué designar el mundo; pero, en un inicio,
para el nifio el sentido de las palabras no tiene fijeza con el objeto al que re-
fiere, es algo amorfo. Después, con practicas sociales y discursivas, el infante
entra al mundo de los sentidos y significados y logra separar las palabras de
los objetos y el contexto.

Después de lo simpraxico, la palabra se desliga de las cosas y los actos:
“Es la historia de la emancipacion de la palabra de la practica, la separacion

97



98

JORGE MENDOZA GARCIA

del habla como una actividad auténoma, y sus elementos —las palabras— como
un sistema auténomo de codigos |[...] se fueron incluyendo todos los medios
indispensables para la designacion del objeto y la expresion de la idea” (Luria,
1984: 31), que es lo que puede llevar al lenguaje escrito (Ong, 1977). Puede
aseverarse que “toda la historia del lenguaje es el paso del contexto simpraxico
del entrelazamiento de la palabra con la situacion practica, a la separacion del
sistema del lenguaje como un sistema auténomo de codigos” (Luria, 1984: 31).
Codigos también denominados conceptos, que van de la contextualiza-
cién a la descontextualizacion; que en ocasiones no queda claro, no se en-
tiende o no se comprende; ese sabor insipido por el que, en ocasiones, hay
que retornar a lo contextual: “Es curioso que cuando una definicién no se
entiende, se tenga que explicar de vuelta en lenguaje familiar, y que cuando un
concepto se profundiza, reaparezcan giros del lenguaje poético” (Fernandez
Christlieb, 2004: 102). Cierto, en los conceptos se podtia afirmar que “el len-
guaje sufre un proceso de endurecimiento creciente que lo hace durar mas”.
Por ello es que algunas perspectivas de la filosoffa investigan o averiguan “el
sentido de lo que decimos” (Fernandez Christlieb, 2004: 97-98), que es mas
o menos lo que se dice cuando se habla de especular. Por eso hay que hurgar
en ese transito de lo contextual a lo descontextualizado; origenes, le llaman
algunos. Si se considera que el dialogo es anterior y mas “natural”, el mono-
logo es una forma mas complicada, en ocasiones supetior y posteriot, que se
puede manifestar en el lenguaje escrito, por ejemplo. En el didlogo hay menos
explicitud que en el mondlogo: esa necesidad de explicar al maximo “las for-
mulaciones lingiifsticas en el mondlogo escrito emerge no sélo por la ausencia
de intercambio verbal que permita abreviaciones del tipo antes mencionado,
sino también por la ausencia de un contexto comunicativo compartido por
el lector” (Yakubinskii, en Wertsch, 1985: 102). A manera de ilustracién: i)
en un salon de clase no hay un contexto comunicativo adecuado para que se
dialogue un escrito académico. ii) en un salén de clases hay un mondlogo, en
el sentido de Yakubinskii, toda vez que se tiene que explicitar mucho mas que
en un didlogo o conversacion cotidiana, lo cual no siempre ocurre o mas bien
minimamente se presenta. De ahi la falta de entendimiento y comprension.
Por otro lado, el lenguaje puede usarse en el pensamiento abstracto de una
manera descontextualizada. El desarrollo conceptual es una manera de des-
contextualizacion. Cuando Jerome Bruner (1997) expresa que la cultura nos
dota de instrumentos para organizar y entender nuestro mundo de manera
comunicable, esta hablando, entre otras cosas, del lenguaje, del significado
como base para el intercambio, y la mente se apoya en sistemas simbolicos



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

en medio de un entramado cultural. En medio se encuentra el lenguaje, que
denomina referente a distancia, toda vez que no requiere de lo concreto, de
la experiencia ni del contexto para dar cuenta de lo que se intenta comunicar,
por ejemplo la Segunda Guerra Mundial, Ia Revolucion mexicana o el 2 de oc-
tubre de 1968: no hay que estar en situacion bélica para comprender ese asun-
to de la guerra, la revolucion o la masacre, ni tampoco haber atravesado por
ellas. Hay un sentido que las cruza y eso se comprende: somos la inica especie
que ensefia de manera significativa, y eso va configurando el pensamiento, la
mente. Pues bien, la vida mental se forma y vive en comun, con los demas, y
se conforma con la ayuda de codigos culturales, tradiciones, normas, etcétera.
No obstante, hay algo que denominamos pensamiento abstracto, alejado de
la concrecion, y ese no requiere contexto; a eso mas bien se le denomina des-
contextualizacién, una forma de categorizacion social y generalizacion.
Luria (1984: 82) denomina “referencia objetal” a la generalizacion de los
objetos, pues los introduce en una categoria. La palabra silla o perro o animal
funcionan como ejemplos. En psicologfa social se le denomina “categorizacion
social”, ese proceso de unificacion de personas, objetos o sucesos sociales en
grupos o categorfas que conforman las creencias y el pensamiento social. La
categorizacion social es “un proceso de unificacion de objetos y acontecimien-
tos sociales en grupos que resultan equivalentes con respecto a las acciones,
intenciones y sistema de creencias” de las personas (Tajfel, 1981: 291). Desde
este proceso de categorizacion, las personas perciben y agrupan la realidad, por
ejemplo, por semejanzas, en categorias amplias que incluyen cosas “semejan-
tes” o personas que comparten alguna caracteristica, y la categoria cumple la
funcién de percepcion de la realidad en clases o formas, generalizaciones, pues.
La palabra al generalizar una cosa la incluye en una categoria, como la pa-
labra reloj que incluye cualquier reloj. Tal generalizacién es una abstraccion;
con eso se constituye, en buena medida, el pensamiento: con generalizaciones
y abstracciones. Las palabras “tienen un significado generalizado y esta es la
condicién para que el sujeto, al nombrar un objeto, pueda transmitir su pen-
samiento a otra persona, es la condicion para la comprension”, cierto, porque
“al abstraer el rasgo caracteristico y al generalizar el objeto, la palabra se con-
vierte en instrumento del pensamiento y medio de la comunicacion” (Luria,
1984: 40-41). Referencia objetual, categorizacion o concepto, se alude al mis-
mo proceso, al mismo proceder, hace referencia a ese proceso de descontex-
tualizacion: “Un concepto determina todo lo que puede incluir una palabra”,
frases, discursos, y puede agruparlos, organizatlos, esto es, “clasificar como
pertinentes a una categorfa”, que es, finalmente, una forma de mirar, percibir,

99



JORGE MENDOZA GARCIA

100

pensar, concebir, debido a que “concepto y concepcion provienen de conce-
bir, de dar a luz, cuyo concepto incluye el nacimiento, la comprension, y los
focos de cien watts”; una definicion es un concepto muy largo, y un concepto
es una definicién muy corta (Fernandez Christlieb, 2004: 99). Otros le llaman
silogismo, algunos mas le denominan razonamiento cientifico; son diversas
maneras de la descontextualizacion.

Bien. Todo lo anterior no es protervo. No si se piensa que, como hemos
venido diciendo, la palabra y el didlogo tienen una direccionalidad hacia la
comunicacion. Pues bien, “la verdadera comunicacioén requiere significado
(es decir, generalizacion) tanto como signos”. Cierto, toda vez que si se quiere
dar cuenta de la experiencia o el pensamiento de uno:

Es obligatorio relacionarlos con alguna clase o grupo conocido de fené-
menos. Tal referencia, sin embargo, requiere ya la generalizacion. Por tanto,
la comunicacion presupone la generalizacion y el desarrollo del significado
de las palabras; asi pues, la generalizacion se hace posible en el curso de
la comunicacion. Las formas superiores, especificamente humanas, de co-
municacion psicolédgica son posibles porque el hombre refleja la realidad a
través de conceptos generalizados (Vygotsky, 1934: 53).

Ello, por un lado. Por el otro, el ser humano realiza actividades en el plano
inmediato y contextual, pero puede hacerlo asimismo en planos mas abstrac-
tos. Las herramientas posibilitan que eso suceda. De hecho, cuando la gente
fabrica herramientas lo hace con un fin, para algo; la atencion y la conciencia
se encuentran, entonces, en otro ambito, lado o dirigido hacia un fin, un pro-
blema a resolver, por ejemplo, y lo hace realizando una herramienta. El uso
de herramientas es un acto de mediacién, pues son instrumentos para que la
accion de la gente se dirija hacia otra cosa, por caso, solucionar un inconve-
niente, lo cual implica una ruptura con lo inmediato y el contexto de accion.

En Vygotsky, la descontextualizacién de los instrumentos de mediacion
juega un papel relevante, en especial si se piensa en cémo trata lo histori-
co-social y la ontogénesis: “Esta forma de descontextualizacion es posible a
causa de uno de los elementos potenciales latentes en el lenguaje: el poten-
cial de los tipos de signos y de sus relaciones sistematicas para ser utilizados
como elementos de reflejo” (Wertsch, 1985: 225). En la escolarizacion pue-
den verse manifestaciones de la descontextualizacion. Estilos discursivos y
procesos sociocognitivos atravesados por los instrumentos de mediacion.
Para ahondar en la falta de contexto en la comunicacion, hay que sefialar
que Umberto Eco (1976) da cuenta de cierta descontextualizacién: una ex-
presioén no designa a un objeto en particular, sino que transmite contenidos



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

culturales; no referentes, sino ideas; no lo concreto y particular, como otros
autores sefialan. Expresa que hay que liberar al término “referente” de toda
clase de hipotecas referenciales. Luego entonces, esta descontextualizacion
puede llevar a la clase de género, ciertas abstracciones y generalizaciones,
cosa que para otros semioticos no es viable porque imposibilita la compren-
sién y el dialogo. Pero ahi hay ya descontextualizacion, esa que se pone de
manifiesto en la categorizacion social, en el pensamiento formal y en las
teorfas cientificas, teorfas que, de cierta forma, se despliegan y desdoblan
mas alld del campo cientifico e impactan el pensamiento no formal, el pen-
samiento cotidiano, el pensamiento que se forma en el contexto, el conoci-
miento de sentido comun.

6. Dos conocimientos: sentido comin y ciencia: ida y vuelta

El conocimiento de sentido comun, ese con el que la gente se mueve a diario
y le otorga distingo a la vida; ese con el que resuelven situaciones ordinatias,
tiene alejamientos y acercamientos con el conocimiento cientifico; en unos
casos estd en contraste con éste, por oposicion y para distinguirse uno de
otro; en otras se ve alimentado de elementos provenientes del pensamiento
clentifico que se va traduciendo a formas conocidas del saber, haciéndose, de
cierta forma, familiar y comprensible.

El sentido comun esta hecho de imagenes, lazos mentales, y se usa y habla
por “todo el mundo” al enfrentarse a situaciones y problematicas de todos
los dfas. Es un cuerpo de conocimientos alimentado por tradiciones y enti-
quecido por experiencias, observaciones y la practica cotidiana. Las cosas, las
personas y las experiencias reciben nombres y son categorizadas lingiifstica-
mente. El consenso es su cemento, el adhesivo de la sociedad. En el sentido
comun hay conocimientos reconocidos por todos. Lo ingenuo aqui es visto
como un “espiritu puro”, ese de las personas que no es corrompido aun por
“la educacion, la especulacion filosofica o las reglas profesionales”, y asi las
personas “ven las cosas tal como son” (Moscovici y Hewstone, 1984: 683).
Es ese un conocimiento de primera mano, y es perfectamente comprensible
por sus participantes; sélo cuando se es extranjero, extrafio, ajeno, cuando
no se comparten discursos y creencias de la cultura que se habita, eso resulta
“mistico”, exdtico, extravagante o incomprensible (Geertz, 1983: 99).

La vida cotidiana y su sentido comun son tan totalizadores como cualquier
otro sistema de pensamiento, sea la religion o la filosoffa, por citar dos casos. A
eso Peter Berger y Thomas Luckmann (1967) le denominan “zonas limitadas

101



JORGE MENDOZA GARCIA

102

de significado”, que las hay varias, como las sefialadas o la propia ciencia o el
arte, también denominadas intersubjetividades (Fernandez Christlieb, 1994).
Cada zona de significado o intersubjetividad tiene sus formas, reglas, procede-
res, referentes y, por supuesto, lenguaje. Piénsese en, por caso, el “paradigma”,
en la ciencia; la nocion de “sistema de pensamiento”, en la “filosoffa”, o el “mi-
lagro”, en la religién”. El sentido comun en la vida cotidiana tiene, igualmente,
su lenguaje, sus sentidos. Asi: “El lenguaje comun de que dispongo para ob-
jetivar mis experiencias se basa en la vida cotidiana y sigue tomandola como
referencia, aun cuando lo use para interpretar experiencias que corresponden
a zonas limitadas de significado” (Berger y Luckman, 1967: 43).

Estas zonas pueden llegar a tener puntos de encuentros, sea por ideas,
tematicas o contenidos, por simple y llano interés o porque se trabaja de una
zona sobre otra. En efecto, el conocimiento de todos los dias y el conocimien-
to cientifico mantienen una relaciéon. No obstante se fabriquen con materiales
distintos —como los conceptos, en el caso de la ciencia, y las palabras, en el
caso de la vida cotidiana— remiten a temas y contenidos compartidos. Aunque
la fisica hable de “masa” y “volumen” desde un orden y una cierta perspectiva,
en la vida diaria estos conceptos tienen su traduccion, por ejemplo el de “el es-
pacio que ocupa una caja”, y se puede suponer que, de hecho, lo que la ciencia
dice sobre algo, en muchos casos fue antes enunciado por el lenguaje cotidia-
no, el de todos los dias. Al menos eso es lo que expresan Serge Moscovici y
Miles Hewstone (1984: 679) en un trabajo que lleva por titulo “De la ciencia
al sentido comun”, en donde sostienen: “La ciencia es inseparable de nuestra
vida intelectual y de nuestras relaciones sociales”. A decir de estos autores,
de alguna forma y desde algunas perspectivas, “las ciencias tan soélo refinan y
tamizan los materiales ordinarios proporcionados por el sentido comun”, en
esos materiales trabajados por el pensamiento cientifico “se distinguen reali-
dades que en un principio se hallaban confundidas. Y en su progreso hacia la
claridad y la simplicidad ilustran las contradicciones que habfan permanecido
encerradas durante milenios” (Moscovici y Hewstone, 1984: 683).

La ciencia, al sistematizar, ordena, dilucida las contradicciones y realidades
de la vida ordinaria, lo hace mediante procedimientos, técnicas y métodos
sancionados por su comunidad; y ese conocimiento ya formalizado, cientifi-
co, categorizado, se formula y se concreta a través de, por ejemplo, las teorfas.
La ciencia, como se ha sefialado, no debe dar por sentado aquello que el senti-
do comun asume y ya. Toda vez que tiene que interrogarse sobre ciertas cues-
tiones, como los grados de diferencia entre los grupos, y tratar de ordenar ese
“desorden” con el que se acttia en la vida cotidiana (Berger y Luckman, 1967).



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

De ahi que se proceda con reglas algo diferentes cuando la intersubjetivi-
dad es una distinta. No pueden operar necesariamente las mismas reglas en
zonas de significacion diferentes: no se puede comprobar un milagro con el
proceder de la ciencia, pues eso serfa un error epistemoldgico. Por eso, en la
ciencia pueden elegirse ciertas hipétesis, que son mas viables y permiten ge-
neralizaciones, pues la ciencia elucida y ordena aquellos flujos que provienen
del pensamiento ordinario. En tal sentido, la ciencia serfa un sentido comun
sistematizado (Moscovici y Hewstone, 1984). No obstante, la ciencia, o cierto
tipo de ciencia, como la positivista, intenta separarse del todo, romper con el
sentido comun, estableciendo reglas estrictas en casos como el uso del len-
guaje, para que no se les confunda, y desde esta postura algunos sefialan que
hay “conocimiento” en el campo de la ciencia y “saber” en la vida cotidiana,
marcando asi dos campos o zonas de significado distintos e incluso contra-
puestos.

Hay otras perspectivas que intentan establecer las relaciones entre ambas
zonas de significacion, sentido comun y ciencia (Moscovici, 1961; Fernandez
Christlieb, 1991), y en consecuencia sefialan que el sentido comun tiene su
epistemologfa popular, y la ciencia, su epistemologia cientifica, cada una con
su logica, sus limites y sus actores, claro. No obstante, en la vida cotidiana se
hace de “la ciencia un bien de consumo”; en la vida diaria las personas “saben
directamente lo que saben” (Moscovici y Hewstone, 1984: 680-681), porque
a diario lo van practicando y le otorgan sentido, lo hacen en un contexto de-
terminado (Geertz, 1983). Asi, puede hablarse de un pensamiento “ingenuo”,
el de todos los dias, y de un pensamiento mas “formalizado y especializado”,
el cientifico, no necesariamente contrapuestos. No puede claramente decirse
donde inicia y donde termina el sentido comun, aunque suele hacerse por
contraste, tal como se hace con lo nuevo y lo viejo, adentro y afuera, etcétera,
y en relacion uno con respecto al otro.

Ahora bien, cuando la ciencia se divulga —porque no puede quedarse en
los laboratorios de los centros de investigacion ni en las bibliotecas de las
universidades— llega a muchos rincones de la vida social, entre ellos el de la
vida cotidiana, en donde el contenido se retiene y se modifican las reglas y
las formas, pues la gente cotidiana, “ingenua”, tiene su propia organizacion
y especulacion y va acomodando lo que de “afuera” va llegando, lo nuevo.
Hay que sefialar que tal divulgacion y relacién entre conocimiento ordinario
y clentifico se vefa desde hace un siglo (Moscovici y Hewstone, 1984: (684).

Cierto: la ciencia, o el conocimiento proveniente de la ciencia, en los siglos
XX y XXI, se va trasmitiendo por medios diversos, como el cine, la radio, la te-

103



JORGE MENDOZA GARCIA

104

levision, los periddicos, el internet, las redes sociales, etcétera. De esta forma,
la gente de a diario suele tener nociones sobre distintos ambitos de especiali-
zacion, como la economia, el desarrollo del nifio, las enfermedades mentales
y del cuerpo o la relatividad, y usa esas nociones en sus transacciones coti-
dianas. En tal sentido, se puede indicar que la gente cotidiana tiene “ansias” y
“deseo de saber”, de conocer sobre lo que se expone, y se interroga sobre el
mundo que la rodea. Tales ansias y deseos los va nutriendo el conocimiento
proveniente de la ciencia, que, de alguna manera, altera al conocimiento que
antes portaba el habitante de la calle, pues ese saber cientifico se incorpora al
que ya trae la gente de a diario.

Visto asi, el sentido comuin aparece de dos formas, primero como cuer-
po de conocimiento producido por la tradicidén y el consenso, siendo este
conocimiento practico, y al cual se le denomina conocimiento de primera
mano. Después, en un segundo momento, consumiendo discursos e image-
nes provenientes de la ciencia, y que sirve para enfrentar la vida cotidiana, se
va conformando otro conocimiento, el llamado conocimiento de segunda
mano. En todo momento, “el antiguo sentido comun sigue la via oral, la de
las conversaciones y los rumores. Es un pensamiento mediante palabras”;
el otro, el de segunda mano, esta atravesado por imagenes, como peliculas,
libros, cine, etcétera, “es un pensamiento a través de imagenes” (Moscovici y
Hewstone, 1984: 686). De esta forma, puede sefialarse que el sentido comun
serfa un subproducto de la ciencia y un producto del intercambio cotidiano.

El habitante cotidiano es “consumidor” del saber cientifico, de ahi que
se le denomine “sabio aficionado o amateut”, y al cientifico, “profesional”.
En ocasiones, este aficionado, al tener contacto con profesionales como los
médicos, psicologos y politicos, obtiene cierto conocimiento ya elaborado,
formulado y que se divulga. Aunado con el mundo empirico que ha vivido, va
generando sus propias hipotesis o sus propias teorfas, como ocurre cuando
las madres o abuelas anuncian que saben cuando un infante debe comenzar
a hablar y a caminar, sea nifio o nifia, o como los “médicos empiricos”, que
saben como curar males de la barriga o del alma.

Ahora bien, las teorfas o hipdtesis que los cientificos generan, se divulgan
y se difunden, pero para su comprensién por el publico amateur deben ser
expresadas en un lenguaje no especializado: el cientifico, al dar a conocer sus
hazafias o teorfas, “debe cambiar de registro, sustituir los términos especia-
lizados por expresiones del lenguaje corriente, reemplazar las imagenes abs-
tractas por imagenes vivas, incorporar sus informaciones en imagenes accesi-



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

bles para su auditorio, recurrir a dibujos, diapositivas o peliculas” (Moscovici
y Hewstone, 1984: 694). En ello van impresos “procesos transformativos” del
conocimiento que se desea difundir.

Es ahf donde encontramos un trayecto de la ciencia al sentido comun.
Esto es, se va de lo abstracto a lo concreto; del descontexto al contexto; de
la teorfa al empirismo; del significado al sentido; del concepto a la palabra.
A eso se le puede ir considerando un proceso en la construccion social del
conocimiento, y su elemento central es el lenguaje, sus narrativas.

7. La construccion social del conocimiento

Siguiendo con la argumentacion, para vatios autores de la escuela sociohis-
torica, las narrativas que usan las personas en situaciones concretas son re-
levantes. Todos los grupos tienen un acceso, si no ilimitado, sf amplio en las
arenas del lenguaje, de los discursos para construir su realidad y dar cuenta de
ella. Los construccionistas sociales (Gergen, 1994) saben mucho al respecto,
sobre todo cuando indican que las distintas formas de hablar “dependen del
mundo” en la medida en que aquello que se dice se encuentra “enraizado, o
basado, en lo que los hechos del mundo™ permiten decir; y asimismo, lo que
se toma como naturaleza del mundo “depende de nuestras formas de hablar de
¢l”. En tal caso: “no es sélo que se pueda decir que ambas cosas son ciertas,
sino que se deben afirmar las dos, pues deben su existencia separada a su in-
terdependencia |...] St bien se debe decir sobre las circunstancias sélo lo que los
hechos permitan, la naturaleza de tales hechos es tal que permite afirmar dos
verdades opuestas (Shotter, 1990: 142), como ocurria con los retéricos grie-
gos del siglo V a. C., donde existian dos puntos de vista igualmente validos
ante una situacion, como bien esgrimia Protagoras (Billig, 1987).

En la vida cotidiana se busca la comprensiéon mutua y se comparte el saber.
En la vida cotidiana, si queremos entender el sentido de lo que se habla en
una conversacién hay que tener una idea de lo que se quiere decir, y para ello
hay que estar inmersos en un marco comun. Esto lo proporciona la cultura y
los grupos en que nos inscribimos; de esta forma se puede saber qué esperan
las personas con sus transacciones lingiifsticas. La cultura, como marco ma-
yor, nos otorga guifas para saber como comportarnos en ciertas condiciones,
qué decir, como decirlo, y también nos da indicaciones sobre la ensefianza y
el aprendizaje. Lo ha dicho Jerome Bruner (1997): la educacion, la practica
educativa, se despliega en un marco mayor, en la cultura y con cierta ideologfa
de reproduccion que, como ya vimos, atraviesa a los signos.

105



JORGE MENDOZA GARCIA

106

En efecto, nuestra habla o las acciones que realizamos estan inscritas en
escenarios sociales, socioculturales, sociohistoricos y de tradiciones y normas
que la sociedad nos provee. Pero no es homogénea la manera de hacetlo, claro
estd. Hay diversidad, hay multiplicidad, existen grupos, hay comunidades de
hablantes: las personas pertenecen a una o varias comunidades de hablantes.
El lenguaje social es usado por los grupos de cierta manera: sacerdotes, aca-
démicos, abogados, literatos, etcétera, que tienen una variante del lenguaje del
idioma que a todos atraviesa, y hacen uso de ciertas formas y ciertas palabras,
asf como de determinadas narrativas, perspectivas al fin y al cabo. Mas aun,
Wertsch (1997: 186) afirma que los grupos tienen acceso a “mas de un lengua-
je cuando describen y explican tanto sus propias pautas de comportamiento
y pensamiento como las de los demds”. Y con esas descripciones del mundo,
con su lenguaje de por medio, llegan, por ejemplo, a la escuela. Y aqui inicia
un tema de orden educativo.

¢Por qué a algunos estudiantes, desde primaria hasta universidad, se les
complica la comprension de los discursos en un salén de clases? Desde los
aflos setenta del pasado siglo XX se viene trabajando sobre la respuesta a
esta cuestion. Se sabe, por ejemplo, que los estudiantes provienen de dis-
tintas comunidades de lenguaje, esto es, que pertenecen a grupos disimiles,
aunque vivan en la misma ciudad o demarcacion. Asi, aquellos que provie-
nen de comunidades, ya sea familia, amigos o barrio, donde los discursos y
las narrativas tienen poco o nada que ver con los discursos o las narrativas
clentificas que se expresan en los libros o en el salon de clase, tendran mayor
complicacion para la comprension de este tipo de conocimiento. Es decir,
el lenguaje de la calle es uno, y el del salon de clase es otro. El de casa es
uno, y el de la ciencia es otro. Los discursos de casa se hacen sobre todo con
palabras; los discursos de la ciencia se hacen sobre todo con “conceptos”.
Por eso, en muchos casos, el lenguaje que tenemos en casa o con los amigos
tienen poco o nada que ver con el lenguaje de los libros de, por ejemplo,
psicologfa social, donde se habla de “minorfas activas”, de “yo, mi, me”, de
“disonancia cognoscitiva”, de “psicologfa colectiva”, de “representaciones
sociales”, de “zona de desarrollo préximo”, etcétera. No obstante que hay
clerta “cultura cientifica” en los medios que divulgan nociones cientificas,
otras esferas sociales quedan fuera de este impacto. En el caso del saber de
segunda mano, que esta sincretizado con el cientifico, se toma como base
para poder negociar el discurso especializado, pero ahi donde no hay ese
sincretismo porque el lenguaje cientifico no ha impactado el saber cotidiano,
se vuelve algo mas complicada la comprension de lo ensefiado en las aulas,



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

por eso hay que recurrir al ejemplo, a la metafora o a la analogfa, para poder
explicar de qué se esta hablando.

En no pocos casos, uno se encuentra con estudiantes a los que les cuesta
mucho trabajo comprender una lectura que aparentemente es elemental o ba-
sica, que uno cree que es como un abecé del tema que se revisa, y las compli-
caciones son muchas. Es un rfo revuelto de términos. Es frecuente encontrar
alumnos que seflalan que no saben qué significa “ubicuidad”, “etimologfa”,
“epistemologia”
dad”, etcétera. Si a los estudiantes de licenciatura se les dificulta este andar

, “hermenéutica”, “signo”, “andamiaje”, “alfer”, “univoci-

en el lenguaje, habra que pensar en los infantes que estan entrando a todo un
mundo de significados mediado por las palabras y los conceptos.

Eso es justo lo que hace la gente de la escuela de Loughborough, Ingla-
terra, como Derek Edwards y Neil Mercer, quienes, retomando a autores de
la perspectiva vygotskyana y de la psicologfa social, realizan estudios sobre el
lenguaje, el pensamiento y el conocimiento escolar. Parten de un supuesto que
sefiala Vygotsky (1932: 49): “Los nifios resuelven tareas practicas con la ayuda
de su habla, igual que con los ojos y con las manos”. En efecto, con lenguaje
se plensa, con lenguaje se instruye para resolver problemas, con lenguaje se
crea conocimiento y con lenguaje se comparte. Con lenguaje “interpensamos”
(intermental), pues si al esgrimir una buena argumentacion alguien cambia de
opinion, con buen discurso se edifican y comparten conocimientos. En conse-
cuencia, en la educacion se tendrfan que ensefiar estrategias lingtifsticas efica-
ces para pensar conjuntamente y por separado a los estudiantes.

En tanto que la educacion bien puede ser vista como un proceso comuni-
cativo, habra que hurgar como se presenta esa comunicacion en un ambito de
educacion formal, es decir, de institucion educativa; hay que explorar como se
recibe, como se comparte e incluso como se controla, como se discute, como
se comprende o como se mal comprende o malinterpreta el conocimiento en
clase. Hay que hurgar el significado del conocimiento para aquel que estudia
y para aquel que imparte clases. Hay que explorar como comprenden con-
juntamente la realidad. Hay que explorar si hay base mutua de comprension,
de conocimientos. Compartir conocimiento implica, asimismo, que quienes
aprenden aprendan a ver el mundo desde nuevas perspectivas, antes no con-
templadas. Compartir conocimiento implica que “dos personas saben ahora
lo que antes sabfa sélo una [...] Cuando dos personas se comunican, existe
realmente la posibilidad de que, reuniendo sus experiencias, lleguen a un nuevo
nivel de comprension mas alto que el que posefan antes” (Edwards y Mercer,
1987: 15).

107



JORGE MENDOZA GARCIA

108

Estos autores hablan de negociacion en el aula, de negociar los significa-
dos del lenguaje académico (conceptos) y el lenguaje cotidiano (palabras). Su
base se encuentra en eso que se ha denominado descontextualizacion, esa
que enuncia Vygotsky al hablar de “descontextualizacion de los instrumentos
mediadores”. Esto es, que las palabras o unidades lingtifsticas se abstraen del
contexto comunicativo en que se han empleado originalmente; es el caso de
los conceptos académicos o cientificos, que tienen una definicién y una cier-
ta rigidez, casi opuesto al de las palabras cotidianas, que son flexibles y que
se ligan a la experiencia o al mundo conocido. En el caso de los conceptos,
la relevancia estriba en la relaciéon que mantienen con otros conceptos y se
presenta una cierta independencia extralingtifstica; mientras que en el caso de
las palabras cotidianas, lo que resulta relevante es la relacion que esas palabras
tienen con la experiencia concreta (Wertsch, 1993: 56).

Los significados de los conceptos varfan poco, mas bien permanecen en
distintos contextos discursivos, como ocurte con las definiciones de los diccio-
narios. La palabra “otorrinolaringdlogo”, ese médico que trata enfermedades
del oido, la nariz y la laringe, se mantiene independientemente del contexto.
No ocurre asi con la palabra “gato”, de uso cotidiano y de disimil sentido de-
pendiendo del contexto, como ya se ha visto lineas atras. Efectivamente, entra-
mos al terreno del sentido y el significado, de lo cual Vygotsky (1934: 222) dira:

El sentido de una palabra es la suma de todos los acontecimientos psico-
l6gicos que la palabra suscita en nuestra conciencia. Es todo un complejo,
fluido y dindmico, que tiene varias zonas de estabilidad desigual. El signifi-
cado es solo una de las zonas del sentido, la zona mas estable y precisa. Una
palabra adquiere su sentido a partir del contexto en que aparece; en diferen-
tes contextos cambia su sentido. El significado se mantiene estable en los
cambios de sentido. El significado que el diccionario da de una palabra no
es mds que una piedra del edificio del sentido, tan sélo una potencialidad
que encuentra en el habla una realizacién diversificada.

Desde esta vision hay que entender la direccionalidad de la negociacion: hay
que resaltar que tanto académicos como estudiantes recurren al ejemplo, a la
metafora y la analogfa, para entender el significado a partir del sentido. Efecti-
vamente, en el caso del conocimiento académico, se trata de que, sobre la base
de la experiencia y de las palabras que lleva el estudiante, se pueda trabajar el
uso y manejo de términos técnicos, es decir, conceptos.

El discurso en el aula no siempre ha sido un tema de interés para quienes
estudian distintos ambitos de la educacion. Puede hablarse de la ausencia del
analisis del discurso o de la ausencia del analisis de conversacion en el aula.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

Dar cuenta de las conversaciones en el aula, ahora lo sabemos, es sumamente
relevante, pues analizando el discurso en el aula se puede dar cuenta de, por
ejemplo, como el orden del discurso en una clase es parte de un orden formal
mas amplio, pertenece a una estructuracion del habla que determina coémo se
discurre el conocimiento. Analizar estructuras discursivas en el aula nos permite
adentrarnos en, por caso, formas comunicacionales de educacién y de forma-
cion. En la educacion importa analizar el discurso, su forma, su contenido,
lo que se dice, como se dice, de qué se habla, qué palabras se usan, asi como
analizar los marcos no lingtiisticos que devienen contextos para el discurso. Se
trata de investigar las continuidades del habla y las experiencias compartidas.
No obstante habra que puntualizar que para analizar lo dicho en el aula, quien
registra la comunicacion debe ser capaz de interpretar la charla, entender el sen-
tido de lo que los hablantes quieren comunicar, tener un marco comun.

Ahora bien, en este rubro se vuelve necesario indicar que hay interaccion
social en la vida cotidiana y en el salén de clase. Muchas de las formas como
se habla en el aula son férmulas que se usan fuera del mismo, tienen propie-
dades comunes, tienen, lo que se denomina, reglas basicas. Tales reglas basicas
aluden a los elementos de comprensién que los participantes tienen para ser
parte de una conversacion, para asi dar sentido a lo que escuchan o dicen; por
ejemplo, el principio de cooperacion, con sus maximas, tales como la calidad,
que se digan cosas ciertas; la cantidad, brindar informacién; la relevancia y
modo, ser claro. Lo cual es un elemento que hay que considerar al momento
de trabajar y de compartir el conocimiento.

Asi como hay reglas, hay contexto o marco social en el que se despliega la
conversacion cotidiana, y de ahi se toman pautas. La clase es un marco social
en el que se posibilita cierto intercambio de signos. Los tribunales, por ejem-
plo, tienen su propio marco de referencia en el que discurren ciertos conteni-
dos y estructuras discursivas, los hospitales son otro ejemplo. Por caso, en una
clase hay tres tipos de comprensiones o guiones a considerar: i) el maestro
hace las preguntas, ii) el maestro conoce las respuestas y iii) repetir la pregunta
supone error en las respuestas. Ademas, el maestro habla mas y pregunta mas.
Preguntar suele ser un mecanismo de control en el que el docente cuestio-
na para saber si se le esta poniendo atencion y hurgar si los alumnos estan
aprendiendo o saben. En sentido estricto, la mayor parte de las preguntas que
realizan los profesores no buscan informacién, mas bien “forman parte del
armamento discursivo de que disponen los maestros para controlar temas de
discusion, dirigir el pensamiento y accion de los alumnos y establecer los limi-
tes de la atencion compartida, de la actividad conjunta y del conocimiento co-

109



JORGE MENDOZA GARCIA

110

mun” (Edwards y Mercer, 1987: 62). Si un alumno pregunta algo y el maestro
no hace caso, es que no formaba parte del guién o de la agenda para la clase;
el maestro controla la clase y sabe de qué se hablara y de qué no.

Por tanto, lo que hay que explorar son menos las estructuras lingtifsticas
en si y mas las relaciones entre el discurso y lo que se comparte como conoci-
miento, es decir, su contenido (de qué se habla), la estructuracion (quién habla
a quién) para dar cuenta del submundo o microcosmos o subcultura y del
orden social que ahi se manifiesta. Existen varias razones para intentar este
tipo de acercamiento, como retomar o dar cuenta de lo que se ha sefialado en
distintos momentos: en muchos casos, la interaccion discursiva en el salon de
clase esta organizada para una transmision controlada del conocimiento. O
bien, que en el discurso dentro del aula los entendimientos se presentan en
un marco o una relaciéon de poder entre maestro y alumnos: el maestro trae
consigo una ideologfa, puede ser una dominante, y los alumnos deben aceptar
esa cultura o ideologfa, asi como el conocimiento y las practicas que de ella se
derivan. Otra razén es la que procede del razonamiento de Anthony Giddens:

El analisis del discurso en clase posibilita el mostrar a nivel “local” que “las
estructuras sociales estin constituidas por la actuacion humana y, al mismo
tiempo, son el medio mismo de esa constitucion”, y tal vez mostrar también
que los nifios de clase media tienen mayor acceso a formas “privilegiadas”

de discurso (Edwards y Mercer, 1987: 29).

Otra mas: se trata, asimismo, de ubicar la informacion dada y la informacion
nueva: lo que ya se trae y lo que se edifica en ese momento:

Hay realmente mecanismos lingiifsticos, utilizados en la presentacién de
informacién bien como dada, bien como nueva, pero estos mecanismos no
se basan simplemente en lo que los hablantes y oyentes saben realmente,
ni siquiera en lo que uno supone que sabe del otro. Se trata mas bien de un
mecanismo del que se dispone para utilizar en la construccién de un cono-
cimiento compartido, en el acuerdo y en el desacuerdo, en la persuasion y en
la retérica, o en cualesquiera otros objetivos que puedan tener los hablantes
al decir lo que hacen (Edwards y Mercer, 1987: 27).

Una nota pertinente consiste en aclarar que en la visién del conocimiento
compartido no desaparecen otras formas de compartir, toda vez que asume
que existen otras maneras de edificacién del conocimiento, como las practicas
sociales, las percepciones, los grafos, diversas formas de interaccion social (la
conversacion es una, entre tantas), no obstante esta perspectiva pone especial
acento en las transacciones conversacionales.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

Es relevante y central el lenguaje en esta perspectiva debido a que se asume
que con lenguaje, al hacer preguntas, se reflexiona sobre lo que se sabe; pero
la reflexion se da poco en las aulas, poco se estimula, y el didlogo incita el pen-
samiento. Al respecto puede citarse lo que un entrevistado en alguna ocasion
dijo: “sSabe? Hasta que me hizo estas preguntas, no me habfa dado cuenta de
que tenfa estas ideas y estos sentimientos” (Mercer, 2000: 26). Con lenguaje
se ayuda a los estudiantes a entender el mundo aun estando el propio mundo
ausente, posibilita hablar de cosas del pasado y de las que no existen, como las
revoluciones del siglo XIX y XX, en el primer caso, o como Dios y los fantasmas,
en el segundo. Puede, asimismo, llevarnos al futuro, lo cual se denomina plan
o proyecto. Con lenguaje creamos los denominados contextos sociales, cuando
empleamos el “Imaginemos que...” o el “como cuando...”, o cuando ejempli-
ficamos o describimos situaciones, entre otras cuestiones. Con lenguaje se crean
reglas de intercambio verbal, de conversaciones. Sin reglas, las cosas parecen no
funcionar en las multiples relaciones sociales. Incluido el juego. Con lenguaje se
comparte conocimiento, se intercambian ideas sobre el mundo, sobre las cosas.
Con lenguaje se negocian significados, se intercambian y se construyen. Esta
ultima forma es especialmente relevante, en tanto que, como se ha mencionado
atras, existen comunidades lingtiisticas, de unas provienen los estudiantes, de
otras salen los conceptos para escribir los libros y erigir los discursos académi-
cos. En el salon de clase se trata de negociar los sentidos que traen los alumnos
con los significados que contienen los libros. Eso, segin diversos estudios, po-
sibilita la comprension y el entendimiento, la construccién del conocimiento.

8. Ejes de analisis para el conocimiento compartido

Ahora bien, en el plano empirico, metodoldgico y de anlisis, algunos de los
ejes o categorfas con los que se trabaja en la perspectiva de la construccion del
conocimiento, y que se anclan especificamente en el salén de clases, serfan:

1. Ideologias. La practica educativa tiene un contexto social, cultural e ideo-
légico en el que se desarrolla, y ello se puede mostrar en los contenidos
de las conversaciones que en el salén de clase se manifiestan. La misma
practica educativa reproduce o cuestiona, segin sea el momento y lugar,
esa ideologfa contextual, los maestros expresan valores de esa ideologfa
en que se encuentran inmersos. Una puede ser la ideologfa que expresa el
maestro, otra la que manifiestan los alumnos.

2. Discursos de poder. La ideologfa que trae consigo el maestro, los valores,
las tendencias politicas, de alguna manera inclinan los discursos a inter-

111



JORGE MENDOZA GARCIA

112

pretar de una manera, y no de otra, ciertos contenidos académicos. Por
ejemplo, qué fechas reivindicar en el relato del pasado y qué omitir. Asi-
mismo, en el caso de la comunicacién en clase, los gestos y tonos aportan
pistas al respecto.

Discursos de control. El rol del maestro en la distribucion de las participa-
ciones es una manera de tener control en el grupo. El tipo de preguntas
que se realiza, los temas que se tocan, los temas que no se abordan. Son
distintas las formas que cobra el control en un salén de clases.

Contexto y continuidad. Hay dos tipos de contextos: el lingtifstico, que pre-
cede o sigue a lo que se ha dicho. En el caso de los no lingiisticos, estan
el tiempo, el lugar, la ocasion, las personas implicadas, los gestos y la co-
munidad en que se despliega la actividad conversacional y discursiva. En
concreto, lo que se conoce y comprende. La continuidad esta determinada
por las recapitulaciones y los resimenes en la actividad discursiva, en con-
creto, el desarrollo del contexto en el tiempo.

Reglas basicas del habla en clase. 1.os denominados principios de cooperacion.
La calidad, es decir, contribucién a lo dicho. La cantidad, esclarecimiento
en los intercambios. La relevancia, que lo dicho aporte a la conversacion.
El modo, que sea inteligible lo que se diga. En general, que tenga senti-
do el discurso que se manifiesta y que las expresiones sean compartidas.
Otorgarle sentido al habla en el salon de clase. Los alumnos son centrales
aqui. Asimismo, indagar tres supuestos: el maestro hace las preguntas; el
maestro conoce las respuestas; la repeticion implica respuestas incorrec-
tas por parte de los alumnos.

Implicitos y explicitos. Hay supuestos en este rubro: los maestros suponen que
lo basico es algo dado, que se sobreentiende, y los alumnos deben sabetlo;
en consecuencia, no se explicitan las reglas, sino que se dan por sabidas. La
forma explicita es la que pone de manifiesto las reglas con que se trabaja-
ran las conversaciones en clase, lo cual sucede con poca frecuencia.

Ritual y principios. Entre los procesos de comunicacién que permiten ir de-
lineando el conocimiento compartido se encuentra el ritual, esa manera de
proceder que tienen los alumnos, que consiste en un tipo particular de hacer
las cosas, tipo de hacer que requiere una comprension compartida. Del otro
lado esta los principios, que son esos elementos que explican el funciona-
miento y proceder de como funcionan las cosas o como se forja el conoci-
miento o sus principios. Esos elementos que permiten sacar conclusiones
entendiendo. Lo practico y lo comprensivo en este rubro de comunicacion
y edificacion del saber.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

8. Contribuciones espontdneas. Las participaciones no contempladas en cuanto
a contenido y temas en el salén pueden ser alentadas o desaprobadas, ello
depende en buena medida del poder y control que el maestro quiera tener
en el aula. En tal caso, se les puede alentar o denegar cuando los alumnos
intentan contribuir a lo dicho en la escuela.

9. Palabras y conceptos. Los discursos expresados en clase cobran forma de, al
menos, dos maneras. Las palabras, material con que hacen los discursos
y conversaciones cotidianas: palabras que tienen distintos sentidos segtin
el contexto en que se usen, y que son llevados asi, con disimil sentido, al
salon de clases. Y los conceptos, que son aquellos con que se elaboran, en
cierta medida, los discursos académicos y cientificos, y que se desea que
el alumno integre a su conocimiento; los conceptos tienen un significa-
do, independientemente del contexto. Muestra de ello son “quantum”; en
fisica; “paradigma”, en ciencia; “andamiaje”, en psicologia, y “represen-
taciones sociales”, en psicologia social, entre otros. Son dos formas de
expresar la realidad social y en que se edifica el conocimiento.

10. Conocimiento mediante pistas. El maestro realiza preguntas y proporciona pis-
tas que el estudiante debe comprender para que dé con las respuestas. El
estudiante, en este caso, esta construyendo, con ayuda de sefiales, el cono-
cimiento. Ahf se muestra el discurso y conocimiento compartido.

11. Analogias, metaforas y eemplos. La realidad se edifica con cosas, con emociones,
con simbolos, con significados, pero también con metaforas. Los distintos
discursos que sobre la realidad existen estan edificados, en mayor o menor
medida, con metaforas o con formas discursivas que en algin momento
fueron metaforas. Tanto los discursos de las ciencias como los de la vida
cotidiana estan atravesados por ellas. A ellas, a los ejemplos y las analogfas,
las comparaciones, se recurre para explicar un tipo de conocimiento sobre
la base de un discurso familiar, conocido.

12. Negociaciones de significados. Entre las palabras y los conceptos, sentido y sig-
nificado, se establece una negociacion; esto es, para dar con los conceptos
hay que usar palabras; de un lado los maestros, del otro los alumnos. De
otra manera no se logra la comprension. Las formas que despliegan los
maestros y las interrogantes que plantean los alumnos son materiales con
que ello se logra. También entre maestros se presenta tal negociacion. De
ahf la necesidad de trabajar con sus discursos y conversaciones.

Estas categorias-ejes, entre otras, son las que posibilitan investigar, analizar y
reconstruir las formas como se comparte el conocimiento.

113



JORGE MENDOZA GARCIA

114

9. A manera de conclusion

La actividad en colaboracion, las tareas conjuntas, la conversacion que es inte-
raccion discursiva en conjunto, esta en el centro del analisis sobre lo educativo,
o deberia estarlo, pues si el lenguaje, como han argumentado los sociocons-
truccionistas, ayuda a edificar parte del mundos social, no lo serda menos en un
salon de clases. En ese sentido, depositar parte del interés en la formacion del
conocimiento recaetfa en el lenguaje, en el discurso que discurre en el aula. En
tal sentido, puede aseverarse que las discusiones compartidas en el aula ayudan
a compartir conocimiento. Preguntar y responder es un método viable para que
ese conocimiento que antes lo posefa una sola persona, el profesor, después de
las interrogantes y las responsivas, sea del dominio de mas de uno, de un grupo,
por ejemplo, como un proceso de traspaso de saber. Y que, por ejemplo, un
infante, con lo aprendido, generalice, entendiendo por generalizacion el alcance
de la capacidad de este escolar para aplicar en distintas situaciones y problema-
ticas lo aprendido y enfrentar favorablemente ciertas problematicas.

De lo que trata, al final, es de hurgar estas maneras en que el lenguaje se
despliega para un mejor entendimiento en el ambito escolar. Y que doten de
cercanfa lo que en las aulas se narra, lo que se intenta explicar, lo que se pre-
tende compartir, para asi saberse participes de la edificacién del conocimien-
to, crear comunion del saber, para que lo expresado en la escuela no resulte
aburrido, tedioso ni carente de sentido.

Se ha dicho que el habla en el aula esta organizada para la transmision
controlada del conocimiento. Desde la perspectiva aqui suscrita, se intenta
abordar otra mirada y explorar la construccion del conocimiento, saber como
es que dos o mas personas pueden establecer, a través del lenguaje y sus dis-
cursos, una continuidad de experiencias que sea en si mayor que su habla o
experiencia individual.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

Referencias

Abbagnano, Nicola
(1961)  Diccionario de Filosofia, México, DF, Fondo de Cultura Econémica.
Austin, John
(1962)  Cimo hacer cosas con palabras, Barcelona, Paidos.
Bajtin, Mijail
(1986) Problemas de la poética de Dostoievski, México, DF, Fondo de Cultura
Econdémica.
Bajtin, Mijail
(2000) Yo también soy. (Fragmentos sobre el otro). México, DF, Taurus.
Berger, Peter y Thomas Luckmann
(1967)  La construccion social de la realidad, Buenos Aires, Amorrortu, 2001.
Billig, Michael
(1987) Arguing and Thinking. A Rbetorical Approach to Social Psychology,
Cambridge, Cambridge University Press.
Blondel, Chatles
(1928) Introduccion a la psicologia colectiva, Buenos Aires, Troquel, 1960.
Bruner, Jerome
(1997) La educacion, puerta a la cultura. Madrid, Visor.
Eco, Umberto
(1976) Tratado de semidtica general, Barcelona, Lumen, 2000.
Edwatds, Derek y Neil Mercer
(1987) EI conocimiento compartido: el desarrollo de la comprension en el aula,
Barcelona, Paidés, 2000.
Fernandez Christlieb, Pablo
(1991)  E/espiritu de la calle. Psicologia politica de la cultura cotidiana, Guadalajara,
Universidad de Guadalajara.
Fernandez Christlieb, Pablo
(1994) “Psicologia social, intersubjetividad y psicologfa colectiva”, en M.
Montero (coord.), Construccion_y critica de la psicologia social, Barcelona,
Anthropos, pp. 49-107.
Fernandez Christlieb, Pablo
(2004)  La sociedad mental, Barcelona, Anthropos.
Feyerabend, Paul
(1975) Contra el métods, Barcelona, Planeta de Agostini, 1993.
Geertz, Clifford

(1973) La interpretacion de las culturas, Barcelona, Gedisa, 2000.
115



JORGE MENDOZA GARCIA

116

Geertz, Clifford
(1983) Conocimiento local, Buenos Aires, Paidos, 1994.
Gergen, Kenneth
(1994) Realidad y relaciones. Aproximaciones a la construccion social, Barcelona,
Paidos, 1996.
Gergen, Kenneth
(1996) “La construccion social: emergencia y potencialidad”, en Construcciones
de la excperiencia humana, Marcelo Pakman (comp.), vol. 1., pp.139-
182, Barcelona, Gedisa.
Halbwachs, Maurice
(1925) Les Cadres Sociaux de la Mémoire. Patis, PUF, 1954.
Ibafiez, Tomas
(1992) “La psicologfa social y la retorica de la verdad”, en La revista de
cultura psicolggica, 2 (1), México, DF, UNAM, pp. 50-59.
Ibafiez, Tomas
(2003) “El giro lingtiistico”, en Awndlisis del discurso. Manual para las ciencias
sociales, Lupicinio Iniguez (ed.), pp. 21-42, Barcelona, UOC.
Kuhn, Thomas
(1962) La estructura de las revoluciones cientificas, México, DF, Fondo de Cultura
Economica, 1986.
Lyotard, Jean F.
(1979) La condicién posmoderna, Barcelona, Planeta-Agostini, 1993
Lutia, Alexander
(1984) Conciencia y lenguaje, Madrid, Visor.
Marx, Catlos
(1932)  Manuscritos: economia y filosofia, Barcelona, Altaya, 1992.
Mead, George H.
(1934) Espiritn, persona y sociedad, Barcelona, Paidos, 1999.
Mercer, Neil
(2000) Patabras y mentes. Como usamos el lenguaje para pensar juntos, Barcelona,
Paidos.
Moscovici, Serge
(1961)  E/ psicoandlisis, su imagen y su piiblico, Buenos Aires, Huemul, 1979.
Moscovici, Serge y Miles Hewstone
(1984) “De la ciencia al sentido comun”, En Psicologia social 11. Pensamiento
y vida social, Serge Moscovici (ed.), pp. 670-710, Barcelona, Paidos,
1999.



OTRA MIRADA: LA CONSTRUCCION SOCIAL DEL CONOCIMIENTO

Ong, Walter
(1977)  Oralidad y escritura. México, DF: Fondo de Cultura Econémica, 1997.
Shotter, John
(1990) “La construccion social del recuerdo y el olvido”, en Memoria
compartida. La naturalega social del recuerdo y del olvido, David Middleton,
David y Derek Edwards (comps.), pp. 137-155, Barcelona, Paidos.
Shotter, John
(1993) Realidades conversacionales: la construccion de la vida a través del lenguage,
Buenos Aires, Amorrortu, 2001.
Silvestri, Adriana y Guillermo Blanck
(1993) Bajtin y Vigotski: la organizacion semiotica de la conciencia, Barcelona,
Anthropos.
Sisto, Vicente
(2012) “Analisis del discurso y psicologfa: a veinte afios de la revolucién
discursiva”, en Revista de psicologia, vol. 21, nam. 1, pp. 185-208.
Tajfel, Henri
(1981)  Grupos humanos y categorias sociales, Barcelona, Herder, 1984.
Vol6shinoy, Valentin
(1929) E/ marxismo y la filosofia del lengnaje, Madrid, Alianza, 1992.
Vygotsky, Lev
(1931) “Desarrollo de las funciones mnemonicas y mnemotécnicas”, ez
Obras Escogidas, t. 111, 1. Vygotsky, pp. 247-264, Madrid, Visor, 1996.
Vygotsky, Lev
(1932) E/ desarrollo de los procesos psicoldgicos superiores, México, DF, Grijalbo,
1979.
Vygotsky, Lev
(1934)  Pensamiento y lenguaje, Barcelona, Paidds, 1995.
Wertsch, James
(1988)  1ygotsky y la formacion social de la mente, Barcelona, Paidés, 1995.
Wertsch, James
(1991) Voces de la mente. Un enfoque sociocultural para el estudio de la accion
mediada, Madrid, Visor, 1993.
Wertsch, James
(1997) “Memoria colectiva: cuestiones relacionadas con una perspectiva
sociohistorica”, en Mente, cultura y actividad, M. Cole et al., pp. 183-
188, México, DFE, Oxford.
Wittgenstein, Ludwig
(1953)  Investigaciones filosdficas, Batcelona, Critica/ UNAM, 1988.

117



JORGE MENDOZA GARCIA

Wund, Wilhelm
(1912)  Elementos de psicologia de los pueblos, Barcelona, Alta Fulla.

Articulo recibido el 26 de enero de 2015
y aceptado el 3 de junio de 2015.

118



