
María Gabriela Aguirre Cristiani*

La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo 
marco jurídico revolucionario de 1917

The catholic hierarchy in exile in the new 
revolutionary judiciary context of 1917

Resumen

La Constitución de 1917 afectó a la Iglesia católica en cuatro ámbitos importantes: 
patrimonial, jurídico, educativo y derechos políticos. Ello provocó una respuesta de 
la jerarquía católica localizada en el exilio por motivos de la persecución religiosa 
a la que se vio sometida a partir de 1914. El artículo pretende dar a conocer las 
implicaciones del nuevo marco jurídico y la reacción del clero católico cupular ante 
una situación compleja en la que la Iglesia se vio severamente afectada. 

Palabras clave: anticlericalismo, jerarquía católica, exilio, persecución religiosa, 
Constitución de 1917.

Abstract

The Constitution of 1917 affected the Catholic Church in four important aspects: 
heritage and assets, legal, education and political rights. As a consequence, it 
provoked a response from the Catholic hierarchy that was located in exile for religious 
persecution submitted since 1915. The essay seeks to highlight the implications of the 
new legal framework and the reaction of the Catholic clergy at a complex situation 
in which Church was severely affected.

Key words: anticlericalism, catholic hierarchy, exile, religious persecution, Constitucion 
of 1917.

Artículo recibido: 15/02/17
Apertura del proceso de dictaminación: 02/03/17
Artículo aceptado: 18/08/17

* Profesora-investigadora, Departamento de Política y Cultura UAM-Xochimilco, México 
[gacris@correo.xoc.uam.mx].



152

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

introducción

a Revolución mexicana generó procesos complejos 
y dinámicos provocados por actores de índole 

diversa cuya participación incidió en los distintos campos del momento 
histórico en el que se desarrolló. Atendiendo al campo religioso, es relevante 
destacar la postura anticlerical manifiesta en varios revolucionarios, quienes 
condenaron a la Iglesia como institución porque la consideraron responsable 
de varios de los problemas por los que la sociedad mexicana atravesaba, como 
lo eran el retraso económico, la ignorancia, el analfabetismo, entre otros.1 

Este anticlericalismo dio pie al exilio de varios miembros del clero católico, 
entre ellos, la mayoría de los integrantes del Episcopado Mexicano. En efecto, 
se desarrolló una importante migración de prelados dirigida principalmente 
hacia Estados Unidos,2 que tuvo su punto de partida en 1914 cuando 
Venustiano Carranza desconoció el régimen del general Huerta. 

De hecho, Victoriano Huerta había asumido la presidencia en condiciones 
muy controversiales, entre otras razones, por el asesinato del presidente 
Francisco I. Madero y el vicepresidente José María Pino Suárez, situación que 
propició manifestaciones contrarias a la Iglesia y en concreto a la jerarquía 
por parte de diversos sectores revolucionarios. Estos grupos consideraron que, 
en buena medida, esta institución, a través de sus principales representantes, 

L

1 El tema del anticlericalismo durante el periodo de la Revolución mexicana está ausente 
como tema central de las investigaciones. Historiadores como Franco Savarino y Andrea Mutolo 
han sido pioneros en este tratamiento y han mostrado preocupación por poner en debate este 
concepto como herramienta conceptual y como parte de un contexto histórico para ubicar su 
incidencia en el México revolucionario. En un primer acercamiento al tema podemos detectar 
que el enfrentamiento al clero tuvo cuatro vertientes: la libertad intelectual y de creencias, la 
secularización del Estado, la desamortización de los bienes eclesiásticos y la actitud en exceso 
conservadora de la Iglesia en temas políticos y sociales. La Iglesia en este esquema no aceptó 
las innovaciones modernizadoras y no se resignó a la reducción exclusivamente privada de su 
influencia en la sociedad. Ello, por consiguiente, produjo manifestaciones de rechazo que, en 
algunos casos, llegaron a posturas radicales provocando persecución y hostigamiento. Véase 
Franco Savarino y Andrea Mutolo (coords.), El anticlericalismo en México, México, Porrúa, 2008.

2 Es importante aclarar que, si bien Estados Unidos fue el país donde más migrantes 
católicos hubo, también varios miembros del clero se fueron a La Habana, Cuba; a Madrid, 
España y a Roma, Italia, entre los más importantes.



153La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

apoyó la llegada al poder del mencionado general y contribuyó, en conse-
cuencia, al derrocamiento del gobierno maderista.3 

Así lo sostuvo Manuel González y Ramírez al afirmar que “el Partido 
Católico fue uno de los principales basamentos de la usurpación” habiendo 
mostrado los jerarcas eclesiásticos sus simpatías a favor del huertismo. Por eso, 
expresó, de nueva cuenta, los púlpitos fueron usados como tribunas políticas, 
desde donde se atacó a la revolución constitucionalista y a los revolucionarios 
y se defendió a Huerta. En su opinión, el obispo Andrés Segura, de Tepic, 
era el principal responsable de la labor antirrevolucionaria que llevaron a 
cabo los sacerdotes de la jurisdicción eclesiástica. En cuanto a la vinculación 
de los católicos militantes y del clero con Victoriano Huerta, agregó que ello 
“[...] constituyó el pórtico del conflicto que muchos quebrantos causaría más 
tarde a la República”.4

De esta forma se desató una postura anticlerical en el escenario revolu-
cionario que relacionó al usurpador con el aval de algunos miembros del 
clero católico. Este anticlericalismo provocó una persecución religiosa que 
afectó a diversos sectores de la Iglesia. La jerarquía fue uno de ellos.5

En términos generales, la mayor parte de los obispos y arzobispos de 
México se vieron obligados a irse al exilio por las consecuencias que –en su 
opinión– su permanencia en el país generaría. Entre los casos que merecen 
ser mencionados está el del arzobispo de México, José Mora y del Río, quien 

3 La participación de los católicos y en general de los miembros de la Iglesia, en 
el derrocamiento del régimen maderista es un capítulo que se ha prestado a diversas 
interpretaciones, mientras algunos autores sostienen que tanto la jerarquía eclesiástica como 
ciertos integrantes del Partido Católico vieron con buenos ojos la salida de Madero e incluso 
apoyaron abiertamente a Huerta; otros, consideran que la Iglesia no sólo estuvo al margen 
de los acontecimientos políticos, sino que los condenó en la prensa. Véase María Gabriela 
Aguirre Cristiani, ¿Una historia compartida? Revolución mexicana y catolicismo social, 1913-
1924, México, Imdosoc, ITAM, UAM-Xochimilco, 2008, p.p. 43-45.

4 Manuel González y Ramírez citado en Jean Meyer, La cristiada, tomo II, México, Siglo 
XXI Editores, 1974, pp. 64-65.

5 Entre los autores que han abordado el tema del anticlericalismo durante la etapa de la 
Revolución mexicana con la consecuente persecución religiosa están Raúl González Schmal, 
“La Constitución y el anticlericalismo educativo”; Luciano Ramírez Hurtado, “Las respuestas 
del silencio. Anticlericalismo revolucionario en Aguascalientes (1914-1918)”; Yolanda Padilla 
Rangel, “Anticlericalismo carrancista y exilio católico a Texas, 1914-1919”; María Alicia Puente 
Lutteroth, “Anticlericalismo y cristiada, acciones y reacciones”; Yves Solís, “Anticlericalismo 
sin violencia o laicidad sin anticlericalismo: el gobierno de Madrazo en Guanajuato y la 
expulsión del delegado Filippi”; todos ellos en Franco Savarino y Andrea Mutolo (coords.), El 
anticlericalismo en México, op. cit.



154

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

en una visita que realizó a Roma el 11 de mayo de 1914, tomó la decisión 
de no regresar al país por considerarlo poco conveniente.6

En contraparte, hubo un sector del clero que se alineó con el Jefe máximo, 
Venustiano Carranza, el cual matizó los problemas de la persecución religiosa, 
dejando ver, en cierto modo, la división interna que existía en la jerarquía 
mexicana. Se trataba de un grupo de prelados que permanecieron en el país 
y que marcaron su distancia con los desterrados. La figura protagónica y 
representativa de este círculo fue el vicario general Antonio Paredes.7

En efecto, tres meses antes de la promulgación de la Constitución de 1917, 
se dio a conocer un Informe 8 por parte de los miembros del clero, fechado 
el 28 de octubre de 1916, en el que se pretendía “desmentir” las versiones 
“exageradas sobre ultrajes” del gobierno de la revolución que tenía a su cargo 
Venustiano Carranza. Se reconocía que en 1914 hubo “no pocos atropellos” 
debido, en gran parte, a “tropas enemigas de la revolución”, principalmente 
villistas y zapatistas; sin embargo, se enfatizaba que desde que la revolución 
carrancista se había propuesto organizar un gobierno regular, “se [hacían] cada 
vez más efectivas las garantías y los derechos de todos los elementos que 
constituían la sociedad mexicana”. De acuerdo con esta visión, se respetaba 
al clero y a la Iglesia, estableciéndose un “gobierno respetuoso de todos los 
derechos consignados en la Constitución y en las leyes secundarias”.

Con este Informe nos encontramos ante dos posturas que, como se ha 
dicho, reflejaron una división en el seno de la jerarquía y debilitaba a la 
Iglesia ante el gobierno revolucionario creando un ambiente adverso que 
obstaculizaba la defensa de los intereses de los católicos. Los exiliados y los 

6 Emeterio Valverde Téllez, Bio-Bibliografía Eclesiástica Mexicana 1821-1943, dirección 
y prólogo de José Bravo Ugarte, S.J., tomo II, Obispos (L-Z), México, Editorial Jus, 1949, pp. 
121-125. Consultado en el Archivo Histórico del Arzobispado de México (en adelante AHAM).

7 Antonio Paredes nació en México en 1860, fue vicario general del arzobispado de 
México. Personaje polémico ya que mostró una postura pro revolucionaria, teniendo buenas 
relaciones con algunos políticos, en especial con Madero y Carranza. A diferencia de ello, su 
relación con los miembros de la Iglesia católica fue muy complicada. Véase González Morfín 
Juan, “Antonio de J. Paredes y el régimen carrancista: entre el colaboracionismo y el cisma”, 
2015 [https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/anuario-de-historia-iglesia/
article/viewFile/1933/1800], fecha de consulta: 20 de febrero de 2017.

8 AHAM, “Informe del 28 de octubre de 1916 han estado propagando las más exageradas 
versiones sobre los ultrajes que el gobierno de la Revolución que preside el ciudadano 
Venustiano Carranza ha venido cometiendo contra el clero y contra la iglesia y debido a esto 
les dicen a los sacerdotes del silencio los convertirá en cómplices de los políticos interesados 
en divulgar aquellas falsedades”, Caja 91, expediente 42.



155La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

que permanecieron en el país no parecieron formar un frente común de cara 
al nuevo orden que la revolución construía, por el contrario, se desarrolló 
una disputa que hizo más vulnerable a esta institución religiosa. 

En este contexto, el grupo de los exiliados favoreció una versión negativa 
de lo que la Revolución significó como una herramienta argumentativa de 
validar su salida del país. Esta visión es la que exponemos, pues representó 
la postura de los principales miembros de la jerarquía católica localizada 
principalmente, como hemos dicho, en Estados Unidos. Se trató de una 
defensa a su situación persecutoria que se vio reflejada en su respuesta a 
la promulgación de la Constitución de 1917. El nuevo marco jurídico no 
favoreció a la Iglesia y ello obligó al episcopado en el exilio a asumir una 
postura combativa pero al mismo tiempo cautelosa ante las adversidades 
que la Revolución le generó. Obispos y arzobispos respondieron a ello, no 
siempre en unidad, e intentaron conseguir, para su causa, el apoyo del clero 
católico estadounidense. 

El presente texto es un intento por analizar este periodo coyuntural en 
el que el clero en el exilio experimentó severas complicaciones, entre éstas 
la promulgación de la Constitución de 1917, lo que lo obligó a adoptar una 
estrategia más activa frente al entorno desafiante que vivía. 

la constitución de 1917 y los artículos en materia religiosa 

Cuando en 1916 se logró el triunfo de la facción constitucionalista, Venustiano 
Carranza convocó a integrar un Congreso Constituyente que reformara la 
Constitución de 1857 y la adecuara a las nuevas circunstancias que el movi-
miento revolucionario había generado. En su propuesta de reforma, el Primer 
Jefe no varió el contenido de las disposiciones jurídicas vigentes en ese 
momento, relativas a la relación del Estado con las corporaciones religiosas 
ni incluyó la ideología anticlerical manifiesta y comentada durante el periodo 
preconstitucional. 

Contrario a ello, la Asamblea Constituyente mostró una postura más 
radical a las reformas o propuestas planteadas por Carranza, lo que favoreció 
la elaboración de un nuevo marco jurídico en el que se plasmó un proyecto 
de nación laico quedando todo lo concerniente a los asuntos religiosos al 
ámbito de lo estrictamente privado. La idea fue, según José Miguel Romero de 
Solís, legislar para restringir las posibilidades de acción de la Iglesia católica, 
independientemente de que las demás iglesias estuvieran contempladas. De 



156

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

acuerdo con él, los debates y dictámenes de los respectivos artículos mostraron 
una intención clara de los constituyentes que era afectar a esta institución.9 

Esta misma posición la sostiene Bernal Tavares al expresar que si algo 
tuvieron claro los redactores de la nueva Constitución fue no incluir en ningún 
aspecto a la Iglesia católica ni a ningún organismo que la representara, y que 
en el “reforzamiento de la autoridad del Estado nacional, no podía dársele 
participación a ningún representante del movimiento católico” y, yendo más 
a fondo, ninguna influencia a la cultura católica.10

Ello significó, siguiendo a Edgar Danés,11 un importante cambio en la 
relación del Estado con “las iglesias” ya que se transitó de un régimen de 
separación entre estas dos instancias, consagrado en la Constitución de 1857, 
a la supremacía del Estado. 

Félix Palavicini, uno de los protagonistas de la creación de la nueva 
Constitución, aplaudió la importancia de crear un nuevo marco jurídico –y 
no reformarlo– que fuera más radical y antirreligioso que la de 1857, la cual 
en su opinión fue moderada. Reconoció que el movimiento de Reforma, 
que dio origen a esa legislación, sí “atacó uno de los grandes estorbos del 
progreso nacional y desde el punto de vista ideológico, libertó a la conciencia 
y apoyó la libertad de pensamiento”. Consideró, además, que desde el enfoque 
económico –la Reforma– levantó al país de la pesada carga de “las gabelas 
religiosas”.12

En términos generales, la postura de Palavicini respecto de los asuntos 
religiosos, estuvo presente en el ambiente del constituyente convocado por 
Carranza y fue la que prevaleció en la elaboración de la nueva Constitución.

El anticlericalismo de los constituyentes fue lo que le dio identidad y 
unidad a su radicalismo, en otros asuntos podían diferir, pero el común 
denominador de su “progresismo” o de lo que éste significaba para ellos, era 

9 En opinión de este autor, esta postura alcanzó una mayor objetividad si nos remitimos 
a las intervenciones de los diputados en los debates parlamentarios y a las circunstancias del 
país, a las que hicieron continuas referencias los constituyentes. En consecuencia, se reflejaron 
dos aspectos definidos: la letra y el espíritu de la Carta Magna. Si por la letra, la Constitución 
regía por igual para todas las iglesias y creencias, por el espíritu, en cambio, su intención 
fue afectar a la Iglesia católica y su clero. Véase José Miguel Romero de Solís, El aguijón del 
espíritu, México, Imdosoc, 2006, p. 248.

10 Luis Fernando Bernal Tavares, Los católicos y la política en México, México, MileStone, 
2006, pp. 128.

11 Edgar Danés Rojas, Noticias del Edén. La Iglesia católica y la Constitución mexicana, 
México, Porrúa, p. 379.

12 Raúl González Schmal, “La Constitución y el anticlericalismo educativo”, Franco Savarino 
y Andrea Mutolo (coords.), El anticlericalismo en México, op. cit., p. 215. 



157La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

su animadversión a la Iglesia y al catolicismo.13 Con sus necesarias diferencias, 
todos eran decididamente anticlericales; leyendo los debates del constituyente 
podemos entender lo que implicaba la confrontación entre el catolicismo y 
el Estado revolucionario, entre el liberalismo radical y la cultura católica; es 
decir, el choque entre dos concepciones diferentes, no sólo de política sino 
del mundo y de la vida.14

Ejemplo del anticlericalismo constituyente fue Francisco Múgica, conocido 
revolucionario, quien manifestó en el debate sobre el artículo tercero cons-
titucional que no importaba que lo identificaran como enemigo del clero 
porque “lo consideraba el más funesto, el más perverso, enemigo de la patria”.15 

De esta manera, la nueva Constitución abordó cambios en materia religiosa 
muy importantes que reflejaron el interés a restringir la participación de “las 
iglesias” en la sociedad. Su contenido se describe a continuación.

Se les negó personalidad jurídica, en concreto a la católica16 (artículo 
130); se les prohibió establecer o dirigir centros de enseñanza (artículo 3) y 
tener órdenes monásticas (artículo 5); adquirir, poseer o administrar bienes 
raíces y los que tuvieran pasarían a dominio de la nación (artículo 27); editar 
publicaciones periódicas que comentaran asuntos políticos o informaran sobre 
actos de las autoridades y funcionamiento de las instituciones (artículo 130).

A los ministros del culto se les prohibió patrocinar, dirigir o administrar 
instituciones de auxilio a los necesitados, instituciones científicas, difusión de 
la enseñanza, ayuda recíproca o cualquier otro objeto lícito (artículo 27); hacer 
crítica de las leyes, las autoridades o el gobierno, asociarse con fines políticos 
(artículo 130); heredar por testamento (artículo 130); además se les consideró 
como personas que ejercían una profesión sujetas a las leyes laborales; se 

13 Liberales todos, los diputados radicales que pertenecieron al grupo obregonista fueron 
mayoría; anarquistas algunos, fueron filosóficamente racionalistas y por tanto ateos. Hubieron 
liberales más moderados como los carrancistas, pero filosóficamente positivistas y por tanto 
tendientes al ateísmo; y también liberales puros, más en la corriente que había abanderado 
José María Vigil, por tanto, enemigos del positivismo de los científicos, espiritualistas, pero 
igualmente hostiles a la Iglesia. Luis Fernando Bernal Tavares, Los católicos y la política en 
México, op. cit., p. 128.

14 Idem.
15 Diario de los Debates (1960), I, pp. 641-642, citado en José Miguel Romero de Solís, El 

aguijón del espíritu, op. cit., p. 241.
16 Se habla en concreto de la Iglesia católica porque los diputados en sus debates se 

refirieron a esta institución, sin tomar en cuenta otras iglesias. De hecho, el diputado Fernando 
Lizardi recordó que de los 15 millones de mexicanos, más de 14 millones eran católicos. 
Véase Edgar Danés Rojas, Noticias del Edén. La Iglesia católica y la Constitución mexicana, 
op. cit., p. 38.



158

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

reservaba el ejercicio ministerial a los mexicanos por nacimiento y se les 
negó el derecho al voto activo y pasivo (artículo 130). Otras disposiciones 
establecían la prohibición de verificar actos del culto fuera de los templos 
(artículo 24); el carácter laico obligatorio de la educación tanto en escuelas 
públicas como privadas (artículo 3); el desconocimiento del juramento como 
forma vinculatoria de efectos legales (artículo 130); la invalidez oficial de los 
estudios cursados en establecimientos dedicados a la formación de ministros 
del culto (artículo 3); la prohibición de celebrar reuniones políticas en los 
templos (artículo 24); además, se facultaba a las legislaturas de los estados 
para determinar el número máximo de sacerdotes por entidad federativa 
(artículo 130).

Sin duda lo anterior demuestra que la Asamblea Constituyente quiso 
cambiar la norma constitucional debilitando o anulando la influencia de “las 
iglesias” ya que no deseaba, en particular, que la Iglesia católica siguiera 
involucrada en asuntos políticos, educativos y económicos que había tenido 
años atrás. Por ello la nueva Constitución, como se muestra en los artículos 
mencionados, tendría como prioridad neutralizar a la institución católica para 
dar paso a un Estado más fuerte y soberano. 

En opinión de Edgar Danés,17 podemos decir que la legislación quedó 
limitada, en materia religiosa, en dos grandes bloques: el derecho a la libertad 
religiosa y las relaciones del Estado con las instituciones religiosas. Estos dos 
temas se convirtieron en la controversia principal del enfrentamiento entre 
ambos poderes.

En este enfoque, las restricciones de libertad religiosa18 comprendieron: 
educación laica, tanto en escuelas públicas como en privadas; prohibición a 
las corporaciones religiosas y a los ministros de culto de establecer o dirigir 
escuelas primarias, prohibición de realizar votos religiosos y de establecer 
órdenes monásticas, celebración del culto público, sólo dentro de los templos, 
los cuales “estarían siempre bajo la vigilancia de la autoridad”, y el ejercicio 
del ministerio de culto se reservó a los mexicanos por nacimiento. 

Las restricciones en materia de relaciones Estado-Iglesia comprendieron: 
prohibición a los ministros de culto, asociaciones o corporaciones religiosas 
patrocinar, dirigir o administrar bienes raíces y los que tuvieran pasarían al 
dominio de la nación, prohibición a los ministros de culto o corporaciones 
religiosas de patrocinar, dirigir o administrar instituciones que tuvieran por 

17 Ibid., p. 380.
18 Escribo en cursivas libertad religiosa por la importancia que tomará para la Iglesia 

católica este derecho.



159La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

objeto el auxilio de los necesitados, la investigación científica, la difusión de 
la enseñanza, la ayuda recíproca de los asociados o cualquier otro objeto 
lícito; desconocimiento del juramento como forma vinculatoria de efectos 
legales, desconocimiento de la personalidad jurídica de las agrupaciones 
religiosas denominadas iglesias, consideración de los ministros de los cultos 
como profesionales sujetos a la legislación correspondiente; limitación en el 
número máximo de ministros de culto en cada entidad federativa (algunas 
sólo permitieron uno por estado); prohibición de los ministros de culto para 
asociase con fines políticos; prohibición de revalidar o dar reconocimiento 
de validez oficial a los estudios realizados en establecimientos dedicados a la 
formación de ministros de culto; prohibición a las publicaciones periódicas 
para comentar asuntos políticos, informar sobre actos de las autoridades 
sobre el funcionamiento de las instituciones públicas; prohibición de que 
las asociaciones públicas a tener alguna determinación que las relacione con 
alguna confesión religiosa; y prohibición de celebrar reuniones políticas en 
los templos.

Bajo estas dos grandes líneas restrictivas que la nueva Constitución 
estableció, fue que se generó un ambiente de abierta tensión entre el naciente 
Estado revolucionario y la Iglesia católica en lo particular. Tensión que ya 
se presentaba, como vimos, desde que Victoriano Huerta asumió el poder, 
pero que acabó por acentuarse y complicarse con la promulgación de la 
Carta Magna de 1917.19 

Libertad religiosa y separación –no subordinación– Estado-Iglesia fueron 
las banderas por las cuales los representantes oficiales de la Iglesia católica 
lucharon no sólo en calidad de dignatarios de una institución, sino como 
voceros de lo que, en su opinión, la sociedad católica mexicana demandaba. 
En la lógica de la institución eclesiástica estos dos rubros fueron trastocados 
en favor de un proyecto de nación que excluía no sólo a la Iglesia sino a los 
propios católicos y su derecho a ejercer la práctica del culto en espacios de 
carácter público. 	

19 Para los revolucionarios, en especial los norteños, los católicos eran los enemigos, 
los verdaderos oponentes a su proyecto de nación, o de lo que ellos entendían como la 
verdadera nacionalidad. En su lógica, al laicado no se le podía compartir un mínimo de la 
gloria de forjar el nuevo México que nacía con la Revolución y en ello no claudicarían, desde 
que surgieron los primeros jefes “levantados” en apartadas zonas del noreste, hasta que se 
consolidaron en el poder nación. A los católicos militantes habría que extirparlos, no habría 
lugar a negociaciones, no se les permitiría ni se les aceptaría contribución alguna, ni cultural, 
ni histórica, en el México revolucionario. Véase Luis Fernando Bernal Tavares, Los católicos y 
la política en México, op. cit., pp. 126-127.



160

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

En efecto, se trataba de dos proyectos de nación, en apariencia incom-
patibles pues mientras uno buscaba la laicidad, el otro pretendía el “reinado 
de Cristo en la sociedad”.

De esta manera, la característica predominante en esta etapa fue el 
antagonismo, porque la Iglesia intentó revertir a toda costa las limitaciones 
y restricciones constitucionales que afectaron, en términos generales, cuatro 
rubros de su estructura como institución dominante: personalidad jurídica, 
capacidad patrimonial, ejercicio magisterial y derechos políticos. 

En este contexto, algunos prelados redactaron una carta dirigida a 
Venustiano Carranza para expresarle su desacuerdo con los artículos rela-
cionados en materia religiosa de la nueva Constitución. Su objetivo era la 
defensa de la libertad religiosa que, en su opinión, esta normatividad no 
estaba respetando: 

Los sacerdotes católicos de la Arquidiócesis de México, confiados en la rectitud 
del C. Presidente, y creyendo interpretar los sentimientos unánimes de todos los 
sacerdotes y católicos de la Nación, acuden a Vd. respetuosamente para exponer 
un hecho que interesa profundamente a todos los habitantes de la República y 
que requiere una solución fundada y justa para que haga honor el buen nombre 
de la Patria y su gobierno y proclame el culto a la verdadera libertad.20

La trascendencia de esta carta no es del todo clara, pero fue un reflejo 
de la postura de los prelados ante el nuevo marco jurídico defendiendo los 
derechos de los católicos a la libertad de religiosa. De alguna manera dejaba 
ver que el agravio se cometía a todos los mexicanos, por lo que su argumento 
tenía un tema de justicia en el que no era un inconveniente exclusivo de la 
Iglesia sino de la nación en su conjunto. Se trataba de una visión totalizadora 
que muy poco beneficiaba a ambas partes y que por el contrario podría 
generar tensiones entre ambos poderes.

En este escenario, es importante tomar en cuenta que Carranza mostró, 
en contrasentido, una política más moderada hacia la Iglesia, en la que dejó 
ver una posición tolerante al tener la intención de no aplicar los preceptos 
constitucionales en materia religiosa.21 Tal vez presionado por el gobierno de 
Estados Unidos, quiso enarbolar que su administración respetaba la libertad 
religiosa y por ello fue más conciliador en este tema. De hecho tuvo interés 

20 AHAM, “Carta de miembros de la Arquidiócesis de México a Venustiano Carranza, 10 de 
septiembre de 1917, Fondo José Mora y del Río, Caja 160, expediente 70. Cursivas del autor.

21 John Womack Jr., Historia de México, México, Crítica, 2001, p. 202. 



161La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

en modificar el artículo 130 porque creía que la cuestión religiosa en la 
Constitución se había tratado “con fanatismo colosal e intempestivo” pues 
se “había querido buscar una víctima en el clero injustamente castigado”.22 
No tuvo éxito.

Modificar o derogar los artículos constitucionales implicaba dejar fuera el 
proyecto de nación que la propia Revolución aspiraba a consolidar: un Estado 
laico en el que el poder de cualquier iglesia estuviese subordinado al propio 
Estado. En este sentido la intención de Carranza de modificar la Constitución 
estaba fuera de toda lógica. Por un lado, los católicos anhelaban un país donde 
prevalecieren los valores religiosos y la moral cristiana como fundamento de la 
sociedad, y por el otro, los constitucionalistas pretendían construir una nación 
ajena a cualquier doctrina religiosa limitando, en específico, la capacidad de 
acción de la institución católica y sus representantes. 

la jerarquía católica mexicana 
frente a la promulgación de la constitución de 1917

En este escenario, el interlocutor principal de la Iglesia fue la jerarquía en el 
exilio, que se convirtió en la principal vocera de la defensa de los derechos 
de la institución eclesial y de los propios fieles. 

Se trataba de una agrupación heterogénea en su composición debido, entre 
otras razones, al destierro al que se vio obligada una vez que la revolución 
norteña mostró señales de triunfo frente al régimen dictatorial de Victoriano 
Huerta. Era un sector del clero secular disperso por la persecución religiosa, 
mermado por algunas defunciones e ideológicamente dividido por cuestiones 
de edad y formación.23

El exilio de los obispos y arzobispos del país, iniciado desde 1914, 
había ocasionado problemáticas diversas producto de una estancia que en 
principio parecía corta pero que, para 1917 ya había generado una percepción 
diferente en la que se cuestionaba la permanencia del clero mexicano en 
algunos espacios de la Unión Americana.24 Lo que en su momento se presentó 

22 Exposición de motivos de la iniciativa para reformar el artículo 130 constitucional, Diario 
Oficial de la Federación, 21 de diciembre de 1918. Citado en Edgar Danés Rojas, Noticias del 
Edén. La Iglesia católica y la Constitución mexicana, op. cit., p. 56.

23 Véase María Gabriela Aguirre Cristiani, “Una jerarquía en transición: el asalto de los pío 
latinos al episcopado nacional”, Intersticios Sociales, núm. 4, El Colegio de Jalisco, 2012, p. 5. 

24 San Antonio Texas fue el primer destino de la mayoría de los obispos. A esta diócesis 
llegaron los obispos de Aguascalientes, Saltillo, Sinaloa y Zacatecas, así como el abad de la 



162

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

como una necesidad de solidarizarse con la causa religiosa mexicana, en el 
transcurso del tiempo se fue debilitando pues no se veía cercano el retorno de 
los prelados a sus diócesis. En esta lógica, una parte del clero estadounidense 
consideró la actitud del episcopado mexicano como de “pasiva y poco 
responsable” en su intento de retornar a su jurisdicción correspondiente.25 

Cuando en febrero de 1917 se promulgó la nueva Constitución el epis-
copado mexicano en el destierro se vio presionado a asumir una actitud más 
activa pero al mismo tiempo cautelosa pues estaba en juego su retorno al 
país. Por una parte un sector de ellos intentó invalidar la nueva Constitución, 
apelando a la de 1857, pero, por otra, se buscó la prudencia pues de ello 
dependía el regreso a sus diócesis. Ya para entonces habían presiones de 
las distintas instancias externas –Santa Sede y clero estadounidense– de que 
el exilio debía llegar a su fin.26 

Sobresalió en este escenario un grupo de prelados que por su formación 
y edad se caracterizaron por ser más combativos, intransigentes y activos y, 
frente a la nueva Constitución, adoptaron una actitud defensiva. Varios de ellos 
se habían formado en el Colegio Pío Latinoamericano de Roma y pertenecían 

Basílica de Guadalupe, quienes fueron acogidos por las Hermanas del Verbo Encarnado. La 
Congregación de los Misioneros del Inmaculado Corazón de María hospedó a los arzobispos de 
México, Linares y Michoacán así como al obispo de Chiapas y al vicario general de Querétaro. 
Los conventos de las religiosas Ursulinas y del Espíritu Santo alojaron a los arzobispos de 
Durango y Oaxaca y al administrador apostólico de Veracruz. El obispo de Campeche, 
desterrado a Nuevo Orleans, se hospedó con las religiosas Ursulinas. Otros lugares de Estados 
Unidos a los que recurrieron los obispos fueron San Francisco, Los Ángeles y Chicago. El 
arzobispo de Yucatán encontró refugio en La Habana, en el Convento de la Merced, donde 
también se alojó en algún momento el de México. En Europa, el arzobispo de Guadalajara y el 
obispo de San Luis Potosí fueron recibidos por la Compañía de Jesús. Véase Yolanda Padilla 
Rangel, Los desterrados. Exiliados católicos de la Revolución Mexicana en Texas, 1914-1919, 
Aguascalientes, Universidad Autónoma de Aguascalientes, 2009, pp. 74-90; Laura O’Dogherty, 
“El episcopado mexicano en el exilio”, en Hilda Iparraguirre, Massimo Di Giuseppe y Ana 
María González Luna (eds.), Otras miradas de las revoluciones mexicanas (1810-1910), México, 
INAH/ENAH/Juan Pablos Editor, 2015, p. 261. 

25 Archivo Arquidiócesis de San Antonio (AASA), Correspondencia entre el obispo Shaw a 
Giovanni Bonzano, 3 abril 1916, México, Revolution Refugee priests (1916), caja 1.

26 AASA, Correspondencia Giovanni Bonzano a Gasparri, abril 1916, México, Revolution 
Refugee priests (1916), caja 1. Véase Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, 
op. cit., pp. 271-272. Los reportes de Giovanni Bonzano a la Santa Sede sobre el episcopado 
mexicano en el exilio fueron francamente negativos, a tal grado que los hizo responsables 
de la persecución. 



163La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

a una generación más joven que buscaba poner en práctica el catolicismo 
social. Uno de los interlocutores principales de este sector fue el arzobispo 
de México, José Mora y del Río, cuya postura se dejó ver desde los inicios de 
la Revolución como un defensor del mencionado catolicismo social, corriente 
muy en boga en el periodo de finales del siglo XIX y principios del XX que 
tuvo como eje rector atender la “cuestión social” que afectaba terriblemente a 
la sociedad de la época. Esta postura provocó una militancia más activa dentro 
de las filas de varios miembros del episcopado que compartieron la idea y la 
preocupación de ejercer una acción social más comprometida con la causa 
de los grupos más vulnerables como podían ser los obreros y campesinos. 

Este grupo fue muy influyente y decisivo en las acciones que se adoptaron 
una vez que lograron regresar del exilio y establecerse en sus sedes episcopales. 
Entre los principales integrantes se encontraban los arzobispos de México, 
José Mora y del Río; el de Guadalajara, Francisco Orozco y Jiménez; el de 
Michoacán, Leopoldo Ruiz y Flores; el de Linares, Francisco Plancarte, y el de 
Yucatán, Martín Tritschler. Entre los obispos se podrían mencionar a los de 
Cuernavaca, Manuel Fulcheri; Zacatecas, Miguel de la Mora; Aguascalientes, 
Ignacio Valdespino; León, Emeterio Valverde y Téllez; Zamora, José Othón 
Núñez; Chiapas, Gerardo Anaya; Sonora, Juan Navarrete, entre los más 
importantes. Todos ellos mostraron un significativo interés por practicar el 
catolicismo social como un instrumento de acción que le diera a la Iglesia 
más presencia y fortaleza en la sociedad. Aunque fueron identificados como 
católicos sociales, no puede hablarse de un grupo homogéneo y unido.27 

No obstante su importancia y su compromiso con la acción social, no se 
observa una activa labor diplomática de los prelados en el exilio, sino más 
bien una tensa calma que justamente se va a quebrantar con la promulgación 
de la Constitución de 1917. La ausencia de oficio diplomático tanto fuera como 
dentro del país se dejó ver en la nueva norma jurídica que la Revolución hizo 
viable y en la que, como se ha visto, la Iglesia católica salió muy afectada.

Por otro lado, cabe recordar la existencia de una postura contraria a la 
de los exiliados representada en el ya mencionado vicario general, Antonio 
Paredes, que mostraba simpatía por el gobierno de la Revolución, lo cual se 
dejó ver en la carta que el arzobispo de Michoacán, Ruiz y Flores, le escribió 
desde Chicago al arzobispo de México, Mora y del Río, con fecha 13 de 
febrero de 1917, en la que el arzobispo manifestaba su preocupación de que 

27 María Gabriela Aguirre Cristiani, ¿Una historia compartida? Revolución Mexicana y 
catolicismo social, 1913- 1924, México, Imdosoc/ITAM/UAM, 2008. pp. 80-95.



164

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

el vicario general se les “anticipara” a una declaración pública con respecto 
a la recién promulgada Constitución. Era necesario que Mora y del Río, decía 
el arzobispo, se pronunciara pronto e impidiera que Paredes hiciera “algo 
inconveniente que pudiera causar prejuicios muy difíciles de reparar”.28 Lo que 
Ruiz y Flores quería, era evitar que se viera a la Iglesia dividida y doblegada 
a las nuevas circunstancias totalmente adversas a la Iglesia. Paredes, aunque 
no representaba el consenso del episcopado, sí tenía cierta fuerza por su 
cercanía a los carrancistas. 

Nuevamente se observa esta división en la jerarquía que en poco 
ayudaba a un frente colectivo respecto del camino a seguir de cara a la 
nueva normatividad que afectaba a la Iglesia. En este sentido, las cosas se 
complicaban para los prelados quienes desde el exilio no mostraron un 
liderazgo único en su postura hacia la nueva Constitución.

Esta desunión se dejó ver, una vez más, en una carta que el ya mencionado 
arzobispo de Michoacán les mandó a los arzobispos José Mora y del Río 
y Martín Tritschler, haciéndoles saber su preocupación por la situación de 
la Iglesia que, en su opinión, lo importante era la unidad y no tanto la 
Constitución. El arzobispo hizo mención de establecer un modus vivendi 
independiente de la ley, es decir, negociar el camino a seguir que no 
perjudicara tanto al clero. Ello era reflejo de la problemática del episcopado 
en el sentido de que se encontraba físicamente disperso e ideológicamente 
desunido.29 

En Estados Unidos el clero mexicano no había logrado ejercer la presión 
necesaria para cambiar las cosas en México y, por otra parte, el gobierno 
revolucionario radicalizó su postura con respecto a la Iglesia católica. En 
esta dinámica el exilio se volvió un problema para los intereses del clero. Se 
fracturó, por así decirlo, el statu quo de los desterrados, quienes se vieron 
obligados a reaccionar ante la promulgación de la mencionada Constitución.

Pese a lo anterior, la respuesta de los prelados no fue lo suficientemente 
agresiva como pudiera esperarse debido, muy probablemente, a la vulnerable 
situación que enfrentaba la jerarquía. Si querían regresar al territorio mexicano 
tenían que ser cuidadosos en la forma de defender sus derechos. 

La acción inmediata del alto clero mexicano ante la recién promulgada 
Carta Magna fue elaborar un documento que se tituló “Protesta que hacen 

28 AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a José Mora y del Río, Chicago 15 de febrero 
de 1917. Caja 184, expediente 70.

29 AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a José Mora y del Río y a Martín Tritschler, 
Chicago, 16 de febrero de 1917. Caja 184, expediente 70. Las cursivas son del autor.



165La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

los prelados mexicanos que suscriben con ocasión de la Constitución Política 
de los Estados Unidos Mexicanos publicada en Querétaro el día cinco de 
febrero de mil novecientos diecisiete”.30 En este documento, que en lo 
sucesivo mencionaré como “Protesta”, se observa una postura mesurada con 
tintes de molestia pero nada que pudiera parecer combativa o retadora al 
gobierno revolucionario. El texto parece tener la intención de ser inofensivo 
y sólo mostrar o explicar los “males” que había sufrido la Iglesia a partir 
del levantamiento armado y cómo esta institución se había doblegado a las 
acciones de los revolucionarios padeciendo una “amarga situación”. 

Sin duda lo que la Iglesia católica esperaba después de lo “sufrido” 
con la Revolución era vivir en armonía, así se enunciaba en la “Protesta” al 
mencionar que tanto “sacerdotes como el pueblo” creerían que la situación 
se calmaría y que se escucharían “los mandatos de la razón y la justicia” para 
vivir en concordia y por fin reconocer la “libertad religiosa”. No obstante, 
ello no fue posible. 

Los prelados mencionaban que su actitud había sido “tranquila y pacifista” 
y lamentaban que ello no había sido suficiente para “desarmar las pasiones”; 
todo lo contrario, la Constitución promulgada en Querétaro le había otorgado 
a la persecución religiosa 31 un aval definitivo. 

Se les arrebataba de pronto, argumentaba la “Protesta”, los pocos derechos 
que la Constitución de 1857 reconocía a la Iglesia como sociedad y a los 
católicos como individuos. Ante ese “despojo”, se preguntaban, ¿cómo callar 
y a su vez, cómo protestar?; cualquier pretexto podía servir para que se les 
“tachara”, una vez más, de conspirar contra la paz...

Señalaban que se limitaban a protestar “enérgica y decorosamente” a 
pesar de cuestionar la validez de la Constitución recién promulgada pues, en 
su opinión, la asamblea que “dictó ese código” no representó a los diversos 
grupos que existían en el país. Su objetivo era defender “la libertad religiosa 
del pueblo cristiano”, para lo cual anunciaban dos declaraciones formales. La 
primera tuvo que ver con la aceptación a la autoridad constituida, haciendo 
hincapié en que ello no significaba “la aprobación o aceptación intelectual 
y voluntaria de las leyes antirreligiosas” como tampoco que los católicos 
dejasen de trabajar legal y pacíficamente por “borrar de las leyes patrias cuanto 

30 AHAM, “Protesta que hacen los prelados mexicanos que suscriben, con ocasión de la 
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicano publicada en Querétaro el día cinco de 
febrero de mil novecientos diecisiete”, Caja 91, expediente 42.

31 Las cursivas son para señalar la etapa previa a la promulgación de la Constitución 
de 1917 como un periodo anticlerical en el que los principales miembros del clero católico 
mexicano se vieron forzados a ir al exilio.



166

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

lastimase su conciencia y su derecho”. La segunda se refería a señalar que 
su único móvil era “la defensa de los derechos de la Iglesia y de la libertad 
religiosa”. En favor de su postura, se preguntaban: ¿qué quedaba de la libertad 
de adorar a Dios?, ¿no era eso destruir en su esencia la sociedad religiosa, 
de suyo independiente del Estado?, ¿no era esclavizar al poder del Estado 
no sólo a la Iglesia, no sólo al clero sino a todos los católicos, a todos los 
hombres que tuviesen religión?, ¿y hacer eso, no era tiranía?

Manifestaron su oposición al matrimonio como un contrato civil, a los 
límites en el número de sacerdotes que cada legislatura local debía establecer 
y al ejercicio del sacerdocio sólo para los mexicanos de nacimiento. Con 
estas medidas, la “Protesta” señalaba que se pretendía hacer imposible en 
México la vida del sacerdote, quien además perdía sus derechos políticos. 
Concluían que estas limitaciones eran “ataques a la misma religión y a la 
libertad de profesarla”.

La “Protesta” finalizó subrayando el respeto a la libertad y por eso mismo 
los prelados destacaban su apuesta por “una sana democracia” como el único 
camino que podía dar a la “patria un gobierno estable y firme que respetando 
los derechos de todos, los equilibre y modere dando a cada quien lo que 
le pertenecía”. Hacían un llamado para que los mexicanos se tolerasen en 
sus diferentes opiniones y se respetasen recíprocamente sus derechos. Sería 
entonces, concluyeron, cuando los gobiernos verían en la Iglesia “una ayuda 
para el engrandecimiento de la patria”.

El texto fue elaborado el 24 de febrero de 1917 y firmado por los 
arzobispos de México, Yucatán, Michoacán, Linares y Durango; los obispos de 
Aguascalientes, Sinaloa, Saltillo Tulancingo, Zacatecas, Campeche y Chiapas 
y los vicarios de Querétaro y Sonora.

En un balance general podemos decir que se dio cierta ambigüedad en 
el contenido de la “Protesta”, pues por una parte se planteó una postura de 
reconocimiento al gobierno revolucionario constitucionalmente establecido, 
pero por otra, se dejó ver que la Iglesia no aceptaba los lineamientos 
promulgados y que ello la “obligaba” a defender sus derechos y los de sus 
fieles mediante la salvaguarda de la libertad religiosa.

Esta defensa a la libertad religiosa, de la cual los prelados consideraron un 
“despojo”, se vinculaba con una defensa a todos los católicos en el ejercicio 
de sus derechos individuales retenidos por un estado que pretendía ser un 
“tirano”. La lucha por esta libertad tenía mucho sentido, pues la Iglesia partía 
del hecho de que todos los mexicanos eran católicos y con ello la libertad 
tomaba un significado diferente: se vinculaba con la defensa no de las distintas 
religiones, sino de la religión católica. Una vez más, ello era un reflejo de dos 
posiciones encontradas: una laica contra una confesional. 



167La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

Asimismo, las dos “declaraciones formales” de la “Protesta” son muy 
significativas porque la primera daba luz verde a que los laicos (católicos) 
lucharan por la salvaguardia de su religión, y la segunda, a que se adoptase 
como bandera la mencionada libertad religiosa. Dos formas de abordar la 
defensa de la identidad católica frente al Estado laico. 

En la lógica católica, no era la lucha de la Iglesia contra un “Estado 
represor”, era la lucha de “las iglesias” contra la imposición de un Estado 
laico que no quería aceptar la diversidad, la pluralidad. Esta postura era, 
hasta cierto punto, engañosa pues, como ya dijimos, cuando se hablaba de 
libertad religiosa, para la jerarquía significaba la libertad de practicar la religión 
católica en todos los ámbitos de la vida.

La “Protesta” sólo dejó constancia de la inconformidad de la jerarquía ante 
un marco jurídico hostil a la Iglesia pero, hasta donde se sabe, no generó 
ningún tipo de impacto en el corto plazo que pudiese poner en conflicto 
al gobierno revolucionario. Más bien lo que se produjo como consecuencia 
inmediata a la promulgación del marco constitucional fue “acelerar” el retorno 
de los prelados a sus diócesis, pues el exilio no había favorecido la situación 
de la Iglesia en el país, muy al contrario, se complicaba con los nuevos 
artículos constitucionales.

Por su parte los prelados de la arquidiócesis de México intentaron persuadir 
a Carranza de lo ilegal y contradictorio de los artículos constitucionales en 
materia religiosa. Tomando como ejemplo el artículo 130, le expusieron al 
presidente su inconstitucionalidad con el argumento de que estaba en abierta 
contradicción con otros de la misma Carta Magna, en especial con el artículo 
4, en el que se establecía que a ninguna persona se le podría impedir que se 
dedicase a la profesión, industria, comercio o trabajo que le acomodase. En 
este sentido, el propio 130 establecía justamente que los ministros de culto 
eran considerados como “personas que ejercían una profesión”.

Respecto de los sacerdotes extranjeros que vivían en el país, los prelados 
sostuvieron que también el 130 se oponía con lo que establecía el artículo 
14 en el que se mencionaba que ninguna ley tendría efecto retroactivo en 
perjuicio de persona alguna. Los sacerdotes que llegaron al país, decían los 
prelados, estuvieron amparados por el artículo 4 de la Constitución –en ese 
momento vigente– respecto al ejercicio de su profesión, por lo que, en su 
opinión, la prohibición de ejercer el culto por el hecho de ser extranjeros iba 
contra del espíritu y letra de la propia Constitución.32 

32 AHAM, “Carta al señor don Venustiano Carranza, presidente Constitucional de los Estados 
Unidos Mexicanos por parte de los sacerdotes católicos de la Arquidiócesis de México sobre 
el artículo 130 de la Constitución de 1917 del 5 de febrero de 1917”, México, s/f, Caja 160, 
expediente 70.



168

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

Como se ha visto, Carranza no logró modificar este artículo pero en la 
práctica mostró tolerancia dejando de lado la aplicación de la norma jurídica 
en materia religiosa. Pese a ello, el ambiente en general fue de tensión e 
inquietud por parte de los ministros católicos, sobre todo de quienes se 
encontraban en Estados Unidos.

Una vez más el arzobispo Ruiz y Flores mostró su preocupación al escribir, 
desde Chicago, a los arzobispos de México y Yucatán su parecer de que 
la protesta tendría que ser “cautelosa” para no provocar problemas ante el 
retorno de los prelados al país. Él mismo se preguntaba ¿cuál debería ser el 
camino a seguir, actuar con suavidad, o con más energía?33

Algunos prelados decidieron que había llegado el momento de regresar de 
manera silenciosa; unos pocos ya se habían adelantado y permanecieron en la 
clandestinidad. En noviembre de 1917, nueve meses después de promulgada la 
Constitución, los obispos de Aguascalientes, Campeche y Zacatecas, así como 
el vicario de Querétaro, buscaron ingresar al país de incógnitos. Cruzaron 
la frontera sin ser reconocidos y se dirigieron a la Ciudad de México, donde 
permanecieron ocultos un tiempo hasta que pudieron volver a sus diócesis. La 
excepción fue el obispo Miguel de la Mora de Zacatecas, quien fue sorprendido 
en Piedras Negras y deportado a San Antonio.34

Al año siguiente, José Mora y del Río, todavía en el exilio, festejó su 
vigésimo quinto aniversario de su consagración sacerdotal. En la catedral de 
San Fernando se llevó a cabo una misa donde el obispo de la diócesis de San 
Antonio ofició los servicios apoyado por un grupo de prelados desterrados. 
El obispo John William Shaw elogió los esfuerzos y logros del arzobispo 
de México en empeñarse por mejorar las condiciones de vida y de trabajo 
del pueblo mexicano. Por su parte, el papa Benedicto XV, al igual que otros 
miembros de la jerarquía católica, enviaron saludos personales y felicitaciones 
a Mora y del Río. The Southern Messenger, periódico católico de circulación en 
la frontera sur de Estados Unidos (Texas), describió la manera “insultante” en 
la que el arzobispo de México había sido expulsado de su país, y reforzó la 
idea de que el gobierno revolucionario había ejercido una fuerte persecución 
religiosa contra los principales jerarcas de la Iglesia católica.35

33 En AHAM, “Carta del arzobispo de Michoacán a los arzobispos de México y Yucatán”, 
Chicago, marzo 1917. Caja 89, expediente. 70.

34 Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 275. Yolanda Padilla 
Rangel, Los desterrados. Exiliados católicos de la Revolución Mexicana en Texas, 1914-1919, 
op. cit., pp. 74-90.

35 “Catholic news from Mexico”, The Southern Messenger, 2 de febrero de 1919. 



169La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

Lo cierto fue que, pese a la Constitución, todavía en 1918, seguían varios 
prelados en el exilio sin que se lograse avanzar mucho en el tema del retorno. 
La versión de los desterrados contrastaba con la del clero estadounidense y 
de la Santa Sede. En opinión de los primeros, todavía no estaban dadas las 
condiciones para el regreso y como prueba de ello era que la incursión a México 
tenía que realizarse en el más completo sigilo; mientras que los segundos, ya 
francamente molestos, sostenían que parte del problema de la persecución 
religiosa se debía a los propios jerarcas católicos.36 Esta situación presionó a la 
jerarquía a ser más activa en su postura de regreso al país pues, evidentemente, 
ya no era tan bien vista por el clero estadounidense que consideraba que el 
exilio había sido demasiado largo. El costo de esa ausencia tuvo implicaciones 
importantes: debilitamiento de una acción pastoral, vulnerabilidad ante la 
propia feligresía, vacío de poder eclesial, y la promulgación de una Constitución 
que establecía serios límites a “las iglesias”. 

En abril de ese mismo año, finalmente José Mora y del Río logró regresar 
a México. Cruzó por Laredo, permaneció oculto con algunos parientes en 
Guadalajara, y en octubre viajó a Tula, Hidalgo, parroquia que pertenecía 
a su diócesis.37 El 5 de febrero del año siguiente, en 1919, celebró una misa 
pontifical38 en la catedral con motivo de la fiesta de San Felipe de Jesús. 
Coincidencia o no, su aparición pública la llevó a cabo justo el mismo día 
que se había promulgado la Constitución dos años atrás.39

Sobresale, asimismo, otro escrito con fecha 12 de noviembre de 1918, 
firmado por los arzobispos que conformaban el episcopado mexicano. Se 
trataba de los señores arzobispos de Yucatán, Michoacán, Linares, Durango y 
Guadalajara, quienes lanzaron lo que titularon “Acta de Chicago”, documento 
que además contó con la adhesión de los arzobispos de México y Oaxaca.40 

Por medio de esta “Acta” los prelados quisieron dejar en claro que la 
intención del episcopado mexicano no era restablecer “la antigua unión del 
Estado con la Iglesia” sino reclamar la plena libertad religiosa.41 Libertad de 

36 AASA, Correspondencia Bonzano con Shaw y Gasparri, abril de 1916, Mexico revolution 
refugee priests (1916), caja 1. 

37 Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 260. 
38 Misa de pontifical: misa solemne celebrada por un obispo o por un prelado que goza del 

privilegio de mitra y báculo. “Misas” en [http://www.diocesisdecanarias.es/preguntarespuesta/
sacramentos/021c4c984b094da03.html], fecha de consulta: 15 septiembre de 2016.

39 “Archbishop of Mexico Mora reinstalled in his See”, The Souther Messanger, 13 de 
febrero de 1919.

40 AHAM, “Acta de Chicago”, Fondo José Mora y del Río. Caja 71, Expediente 20.
41 En esta ocasión las cursivas aparecen en el texto.



170

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

la que gozaban países como Estados Unidos, Canadá, Australia, Cuba, Brasil, 
Holanda y otras naciones democráticas. En su opinión, la libertad religiosa 
implicaba: libertad de enseñanza sin que se “atacasen las creencias”; libertad 
de asociación para cualquier fin religioso; capacidad legal de las asociaciones 
religiosas; el no limitar los derechos civiles de nadie por motivos religiosos; que 
los sacerdotes pudiesen gozar de todos los derechos civiles; y que las legislaturas 
locales no tuviesen facultad de dictar leyes relativas a asuntos religiosos.

En otros dos apartados solicitaban, también, la devolución de los templos, 
casas episcopales y demás inmuebles que desde 1913 le habían sido despojados 
al clero concluyendo que para lograr lo anterior “era indispensable pedir la 
legítima derogación de las leyes que los lesionaban”.

La importancia de este documento estribaba en que fue firmado o avalado 
por los principales líderes del episcopado mexicano, quienes establecieron 
como punto de partida para lograr la “paz religiosa” en México, la libertad, 
aclarando que ésta era un requisito de cualquier país democrático. El mensaje 
que se mandaba con ello era descalificar al gobierno revolucionario como un 
gobierno poco democrático, pues la libertad religiosa no se estaba respetando. 
En resumen, este concepto implicaba, en su lógica, suprimir los artículos 
constitucionales que les afectaban, situación que no alteraría la relación Estado-
Iglesia ya que era la “defensa de derechos básicos de cualquier individuo en 
un país civilizado”.

Ambos documentos representaron la postura del alto clero mexicano con 
interés de dejar constancia de su desacuerdo al nuevo orden constitucional. 
Fueron documentos que tuvieron, aparentemente, un bajo impacto porque 
las circunstancias del momento no favorecieron una acción más contundente. 
Desde el exilio no se podía lograr mucho, y más bien fue el retorno a México 
lo que se convirtió en una prioridad. Sin embargo, a nivel discursivo la 
estrategia para enfrentarse a los nuevos lineamientos jurídicos fue la defensa 
de la libertad religiosa.

los laicos y el orden social cristiano

Los mismos prelados que firmaron el “Acta de Chicago”, días antes de darla 
a conocer, el 1 de noviembre de 1918, elaboraron un documento en el que 
dieron instrucciones a sus respectivos vicarios sobre la acción a seguir con 
respecto a la nueva realidad que la Iglesia vivía. En una “Carta colectiva a 
los Vicarios”,42 los arzobispos hicieron importantes declaraciones en las que 

42 “Carta colectiva a los Vicarios” [Chicago], 1 de noviembre de 1918, en “Fuera de la Iglesia 
no hay salvación”, Documentos eclesiásticos con ocasión de la Constitución mexicana de 1917, 



171La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

justificaban la actuación de los fieles en la defensa de la libertad religiosa. 
Basándose en el argumento de que el Estado no podía legislar sobre religión, 
consideraban que era lícito que los católicos “trabajasen por reconquistar la 
libertad arrebatada”. Dejaban en claro que en calidad de obispos “debían 
encaminarse a la defensa de esa libertad apoyándose en los derechos del 
hombre a quienes les correspondía seguir los lineamientos que la autoridad 
eclesiástica les establecía”. 

Plantearon dos acciones. La primera se refería a su deber de persuadir a los 
católicos a que ejercitasen su libertad con prudencia pero con resolución. La 
segunda, para recordarles la obligación que tenían con la Iglesia y el derecho 
que les asistía respecto del Estado de reconquistar, por todos los medios 
lícitos, la libertad religiosa. En este último punto enfatizaron que era legítimo 
a los católicos “ejecutar aquellos actos prescritos, que no fuesen contrarios a 
la conciencia; pero cuando fuese contra ella, se [debía] no hacerlos aunque 
por esta negativa sobreviniesen mayores daños”. En resumen, incitaban y 
avalaban la oposición a todo acto que atacara la multicitada libertad religiosa, 
haciendo hincapié en que, en calidad de ciudadanos, los católicos tenían la 
obligación de reivindicar dicha libertad.

La importancia de esta carta se dejó ver en el papel protagónico que 
los prelados les otorgaron a los laicos, quienes serían los que estarían en 
condiciones de defender su derecho libertario y tomar acciones encaminadas 
a no permitir el cumplimiento del marco constitucional. Este, tal vez, fue el 
efecto inmediato que la Carta Magna produjo haciendo posible la presencia de 
grupos u organizaciones católicas que representaron los intereses de la Iglesia 
en un escenario de gran vulnerabilidad para la jerarquía.

Resurgieron con fuerza organizaciones como las Damas Católicas, la Aso-
ciación Católica de la Juventud Mexicana, los Caballeros de Colón y la Unión 
Nacional de Padres de Familia, entre las más importantes que adoptaron 
un perfil combativo frente a la nueva Constitución. Si bien casi todas estas 
organizaciones tuvieron su origen antes de la promulgación de la Carta 
Magna,43 lo cierto fue que su acción y liderazgo se empezó a percibir con 
más vigor después de 1917 y en concreto a partir de 1919 cuando se logró 
que el episcopado mexicano regresara al país. Estas fueron organizaciones 

Escuela Tipográfica Salesiana, México, 1920, pp. 38-43. Referencia 85, A-I-46 (Biblioteca del 
Seminario Conciliar de México).

43 Los Caballeros de Colón se establecieron en México en 1905; la Unión de Damas 
Católicas se fundó en 1912; la Asociación Católica de la Juventud Mexicana nació en 1913 y 
la Unión Nacional de Padres de Familia se constituyó en 1917.



172

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

que trabajaron muy vinculadas con la jerarquía y que sirvieron de apoyo para 
reconstruir el orden social cristiano, principal objetivo de los líderes eclesiásticos.

Cabría aclarar que la actividad de los laicos siempre había sido necesaria, 
pero en ese momento su labor era aún más importante ante la imposibilidad 
jurídica de actuar del clero católico. Éste veía con gran preocupación los 
riesgos de la nueva Constitución como lo podían ser la escuela laica, la prensa 
liberal y socialista, los espectáculos inmorales y las agrupaciones obreras laicas 
o socialistas que intentaban “arrancar el sentido religioso a la sociedad”.44 
En opinión de algunos jerarcas, se tenía que trabajar por restaurar a Cristo 
Jesús en la familia, en la escuela y en la sociedad, y una forma de hacerlo 
era a partir de la cooperación de las asociaciones seglares guiadas por la 
autoridad e inspiradas en el catolicismo social. En otras palabras, este tipo 
de organizaciones tuvieron como fin coadyuvar en la solución del problema 
social, creando conciencia de que la alternativa era seguir los principios 
católicos de amor, caridad y justicia para mejorar la condición de vida de los 
católicos en general.

la santa sede y el clero estadounidense

En todo este proceso, es importante añadir la reacción de la Santa Sede respecto 
de la promulgación de la Constitución mexicana y a las acciones de la jerarquía 
en el extranjero. El 15 de junio de 1917, el papa Benedicto XV publicó una 
carta dirigida a los obispos y arzobispos del país avalando la “Protesta” que 
los prelados dirigieron al gobierno de México en los siguientes términos:

[...] al protestar, obligados por la firme conciencia de vuestro deber, contra las 
injurias inferidas a la Iglesia y el detrimento causado a los intereses católicos, 
habéis cumplido una obra evidentemente propia de vuestro oficio pastoral y 
muy digna de nuestro elogio; y que os sirva de consuelo saber que en vuestros 
temores y aflicciones os acompañaremos siempre con especiales muestras de 
nuestro paternal amor y nada omitiremos de todo aquello se ceda en nuestro 
sostén y ayuda.45

En este documento se observa el apoyo y la aprobación, al parecer 
incondicional, del papado a la causa mexicana reconociendo la situación 

44 “El sindicato obrero y la acción social”, Archivo Social, vol. III, núm. 41, 1922, pp. 1-6.
45 “Benedicto PP. XV a los arzobispos y obispos de los Estados Unidos Mexicanos”, Roma 

cerca de San Pedro, 15 de junio de 1917, en “Fuera de la Iglesia no hay salvación”, op. cit.



173La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

problemática en la que se encontraban. Sin embargo, ello no significó en 
los hechos el respaldo absoluto al exilio de los prelados mexicanos; muy 
al contrario, ya para fines de 1917 la Santa Sede mostraba su preocupación 
y desconcierto por ver una actitud poco favorable al retorno por parte de 
algunos miembros de la jerarquía en el extranjero. Situación que incidió en la 
búsqueda de mecanismos, por parte del Vaticano, que aceleraran ese regreso. 
No obstante, la preocupación se fue diluyendo hacia 1919, año en el que se 
logró el retorno de casi todos los prelados.

Bajo términos parecidos, el arzobispo de Baltimore, James Gibbons, 
dirigió una carta a la jerarquía mexicana manifestando su inconformidad con 
la recién promulgada Constitución de 1917 ya que atentaba contra la libertad 
religiosa y despojaba los derechos de la ciudadanía: 

El principio fundamental sobre el que descansan nuestras instituciones, es la 
libertad para adorar a Dios según el dictado de la propia conciencia y sin estorbar a 
los derechos de los demás. La religión católica es la de la gran mayoría del pueblo 
mexicano. Si no fuera porque los mexicanos están aplastados por el tacón de una 
minoría armada y desenfrenada, no habría sido posible darle la apariencia de 
ley a un documento tan repugnante a los sentimientos más sagrados del pueblo 
mexicano y a los que todo mundo civilizado tiene de la libertad y la justicia.46 
	
Claramente el derecho principal que el arzobispo de Baltimore defendía 

era el de la libertad; en la mentalidad del clero católico estadounidense 
no cabían las limitaciones que el Constituyente de Querétaro impuso a las 
iglesias. Independientemente de la relación conflictiva Estado-Iglesia que se 
daba en México, a los ojos de los jerarcas estadounidenses, el tema no era 
ese, sino el de la libertad de conciencia y por ello calificaron a la Carta Magna 
de “documento tan repugnante”. Su solidaridad con el clero mexicano se dio 
en términos de apoyar una causa justa de libertad, sin tener en cuenta el 
problema de la relación entre estas dos instancias.

Este respaldo también se observó a escala internacional. Diversos miembros 
de la Iglesia católica mostraron su rechazo a la nueva Constitución mexicana. 
Fueron los casos de obispos de Francia, España, Cuba, Brasil, entre otros. La 
problemática del clero mexicano traspasó fronteras.47

46 AHAM, “Protesta de los Illmos. y Rmos. Señores Arzobispo de los Estados Unidos de 
América”, Fondo José Mora y del Río. Caja 160, expediente 56.

47 Documentos eclesiásticos con ocasión de la Constitución mexicana de 1917, op. cit.



174

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

el retorno: el reinicio de una lucha...

El año de 1919 fue clave para la reorganización de la cúpula de la Iglesia 
católica. En gran medida Carranza contribuyó mucho a ello, pues dio señales 
de estar poco dispuesto a forzar el cumplimiento de la ley, lo que generó 
un ambiente más conciliador respecto de la presencia del clero en el país.48 
Ello, evidentemente, favoreció la posibilidad del retorno aunque existió la 
preocupación de algunos prelados a las posibles represalias por haber firmado 
la “Protesta”. De alguna manera se percibía que las condiciones todavía no 
eran las óptimas y la desconfianza en el régimen revolucionario persistía.

Un hecho alentador fue la llegada de monseñor Burke a México. Se 
trataba de un clérigo canadiense, quien había sido capellán en el ejército 
inglés durante la guerra y ocupaba el cargo de presidente de The Catholic 
Church Extension Society en Canadá.49 La prensa registró su arribo a la Ciudad 
de México en enero de 1919 y aunque sus intenciones no han quedado 
claras, lo cierto fue que su estancia contribuyó al retorno de los prelados 
al país. Algunos jerarcas se preguntaron sobre las atribuciones o facultades 
del clérigo pues desconocían el propósito de su estancia en el país; fue el 
caso del arzobispo Leopoldo Ruiz y Flores, quien le escribió a José Mora y 
del Río sobre el asunto.50 A pesar del desconcierto que pudo haber causado 
en algunos sectores del clero mexicano, las gestiones de monseñor Burke 
tuvieron resultados.51 

Burke se entrevistó con el presidente Carranza y según El Universal, se 
limitó a hacerle ver la necesidad de normalizar las relaciones con la Iglesia 
y permitir la vuelta de los prelados para atender a sus diócesis. El periódico 
aseguraba que este interlocutor, a quien le otorgó el papel de delegado 
apostólico, había facilitado un acuerdo del gobierno con la Iglesia.52 La 
información gozó de gran credibilidad pues la celebrada entrevista coincidió 
con la aparición pública del arzobispo de México y con el regreso a su sede 
de los obispos de Zacatecas y León.53 Burke abandonó la capital el 12 de 
febrero de 1919. 

48 Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 275.
49 Ibid., p. 277
50 AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a Mora y del Río. Caja 189, expediente 70.
51 María Gabriela Aguirre Cristiani, ¿Una historia compartida? Revolución mexicana y 

catolicismo social, 1913- 1924, op. cit., p. 60.
52 “Un delegado de S.S. Benedicto XV está en México”, El Universal, 3 de enero de 1919, p. 1.
53 Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 277.



175La jerarquía católica en el exilio frente al nuevo marco jurídico...

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

A partir de este suceso, los prelados que aún permanecían en el exilio 
obtuvieron permiso de regresar. Fueron los casos de los arzobispos Martín 
Tritschler (Yucatán); Francisco Plantarte (Linares); Leopoldo Ruiz y Flores 
(Michoacán); Francisco Orozco y Jiménez (Guadalajara); y de los obispos, 
Francisco Benegas Galván (Querétaro) y Francisco Uranga (Sinaloa).

Para principios de 1920, la mayor parte del episcopado mexicano ya se 
encontraba en sus sedes eclesiásticas para trabajar en un proyecto común: 
restaurar el orden social cristiano. Ciertamente el exilio y la Constitución de 
1917 habían mermado la situación de la jerarquía, la consigna era que se 
tenían que redoblar los esfuerzos y actuar con mesura pero con decisión, 
pues los “males” estaban a la vista. El reto principal era consolidar la acción 
social católica para hacer frente al Estado laico propuesto en el constituyente 
de Querétaro. 

Los años siguientes (1920-1924) fueron de trabajo duro por parte de la 
jerarquía; los avances fueron importantes en términos de presencia de la Iglesia 
en la sociedad. Esta etapa terminó con la llegada de Plutarco Elías Calles al poder, 
quién puso fin al periodo de la complacencia con la Iglesia. La Constitución 
de 1917 se hizo cumplir.

a manera de conclusiones

La Revolución mexicana reavivó los sentimientos anticlericales ya mostrados 
en el siglo XIX, lo que propició un proceso de persecución religiosa cuya 
cara más notoria fue el exilio al que se vieron obligados a realizar la mayor 
parte de los miembros de la jerarquía católica. Este exilio se concibió, en 
una primera instancia, como un proceso temporal breve, lo que no sucedió 
provocando desconcierto y tintes de molestia por parte del clero católico 
estadounidense. El arzobispo de San Antonio, John Shaw, fue el que más 
“padeció” la presencia del clero mexicano en su diócesis, aunque su ayuda, 
hasta donde se sabe, fue solidaria con la causa mexicana.

En términos generales, tres años después de la llegada de la jerarquía a 
la Unión Americana, tuvo lugar la promulgación de la Constitución de 1917, 
sin duda un duro golpe a la Iglesia católica mexicana por el contenido de 
varios artículos de corte anticlerical que coartaban su libertad de acción e 
incluso la desconocían. 

En el corto plazo la jerarquía no pudo hacer mucho en relación con la 
nueva Carta Magna pues no estaba en condiciones de enfrentarse al régimen 
de la Revolución. No se quedó callada pero su voz no permeó en favor suyo.



176

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 151-176

María Gabriela Aguirre Cristiani

Dos documentos sobresalieron en este sentido: la “Protesta” y el “Acta de 
Chicago”, por medio de los cuales defendió su derecho a la libertad religiosa. 
Libertad que, en su opinión, tenía que ver con los derechos a la educación 
católica, a establecer escuelas confesionales, a expresarse en espacios públicos 
y a la existencia de órdenes monásticas, entre los principales.

El exilio no facilitó las cosas, por el contrario, complicó una respuesta 
eficaz y agresiva porque el tema del retorno estaba de por medio. La 
Constitución propició un “despertar” a buscar mecanismos de regreso al país, 
más que a reaccionar enérgicamente contra el mandato constitucional. En 
efecto, el ambiente que se respiraba era de cierta vulnerabilidad, lo que dio 
pie a priorizar los objetivos. 

Por otra parte, se observa un clero dividido que tampoco posibilitó una 
respuesta en común a las adversidades que el proceso revolucionario imponía. 
La desunión fue un factor que contribuyó a no tomar medidas consensuadas, 
lo que finalmente se convirtió en un obstáculo en la defensa de su causa.

La Santa Sede y el clero católico de Estados Unidos terminaron presionando 
el fin del exilio. Desde afuera no se había logrado mucho, todo lo contrario, 
ahora la jerarquía se enfrentaba a un marco constitucional adverso que 
dificultaba su retorno. No obstante, el gobierno de Carranza no fue lo sufi-
cientemente hostil hacia la Iglesia y terminó por aceptar el retorno de los 
prelados a sus diócesis. 

El resultado de todo este proceso no se puede esquematizar en una historia 
de víctimas y victimarios. La Iglesia es una institución compleja y dinámica 
que no quitó el dedo del renglón en exigir la derogación de los artículos 
constitucionales en materia religiosa y para ello su bandera principal de lucha 
fue la defensa de la libertad religiosa. Una libertad que, en su opinión, la 
nueva Constitución no respetaba.


