La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo
marco juridico revolucionario de 1917

The catholic hierarchy in exile in the new
revolutionary judiciary context of 1917

Maria Gabriela Aguirre Cristiani*

Resumen

La Constitucion de 1917 afect6 a la Iglesia catdlica en cuatro ambitos importantes:
patrimonial, juridico, educativo y derechos politicos. Ello provoco una respuesta de
la jerarquia catolica localizada en el exilio por motivos de la persecucion religiosa
a la que se vio sometida a partir de 1914. El articulo pretende dar a conocer las
implicaciones del nuevo marco juridico y la reaccion del clero catdlico cupular ante
una situacion compleja en la que la Iglesia se vio severamente afectada.

Palabras clave: anticlericalismo, jerarquia catolica, exilio, persecucion religiosa,
Constitucion de 1917.

Abstract

The Constitution of 1917 affected the Catholic Church in four important aspects:
heritage and assets, legal, education and political rights. As a consequence, it
provoked a response from the Catholic hierarchy that was located in exile for religious
persecution submitted since 1915. The essay seeks to highlight the implications of the
new legal framework and the reaction of the Catholic clergy at a complex situation
in which Church was severely affected.

Key words: anticlericalism, catholic hierarchy, exile, religious persecution, Constitucion
of 1917.

Articulo recibido: 15/02/17
Apertura del proceso de dictaminacion: 02/03/17
Articulo aceptado: 18/08/17

* Profesora-investigadora, Departamento de Politica y Cultura UAM-Xochimilco, México
[gacris@correo.xoc.uam.mx].



INTRODUCCION

a Revolucion mexicana generd procesos complejos

y dinamicos provocados por actores de indole
diversa cuya participacion incidid en los distintos campos del momento
historico en el que se desarroll6. Atendiendo al campo religioso, es relevante
destacar la postura anticlerical manifiesta en varios revolucionarios, quienes
condenaron a la Iglesia como institucion porque la consideraron responsable
de varios de los problemas por los que la sociedad mexicana atravesaba, como
lo eran el retraso econdmico, la ignorancia, el analfabetismo, entre otros.

Este anticlericalismo dio pie al exilio de varios miembros del clero catdlico,
entre ellos, la mayoria de los integrantes del Episcopado Mexicano. En efecto,
se desarrolld una importante migracion de prelados dirigida principalmente
hacia Estados Unidos,” que tuvo su punto de partida en 1914 cuando
Venustiano Carranza desconoci6 el régimen del general Huerta.

De hecho, Victoriano Huerta habia asumido la presidencia en condiciones
muy controversiales, entre otras razones, por el asesinato del presidente
Francisco 1. Madero y el vicepresidente José Maria Pino Sudrez, situacion que
propicié manifestaciones contrarias a la Iglesia y en concreto a la jerarquia
por parte de diversos sectores revolucionarios. Estos grupos consideraron que,
en buena medida, esta institucion, a través de sus principales representantes,

' El tema del anticlericalismo durante el periodo de la Revolucion mexicana esta ausente
como tema central de las investigaciones. Historiadores como Franco Savarino y Andrea Mutolo
han sido pioneros en este tratamiento y han mostrado preocupacion por poner en debate este
concepto como herramienta conceptual y como parte de un contexto historico para ubicar su
incidencia en el México revolucionario. En un primer acercamiento al tema podemos detectar
que el enfrentamiento al clero tuvo cuatro vertientes: la libertad intelectual y de creencias, la
secularizacion del Estado, la desamortizacion de los bienes eclesidsticos y la actitud en exceso
conservadora de la Iglesia en temas politicos y sociales. La Iglesia en este esquema no acepto
las innovaciones modernizadoras y no se resigno a la reduccion exclusivamente privada de su
influencia en la sociedad. Ello, por consiguiente, produjo manifestaciones de rechazo que, en
algunos casos, llegaron a posturas radicales provocando persecucion y hostigamiento. Véase
Franco Savarino y Andrea Mutolo (coords.), El anticlericalismo en México, México, Porraa, 2008.

¢ Es importante aclarar que, si bien Estados Unidos fue el pais donde mis migrantes
catolicos hubo, también varios miembros del clero se fueron a La Habana, Cuba; a Madrid,
Espana y a Roma, Italia, entre los mas importantes.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 153

apoyo la llegada al poder del mencionado general y contribuy6, en conse-
cuencia, al derrocamiento del gobierno maderista.?

Asi lo sostuvo Manuel Gonzilez y Ramirez al afirmar que “el Partido
Catdlico fue uno de los principales basamentos de la usurpacion” habiendo
mostrado los jerarcas eclesidsticos sus simpatias a favor del huertismo. Por eso,
expreso, de nueva cuenta, los pulpitos fueron usados como tribunas politicas,
desde donde se ataco a la revolucion constitucionalista y a los revolucionarios
y se defendié a Huerta. En su opinion, el obispo Andrés Segura, de Tepic,
era el principal responsable de la labor antirrevolucionaria que llevaron a
cabo los sacerdotes de la jurisdiccion eclesiastica. En cuanto a la vinculacion
de los catdlicos militantes y del clero con Victoriano Huerta, agregd que ello
“[...] constituy6 el portico del conflicto que muchos quebrantos causaria mas
tarde a la Republica”.?

De esta forma se desatd una postura anticlerical en el escenario revolu-
cionario que relacion6 al usurpador con el aval de algunos miembros del
clero catolico. Este anticlericalismo provocd una persecucion religiosa que
afecto a diversos sectores de la Iglesia. La jerarquia fue uno de ellos.®

En términos generales, la mayor parte de los obispos y arzobispos de
México se vieron obligados a irse al exilio por las consecuencias que —en su
opinidbn— su permanencia en el pais generaria. Entre los casos que merecen
ser mencionados estd el del arzobispo de México, José Mora y del Rio, quien

> La participacion de los catolicos y en general de los miembros de la Iglesia, en
el derrocamiento del régimen maderista es un capitulo que se ha prestado a diversas
interpretaciones, mientras algunos autores sostienen que tanto la jerarquia eclesidstica como
ciertos integrantes del Partido Catolico vieron con buenos ojos la salida de Madero e incluso
apoyaron abiertamente a Huerta; otros, consideran que la Iglesia no sélo estuvo al margen
de los acontecimientos politicos, sino que los condend en la prensa. Véase Maria Gabriela
Aguirre Cristiani, ;Una bistoria compartida? Revolucion mexicana y catolicismo social, 1913-
1924, México, Imdosoc, ITAM, UAM-Xochimilco, 2008, p.p. 43-45.

* Manuel Gonzilez y Ramirez citado en Jean Meyer, La cristiada, tomo 11, México, Siglo
XXI Editores, 1974, pp. 64-05.

> Entre los autores que han abordado el tema del anticlericalismo durante la etapa de la
Revolucion mexicana con la consecuente persecucion religiosa estin Radl Gonzdlez Schmal,
“La Constitucion y el anticlericalismo educativo”; Luciano Ramirez Hurtado, “Las respuestas
del silencio. Anticlericalismo revolucionario en Aguascalientes (1914-1918)”; Yolanda Padilla
Rangel, “Anticlericalismo carrancista y exilio catolico a Texas, 1914-1919”; Maria Alicia Puente
Lutteroth, “Anticlericalismo y cristiada, acciones y reacciones”; Yves Solis, “Anticlericalismo
sin violencia o laicidad sin anticlericalismo: el gobierno de Madrazo en Guanajuato y la
expulsion del delegado Filippi”; todos ellos en Franco Savarino y Andrea Mutolo (coords.), El
anticlericalismo en México, op. cit.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



154 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

en una visita que realiz6 a Roma el 11 de mayo de 1914, tomo la decision
de no regresar al pais por considerarlo poco conveniente.

En contraparte, hubo un sector del clero que se aline6 con el Jefe maximo,
Venustiano Carranza, el cual matizo los problemas de la persecucion religiosa,
dejando ver, en cierto modo, la division interna que existia en la jerarquia
mexicana. Se trataba de un grupo de prelados que permanecieron en el pais
y que marcaron su distancia con los desterrados. La figura protagoOnica y
representativa de este circulo fue el vicario general Antonio Paredes.”

En efecto, tres meses antes de la promulgacion de la Constitucion de 1917,
se dio a conocer un Informe® por parte de los miembros del clero, fechado
el 28 de octubre de 1916, en el que se pretendia “desmentir” las versiones
“exageradas sobre ultrajes” del gobierno de la revolucion que tenia a su cargo
Venustiano Carranza. Se reconocia que en 1914 hubo “no pocos atropellos”
debido, en gran parte, a “tropas enemigas de la revolucion”, principalmente
villistas y zapatistas; sin embargo, se enfatizaba que desde que la revolucion
carrancista se habia propuesto organizar un gobierno regular, “se [hacian] cada
vez mas efectivas las garantias y los derechos de todos los elementos que
constituian la sociedad mexicana”. De acuerdo con esta vision, se respetaba
al clero y a la Iglesia, estableciéndose un “gobierno respetuoso de todos los
derechos consignados en la Constitucion y en las leyes secundarias”.

Con este Informe nos encontramos ante dos posturas que, como se ha
dicho, reflejaron una division en el seno de la jerarquia y debilitaba a la
Iglesia ante el gobierno revolucionario creando un ambiente adverso que
obstaculizaba la defensa de los intereses de los catdlicos. Los exiliados y los

® Emeterio Valverde Téllez, Bio-Bibliografia Eclesidstica Mexicana 1821-1943, direccion
y prologo de José Bravo Ugarte, S.J., tomo II, Obispos (L-Z), México, Editorial Jus, 1949, pp.
121-125. Consultado en el Archivo Historico del Arzobispado de México (en adelante AHAM).

7 Antonio Paredes naci6 en México en 1860, fue vicario general del arzobispado de
México. Personaje polémico ya que mostrd una postura pro revolucionaria, teniendo buenas
relaciones con algunos politicos, en especial con Madero y Carranza. A diferencia de ello, su
relacion con los miembros de la Iglesia catdlica fue muy complicada. Véase Gonzalez Morfin
Juan, “Antonio de J. Paredes y el régimen carrancista: entre el colaboracionismo y el cisma”,
2015 [https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/anuario-de-historia-iglesia/
article/viewFile/1933/1800], fecha de consulta: 20 de febrero de 2017.

8 AHAM, “Informe del 28 de octubre de 1916 han estado propagando las mis exageradas
versiones sobre los ultrajes que el gobierno de la Revolucion que preside el ciudadano
Venustiano Carranza ha venido cometiendo contra el clero y contra la iglesia y debido a esto
les dicen a los sacerdotes del silencio los convertird en complices de los politicos interesados
en divulgar aquellas falsedades”, Caja 91, expediente 42.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 155

que permanecieron en el pais no parecieron formar un frente coman de cara
al nuevo orden que la revolucion construia, por el contrario, se desarrollo
una disputa que hizo mas vulnerable a esta institucion religiosa.

En este contexto, el grupo de los exiliados favorecié una version negativa
de lo que la Revolucion significoO como una herramienta argumentativa de
validar su salida del pais. Esta vision es la que exponemos, pues representod
la postura de los principales miembros de la jerarquia catdlica localizada
principalmente, como hemos dicho, en Estados Unidos. Se tratd6 de una
defensa a su situacion persecutoria que se vio reflejada en su respuesta a
la promulgacion de la Constitucion de 1917. El nuevo marco juridico no
favorecio a la Iglesia y ello obligd al episcopado en el exilio a asumir una
postura combativa pero al mismo tiempo cautelosa ante las adversidades
que la Revolucion le generd. Obispos y arzobispos respondieron a ello, no
siempre en unidad, e intentaron conseguir, para su causa, el apoyo del clero
catolico estadounidense.

El presente texto es un intento por analizar este periodo coyuntural en
el que el clero en el exilio experiment6 severas complicaciones, entre éstas
la promulgacion de la Constitucion de 1917, lo que lo obligd a adoptar una
estrategia mds activa frente al entorno desafiante que vivia.

LA CONSTITUCION DE 1917 Y LOS ARTICULOS EN MATERIA RELIGIOSA

Cuando en 1916 se logro el triunfo de la faccion constitucionalista, Venustiano
Carranza convoco a integrar un Congreso Constituyente que reformara la
Constitucion de 1857 y la adecuara a las nuevas circunstancias que el movi-
miento revolucionario habia generado. En su propuesta de reforma, el Primer
Jefe no varid el contenido de las disposiciones juridicas vigentes en ese
momento, relativas a la relacion del Estado con las corporaciones religiosas
ni incluy6 la ideologia anticlerical manifiesta y comentada durante el periodo
preconstitucional.

Contrario a ello, la Asamblea Constituyente mostrd una postura mas
radical a las reformas o propuestas planteadas por Carranza, lo que favorecio
la elaboracion de un nuevo marco juridico en el que se plasmo un proyecto
de nacion laico quedando todo lo concerniente a los asuntos religiosos al
ambito de lo estrictamente privado. La idea fue, segiin José Miguel Romero de
Solis, legislar para restringir las posibilidades de accion de la Iglesia catdlica,
independientemente de que las demas iglesias estuvieran contempladas. De

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



156 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

acuerdo con ¢€l, los debates y dictimenes de los respectivos articulos mostraron
una intencion clara de los constituyentes que era afectar a esta institucion.’

Esta misma posicion la sostiene Bernal Tavares al expresar que si algo
tuvieron claro los redactores de la nueva Constitucion fue no incluir en ningtin
aspecto a la Iglesia cat6lica ni a ninglin organismo que la representara, y que
en el “reforzamiento de la autoridad del Estado nacional, no podia darsele
participacion a ninglin representante del movimiento catolico” y, yendo mas
a fondo, ninguna influencia a la cultura cat6lica.'

Ello significo, siguiendo a Edgar Danés,'' un importante cambio en la
relacion del Estado con “las iglesias” ya que se transitd de un régimen de
separacion entre estas dos instancias, consagrado en la Constitucion de 1857,
a la supremacia del Estado.

Félix Palavicini, uno de los protagonistas de la creacion de la nueva
Constitucion, aplaudio la importancia de crear un nuevo marco juridico —y
no reformarlo— que fuera mas radical y antirreligioso que la de 1857, la cual
en su opinion fue moderada. Reconocié que el movimiento de Reforma,
que dio origen a esa legislacion, si “atacod uno de los grandes estorbos del
progreso nacional y desde el punto de vista ideologico, liberto a la conciencia
y apoyo la libertad de pensamiento”. Consider6, ademas, que desde el enfoque
econdomico —la Reforma— levant6 al pais de la pesada carga de “las gabelas
religiosas”.'?

En términos generales, la postura de Palavicini respecto de los asuntos
religiosos, estuvo presente en el ambiente del constituyente convocado por
Carranza y fue la que prevalecio en la elaboracion de la nueva Constitucion.

El anticlericalismo de los constituyentes fue lo que le dio identidad y
unidad a su radicalismo, en otros asuntos podian diferir, pero el comin
denominador de su “progresismo” o de lo que éste significaba para ellos, era

2 En opinion de este autor, esta postura alcanzé una mayor objetividad si nos remitimos
a las intervenciones de los diputados en los debates parlamentarios y a las circunstancias del
pais, a las que hicieron continuas referencias los constituyentes. En consecuencia, se reflejaron
dos aspectos definidos: la letra y el espiritu de la Carta Magna. Si por la letra, la Constitucion
regia por igual para todas las iglesias y creencias, por el espiritu, en cambio, su intencion
fue afectar a la Iglesia catolica y su clero. Véase José Miguel Romero de Solis, El aguijon del
espiritu, México, Imdosoc, 2000, p. 248.

10 Luis Fernando Bernal Tavares, Los catolicos y la politica en México, México, MileStone,
2006, pp. 128.

! Edgar Danés Rojas, Noticias del Edén. La Iglesia catdlica y la Constitucion mexicana,
México, Porraa, p. 379.

12 Ratl Gonzilez Schmal, “La Constitucion y el anticlericalismo educativo”, Franco Savarino
y Andrea Mutolo (coords.), El anticlericalismo en México, op. cit., p. 215.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 157

su animadversion a la Iglesia y al catolicismo.** Con sus necesarias diferencias,
todos eran decididamente anticlericales; leyendo los debates del constituyente
podemos entender lo que implicaba la confrontacion entre el catolicismo y
el Estado revolucionario, entre el liberalismo radical y la cultura catdlica; es
decir, el choque entre dos concepciones diferentes, no solo de politica sino
del mundo y de la vida.*

Ejemplo del anticlericalismo constituyente fue Francisco Mugica, conocido
revolucionario, quien manifestd en el debate sobre el articulo tercero cons-
titucional que no importaba que lo identificaran como enemigo del clero
porque “lo consideraba el mas funesto, el mas perverso, enemigo de la patria”.”

De esta manera, la nueva Constitucion abordd cambios en materia religiosa
muy importantes que reflejaron el interés a restringir la participacion de “las
iglesias” en la sociedad. Su contenido se describe a continuacion.

Se les nego6 personalidad juridica, en concreto a la catdlica® (articulo
130); se les prohibio establecer o dirigir centros de ensefianza (articulo 3) y
tener 6rdenes monasticas (articulo 5); adquirir, poseer o administrar bienes
raices y los que tuvieran pasarian a dominio de la nacion (articulo 27); editar
publicaciones periddicas que comentaran asuntos politicos o informaran sobre
actos de las autoridades y funcionamiento de las instituciones (articulo 130).

A los ministros del culto se les prohibi6é patrocinar, dirigir o administrar
instituciones de auxilio a los necesitados, instituciones cientificas, difusion de
la ensenanza, ayuda reciproca o cualquier otro objeto licito (articulo 27); hacer
critica de las leyes, las autoridades o el gobierno, asociarse con fines politicos
(articulo 130); heredar por testamento (articulo 130); ademas se les considerd
como personas que ejercian una profesion sujetas a las leyes laborales; se

1 Liberales todos, los diputados radicales que pertenecieron al grupo obregonista fueron
mayoria; anarquistas algunos, fueron filosoficamente racionalistas y por tanto ateos. Hubieron
liberales mas moderados como los carrancistas, pero filosoficamente positivistas y por tanto
tendientes al ateismo; y también liberales puros, mids en la corriente que habia abanderado
José Maria Vigil, por tanto, enemigos del positivismo de los cientificos, espiritualistas, pero
igualmente hostiles a la Iglesia. Luis Fernando Bernal Tavares, Los catolicos y la politica en
Mexico, op. cit., p. 128.

" Idem.

5 Diario de los Debates (1960), 1, pp. 641-642, citado en José Miguel Romero de Solis, El
aguijon del espiritu, op. cit., p. 241.

16 Se habla en concreto de la Iglesia catolica porque los diputados en sus debates se
refirieron a esta institucion, sin tomar en cuenta otras iglesias. De hecho, el diputado Fernando
Lizardi recorddé que de los 15 millones de mexicanos, mis de 14 millones eran catolicos.
Véase Edgar Danés Rojas, Noticias del Edén. La Iglesia catdlica y la Constitucion mexicana,
op. cit., p. 38.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



158 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

reservaba el ejercicio ministerial a los mexicanos por nacimiento y se les
nego el derecho al voto activo y pasivo (articulo 130). Otras disposiciones
establecian la prohibicion de verificar actos del culto fuera de los templos
(articulo 24); el caracter laico obligatorio de la educacion tanto en escuelas
publicas como privadas (articulo 3); el desconocimiento del juramento como
forma vinculatoria de efectos legales (articulo 130); la invalidez oficial de los
estudios cursados en establecimientos dedicados a la formacion de ministros
del culto (articulo 3); la prohibicion de celebrar reuniones politicas en los
templos (articulo 24); ademads, se facultaba a las legislaturas de los estados
para determinar el nimero maximo de sacerdotes por entidad federativa
(articulo 130).

Sin duda lo anterior demuestra que la Asamblea Constituyente quiso
cambiar la norma constitucional debilitando o anulando la influencia de “las
iglesias” ya que no deseaba, en particular, que la Iglesia catolica siguiera
involucrada en asuntos politicos, educativos y econdmicos que habia tenido
anos atras. Por ello la nueva Constitucion, como se muestra en los articulos
mencionados, tendria como prioridad neutralizar a la institucion catolica para
dar paso a un Estado mas fuerte y soberano.

En opinion de Edgar Danés,"”” podemos decir que la legislacion quedo
limitada, en materia religiosa, en dos grandes bloques: el derecho a la libertad
religiosa y las relaciones del Estado con las instituciones religiosas. Estos dos
temas se convirtieron en la controversia principal del enfrentamiento entre
ambos poderes.

En este enfoque, las restricciones de libertad religiosa'® comprendieron:
educacion laica, tanto en escuelas publicas como en privadas; prohibicion a
las corporaciones religiosas y a los ministros de culto de establecer o dirigir
escuelas primarias, prohibicion de realizar votos religiosos y de establecer
ordenes mondsticas, celebracion del culto puablico, solo dentro de los templos,
los cuales “estarian siempre bajo la vigilancia de la autoridad”, y el ejercicio
del ministerio de culto se reservo a los mexicanos por nacimiento.

Las restricciones en materia de relaciones Estado-Iglesia comprendieron:
prohibicion a los ministros de culto, asociaciones o corporaciones religiosas
patrocinar, dirigir o administrar bienes raices y los que tuvieran pasarian al
dominio de la nacion, prohibicion a los ministros de culto o corporaciones
religiosas de patrocinar, dirigir o administrar instituciones que tuvieran por

7 Ibid., p. 380.
8 Escribo en cursivas libertad religiosa por la importancia que tomard para la Iglesia
catolica este derecho.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 159

objeto el auxilio de los necesitados, la investigacion cientifica, la difusion de
la ensenanza, la ayuda reciproca de los asociados o cualquier otro objeto
licito; desconocimiento del juramento como forma vinculatoria de efectos
legales, desconocimiento de la personalidad juridica de las agrupaciones
religiosas denominadas iglesias, consideracion de los ministros de los cultos
como profesionales sujetos a la legislacion correspondiente; limitacion en el
nimero maximo de ministros de culto en cada entidad federativa (algunas
solo permitieron uno por estado); prohibicion de los ministros de culto para
asociase con fines politicos; prohibicion de revalidar o dar reconocimiento
de validez oficial a los estudios realizados en establecimientos dedicados a la
formacion de ministros de culto; prohibicion a las publicaciones periodicas
para comentar asuntos politicos, informar sobre actos de las autoridades
sobre el funcionamiento de las instituciones publicas; prohibicion de que
las asociaciones publicas a tener alguna determinacion que las relacione con
alguna confesion religiosa; y prohibicion de celebrar reuniones politicas en
los templos.

Bajo estas dos grandes lineas restrictivas que la nueva Constitucion
establecio, fue que se generd un ambiente de abierta tension entre el naciente
Estado revolucionario y la Iglesia catdlica en lo particular. Tension que ya
se presentaba, como vimos, desde que Victoriano Huerta asumi6 el poder,
pero que acabd por acentuarse y complicarse con la promulgacion de la
Carta Magna de 1917.%

Libertad religiosa y separacion —no subordinacion— Estado-Iglesia fueron
las banderas por las cuales los representantes oficiales de la Iglesia catolica
lucharon no solo en calidad de dignatarios de una institucion, sino como
voceros de lo que, en su opinion, la sociedad catdlica mexicana demandaba.
En la 16gica de la institucion eclesidstica estos dos rubros fueron trastocados
en favor de un proyecto de nacion que excluia no solo a la Iglesia sino a los
propios catolicos y su derecho a ejercer la practica del culto en espacios de
caracter publico.

9 Para los revolucionarios, en especial los nortenos, los catélicos eran los enemigos,
los verdaderos oponentes a su proyecto de nacién, o de lo que ellos entendian como la
verdadera nacionalidad. En su logica, al laicado no se le podia compartir un minimo de la
gloria de forjar el nuevo México que nacia con la Revolucion y en ello no claudicarian, desde
que surgieron los primeros jefes “levantados” en apartadas zonas del noreste, hasta que se
consolidaron en el poder nacion. A los catolicos militantes habria que extirparlos, no habria
lugar a negociaciones, no se les permitiria ni se les aceptaria contribucion alguna, ni cultural,
ni historica, en el México revolucionario. Véase Luis Fernando Bernal Tavares, Los catolicos y
la politica en México, op. cit., pp. 126-127.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



160 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

En efecto, se trataba de dos proyectos de nacion, en apariencia incom-
patibles pues mientras uno buscaba la laicidad, el otro pretendia el “reinado
de Cristo en la sociedad”.

De esta manera, la caracteristica predominante en esta etapa fue el
antagonismo, porque la Iglesia intent6 revertir a toda costa las limitaciones
y restricciones constitucionales que afectaron, en términos generales, cuatro
rubros de su estructura como institucion dominante: personalidad juridica,
capacidad patrimonial, ejercicio magisterial y derechos politicos.

En este contexto, algunos prelados redactaron una carta dirigida a
Venustiano Carranza para expresarle su desacuerdo con los articulos rela-
cionados en materia religiosa de la nueva Constitucion. Su objetivo era la
defensa de la libertad religiosa que, en su opinion, esta normatividad no
estaba respetando:

Los sacerdotes catolicos de la Arquididcesis de México, confiados en la rectitud
del C. Presidente, y creyendo interpretar los sentimientos undanimes de todos los
sacerdotes y catolicos de la Nacion, acuden a Vd. respetuosamente para exponer
un hecho que interesa profundamente a fodos los habitantes de la Republica y
que requiere una solucion fundada y justa para que haga honor el buen nombre
de la Patria y su gobierno y proclame el culto a la verdadera libertad.”

La trascendencia de esta carta no es del todo clara, pero fue un reflejo
de la postura de los prelados ante el nuevo marco juridico defendiendo los
derechos de los catdlicos a la libertad de religiosa. De alguna manera dejaba
ver que el agravio se cometia a fodoslos mexicanos, por lo que su argumento
tenia un tema de justicia en el que no era un inconveniente exclusivo de la
Iglesia sino de la nacion en su conjunto. Se trataba de una vision totalizadora
que muy poco beneficiaba a ambas partes y que por el contrario podria
generar tensiones entre ambos poderes.

En este escenario, es importante tomar en cuenta que Carranza mostro,
en contrasentido, una politica mas moderada hacia la Iglesia, en la que dejo
ver una posicion tolerante al tener la intencion de no aplicar los preceptos
constitucionales en materia religiosa.?! Tal vez presionado por el gobierno de
Estados Unidos, quiso enarbolar que su administracion respetaba la libertad
religiosa y por ello fue mas conciliador en este tema. De hecho tuvo interés

% AHAM, “Carta de miembros de la Arquidiocesis de México a Venustiano Carranza, 10 de
septiembre de 1917, Fondo José Mora y del Rio, Caja 160, expediente 70. Cursivas del autor.
4 John Womack Jr., Historia de México, México, Critica, 2001, p. 202.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 161

en modificar el articulo 130 porque creia que la cuestion religiosa en la
Constitucion se habia tratado “con fanatismo colosal e intempestivo” pues
se “habia querido buscar una victima en el clero injustamente castigado”.*
No tuvo éxito.

Modificar o derogar los articulos constitucionales implicaba dejar fuera el
proyecto de nacion que la propia Revolucion aspiraba a consolidar: un Estado
laico en el que el poder de cualquier iglesia estuviese subordinado al propio
Estado. En este sentido la intencion de Carranza de modificar la Constitucion
estaba fuera de toda l6gica. Por un lado, los catdlicos anhelaban un pais donde
prevalecieren los valores religiosos y la moral cristiana como fundamento de la
sociedad, y por el otro, los constitucionalistas pretendian construir una nacion
ajena a cualquier doctrina religiosa limitando, en especifico, la capacidad de
accion de la institucion catodlica y sus representantes.

LA JERARQUIA CATOLICA MEXICANA
FRENTE A LA PROMULGACION DE LA CONSTITUCION DE 1917

En este escenario, el interlocutor principal de la Iglesia fue la jerarquia en el
exilio, que se convirtié en la principal vocera de la defensa de los derechos
de la institucion eclesial y de los propios fieles.

Se trataba de una agrupacion heterogénea en su composicion debido, entre
otras razones, al destierro al que se vio obligada una vez que la revolucion
nortefia mostrd senales de triunfo frente al régimen dictatorial de Victoriano
Huerta. Era un sector del clero secular disperso por la persecucion religiosa,
mermado por algunas defunciones e ideologicamente dividido por cuestiones
de edad y formacion.?

El exilio de los obispos y arzobispos del pais, iniciado desde 1914,
habia ocasionado problematicas diversas producto de una estancia que en
principio parecia corta pero que, para 1917 ya habia generado una percepcion
diferente en la que se cuestionaba la permanencia del clero mexicano en
algunos espacios de la Union Americana.? Lo que en su momento se presentod

2 Exposicion de motivos de la iniciativa para reformar el articulo 130 constitucional, Diario
Oficial de la Federacion, 21 de diciembre de 1918. Citado en Edgar Danés Rojas, Noticias del
Edén. La Iglesia catélica y la Constitucion mexicana, op. cit., p. 50.

# Véase Maria Gabriela Aguirre Cristiani, “Una jerarquia en transicion: el asalto de los pio
latinos al episcopado nacional”, Intersticios Sociales, nam. 4, El Colegio de Jalisco, 2012, p. 5.

2 San Antonio Texas fue el primer destino de la mayoria de los obispos. A esta didcesis
llegaron los obispos de Aguascalientes, Saltillo, Sinaloa y Zacatecas, asi como el abad de la

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



162 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

como una necesidad de solidarizarse con la causa religiosa mexicana, en el
transcurso del tiempo se fue debilitando pues no se veia cercano el retorno de
los prelados a sus didcesis. En esta logica, una parte del clero estadounidense
considerd la actitud del episcopado mexicano como de “pasiva y poco
responsable” en su intento de retornar a su jurisdiccion correspondiente.®

Cuando en febrero de 1917 se promulgo la nueva Constitucion el epis-
copado mexicano en el destierro se vio presionado a asumir una actitud mas
activa pero al mismo tiempo cautelosa pues estaba en juego su retorno al
pais. Por una parte un sector de ellos intent6 invalidar la nueva Constitucion,
apelando a la de 1857, pero, por otra, se busco la prudencia pues de ello
dependia el regreso a sus diocesis. Ya para entonces habian presiones de
las distintas instancias externas —Santa Sede y clero estadounidense— de que
el exilio debia llegar a su fin.?

Sobresalid en este escenario un grupo de prelados que por su formacion
y edad se caracterizaron por ser mas combativos, intransigentes y activos vy,
frente a la nueva Constitucion, adoptaron una actitud defensiva. Varios de ellos
se habian formado en el Colegio Pio Latinoamericano de Roma y pertenecian

Basilica de Guadalupe, quienes fueron acogidos por las Hermanas del Verbo Encarnado. La
Congregacion de los Misioneros del Inmaculado Corazon de Maria hospedo a los arzobispos de
México, Linares y Michoacan asi como al obispo de Chiapas y al vicario general de Querétaro.
Los conventos de las religiosas Ursulinas y del Espiritu Santo alojaron a los arzobispos de
Durango y Oaxaca y al administrador apostolico de Veracruz. El obispo de Campeche,
desterrado a Nuevo Orleans, se hospedo6 con las religiosas Ursulinas. Otros lugares de Estados
Unidos a los que recurrieron los obispos fueron San Francisco, Los Angeles y Chicago. El
arzobispo de Yucatin encontré refugio en La Habana, en el Convento de la Merced, donde
también se alojo en algiin momento el de México. En Europa, el arzobispo de Guadalajara y el
obispo de San Luis Potosi fueron recibidos por la Compania de Jests. Véase Yolanda Padilla
Rangel, Los desterrados. Exiliados catolicos de la Revolucion Mexicana en Texas, 1914-1919,
Aguascalientes, Universidad Autbnoma de Aguascalientes, 2009, pp. 74-90; Laura O’Dogherty,
“El episcopado mexicano en el exilio”, en Hilda Iparraguirre, Massimo Di Giuseppe y Ana
Maria Gonzalez Luna (eds.), Otras miradas de las revoluciones mexicanas (1810-1910), México,
INAH/ENAH/Juan Pablos Editor, 2015, p. 261.

» Archivo Arquidiocesis de San Antonio (AASA), Correspondencia entre el obispo Shaw a
Giovanni Bonzano, 3 abril 1916, México, Revolution Refugee priests (1916), caja 1.

% AASA, Correspondencia Giovanni Bonzano a Gasparri, abril 1916, México, Revolution
Refugee priests (1916), caja 1. Véase Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”,
op. cit., pp. 271-272. Los reportes de Giovanni Bonzano a la Santa Sede sobre el episcopado
mexicano en el exilio fueron francamente negativos, a tal grado que los hizo responsables
de la persecucion.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 163

a una generacion mas joven que buscaba poner en prictica el catolicismo
social. Uno de los interlocutores principales de este sector fue el arzobispo
de México, José Mora y del Rio, cuya postura se dejo ver desde los inicios de
la Revolucion como un defensor del mencionado catolicismo social, corriente
muy en boga en el periodo de finales del siglo XIX y principios del XX que
tuvo como eje rector atender la “cuestion social” que afectaba terriblemente a
la sociedad de la época. Esta postura provoco una militancia mas activa dentro
de las filas de varios miembros del episcopado que compartieron la idea y la
preocupacion de ejercer una accion social mas comprometida con la causa
de los grupos mas vulnerables como podian ser los obreros y campesinos.
Este grupo fue muy influyente y decisivo en las acciones que se adoptaron
una vez que lograron regresar del exilio y establecerse en sus sedes episcopales.
Entre los principales integrantes se encontraban los arzobispos de México,
José Mora y del Rio; el de Guadalajara, Francisco Orozco y Jiménez; el de
Michoacan, Leopoldo Ruiz y Flores; el de Linares, Francisco Plancarte, y el de
Yucatan, Martin Tritschler. Entre los obispos se podrian mencionar a los de
Cuernavaca, Manuel Fulcheri; Zacatecas, Miguel de la Mora; Aguascalientes,
Ignacio Valdespino; Leon, Emeterio Valverde y Téllez; Zamora, José Othon
Nunez; Chiapas, Gerardo Anaya; Sonora, Juan Navarrete, entre los mas
importantes. Todos ellos mostraron un significativo interés por practicar el
catolicismo social como un instrumento de accion que le diera a la Iglesia
mas presencia y fortaleza en la sociedad. Aunque fueron identificados como
catolicos sociales, no puede hablarse de un grupo homogéneo y unido.”
No obstante su importancia y su compromiso con la accion social, no se
observa una activa labor diplomatica de los prelados en el exilio, sino mas
bien una tensa calma que justamente se va a quebrantar con la promulgacion
de la Constitucion de 1917. La ausencia de oficio diplomatico tanto fuera como
dentro del pais se dejo ver en la nueva norma juridica que la Revolucion hizo
viable y en la que, como se ha visto, la Iglesia catolica sali6 muy afectada.
Por otro lado, cabe recordar la existencia de una postura contraria a la
de los exiliados representada en el ya mencionado vicario general, Antonio
Paredes, que mostraba simpatia por el gobierno de la Revolucion, lo cual se
dejo ver en la carta que el arzobispo de Michoacan, Ruiz y Flores, le escribio
desde Chicago al arzobispo de México, Mora y del Rio, con fecha 13 de
febrero de 1917, en la que el arzobispo manifestaba su preocupacion de que

¥ Maria Gabriela Aguirre Cristiani, ;Una bistoria compartida? Revolucion Mexicana y
catolicismo social, 1913- 1924, México, Imdosoc/ITAM/UAM, 2008. pp. 80-95.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



164 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

el vicario general se les “anticipara” a una declaracion publica con respecto
a la recién promulgada Constitucion. Era necesario que Mora y del Rio, decia
el arzobispo, se pronunciara pronto e impidiera que Paredes hiciera “algo
inconveniente que pudiera causar prejuicios muy dificiles de reparar”.®® Lo que
Ruiz y Flores queria, era evitar que se viera a la Iglesia dividida y doblegada
a las nuevas circunstancias totalmente adversas a la Iglesia. Paredes, aunque
no representaba el consenso del episcopado, si tenia cierta fuerza por su
cercania a los carrancistas.

Nuevamente se observa esta division en la jerarquia que en poco
ayudaba a un frente colectivo respecto del camino a seguir de cara a la
nueva normatividad que afectaba a la Iglesia. En este sentido, las cosas se
complicaban para los prelados quienes desde el exilio no mostraron un
liderazgo Gnico en su postura hacia la nueva Constitucion.

Esta desunion se dejo ver, una vez mas, en una carta que el ya mencionado
arzobispo de Michoacian les mando a los arzobispos José Mora y del Rio
y Martin Tritschler, haciéndoles saber su preocupacion por la situacion de
la Iglesia que, en su opinidn, lo importante era la wunidad y no tanto la
Constitucion. El arzobispo hizo mencion de establecer un modus vivendi
independiente de la ley, es decir, negociar el camino a seguir que no
perjudicara tanto al clero. Ello era reflejo de la problematica del episcopado
en el sentido de que se encontraba fisicamente disperso e ideologicamente
desunido.”

En Estados Unidos el clero mexicano no habia logrado ejercer la presion
necesaria para cambiar las cosas en México y, por otra parte, el gobierno
revolucionario radicalizd su postura con respecto a la Iglesia catdlica. En
esta dinamica el exilio se volvidé un problema para los intereses del clero. Se
fracturd, por asi decirlo, el statu quo de los desterrados, quienes se vieron
obligados a reaccionar ante la promulgacion de la mencionada Constitucion.

Pese a lo anterior, la respuesta de los prelados no fue lo suficientemente
agresiva como pudiera esperarse debido, muy probablemente, a la vulnerable
situacion que enfrentaba la jerarquia. Si querian regresar al territorio mexicano
tenian que ser cuidadosos en la forma de defender sus derechos.

La accion inmediata del alto clero mexicano ante la recién promulgada
Carta Magna fue elaborar un documento que se tituld “Protesta que hacen

# AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a José Mora y del Rio, Chicago 15 de febrero
de 1917. Caja 184, expediente 70.

¥ AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a José Mora y del Rio y a Martin Tritschler,
Chicago, 16 de febrero de 1917. Caja 184, expediente 70. Las cursivas son del autor.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 165

los prelados mexicanos que suscriben con ocasion de la Constitucion Politica
de los Estados Unidos Mexicanos publicada en Querétaro el dia cinco de
febrero de mil novecientos diecisiete”.*® En este documento, que en lo
sucesivo mencionaré como “Protesta”, se observa una postura mesurada con
tintes de molestia pero nada que pudiera parecer combativa o retadora al
gobierno revolucionario. El texto parece tener la intencion de ser inofensivo
y sOlo mostrar o explicar los “males” que habia sufrido la Iglesia a partir
del levantamiento armado y como esta institucion se habia doblegado a las
acciones de los revolucionarios padeciendo una “amarga situacion”.

Sin duda lo que la Iglesia catolica esperaba después de lo “sufrido”
con la Revolucion era vivir en armonia, asi se enunciaba en la “Protesta” al
mencionar que tanto “sacerdotes como el pueblo” creerian que la situacion
se calmaria y que se escucharian “los mandatos de la razon y la justicia” para
vivir en concordia y por fin reconocer la “libertad religiosa”. No obstante,
ello no fue posible.

Los prelados mencionaban que su actitud habia sido “tranquila y pacifista”
y lamentaban que ello no habia sido suficiente para “desarmar las pasiones”;
todo lo contrario, la Constitucion promulgada en Querétaro le habia otorgado
a la persecucion religiosa® un aval definitivo.

Se les arrebataba de pronto, argumentaba la “Protesta”, los pocos derechos
que la Constitucion de 1857 reconocia a la Iglesia como sociedad y a los
catolicos como individuos. Ante ese “despojo”, se preguntaban, ;como callar
y a su vez, como protestar?; cualquier pretexto podia servir para que se les
“tachara”, una vez mas, de conspirar contra la paz...

Senalaban que se limitaban a protestar “enérgica y decorosamente” a
pesar de cuestionar la validez de la Constitucion recién promulgada pues, en
su opinion, la asamblea que “dictd ese codigo” no representd a los diversos
grupos que existian en el pais. Su objetivo era defender “la libertad religiosa
del pueblo cristiano”, para lo cual anunciaban dos declaraciones formales. La
primera tuvo que ver con la aceptacion a la autoridad constituida, haciendo
hincapié en que ello no significaba “la aprobacion o aceptacion intelectual
y voluntaria de las leyes antirreligiosas” como tampoco que los catolicos
dejasen de trabajar legal y pacificamente por “borrar de las leyes patrias cuanto

3 AHAM, “Protesta que hacen los prelados mexicanos que suscriben, con ocasion de la
Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexicano publicada en Querétaro el dia cinco de
febrero de mil novecientos diecisiete”, Caja 91, expediente 42.

31 Las cursivas son para seflalar la etapa previa a la promulgacidon de la Constitucion
de 1917 como un periodo anticlerical en el que los principales miembros del clero catdlico
mexicano se vieron forzados a ir al exilio.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



166 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

lastimase su conciencia y su derecho”. La segunda se referia a senalar que
su Gnico movil era “la defensa de los derechos de la Iglesia y de la libertad
religiosa”. En favor de su postura, se preguntaban: ;qué quedaba de la libertad
de adorar a Dios?, ;no era eso destruir en su esencia la sociedad religiosa,
de suyo independiente del Estado?, sno era esclavizar al poder del Estado
no solo a la Iglesia, no solo al clero sino a todos los catolicos, a todos los
hombres que tuviesen religion?, sy hacer eso, no era tirania?

Manifestaron su oposicion al matrimonio como un contrato civil, a los
limites en el nimero de sacerdotes que cada legislatura local debia establecer
y al ejercicio del sacerdocio s6lo para los mexicanos de nacimiento. Con
estas medidas, la “Protesta” senalaba que se pretendia hacer imposible en
México la vida del sacerdote, quien ademas perdia sus derechos politicos.
Concluian que estas limitaciones eran “ataques a la misma religion y a la
libertad de profesarla”.

La “Protesta” finalizo subrayando el respeto a la libertad y por eso mismo
los prelados destacaban su apuesta por “una sana democracia” como el Ginico
camino que podia dar a la “patria un gobierno estable y firme que respetando
los derechos de todos, los equilibre y modere dando a cada quien lo que
le pertenecia”. Hacian un llamado para que los mexicanos se tolerasen en
sus diferentes opiniones y se respetasen reciprocamente sus derechos. Seria
entonces, concluyeron, cuando los gobiernos verian en la Iglesia “una ayuda
para el engrandecimiento de la patria”.

El texto fue elaborado el 24 de febrero de 1917 y firmado por los
arzobispos de México, Yucatan, Michoacan, Linares y Durango; los obispos de
Aguascalientes, Sinaloa, Saltillo Tulancingo, Zacatecas, Campeche y Chiapas
y los vicarios de Querétaro y Sonora.

En un balance general podemos decir que se dio cierta ambigiiedad en
el contenido de la “Protesta”, pues por una parte se planted una postura de
reconocimiento al gobierno revolucionario constitucionalmente establecido,
pero por otra, se dejo ver que la Iglesia no aceptaba los lineamientos
promulgados y que ello la “obligaba” a defender sus derechos y los de sus
fieles mediante la salvaguarda de la libertad religiosa.

Esta defensa a la libertad religiosa, de la cual los prelados consideraron un
“despojo”, se vinculaba con una defensa a todos los catolicos en el ejercicio
de sus derechos individuales retenidos por un estado que pretendia ser un
“tirano”. La lucha por esta libertad tenia mucho sentido, pues la Iglesia partia
del hecho de que todos los mexicanos eran catdlicos y con ello la libertad
tomaba un significado diferente: se vinculaba con la defensa no de las distintas
religiones, sino de la religion catolica. Una vez mas, ello era un reflejo de dos
posiciones encontradas: una laica contra una confesional.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 167

Asimismo, las dos “declaraciones formales” de la “Protesta” son muy
significativas porque la primera daba luz verde a que los laicos (cat6licos)
lucharan por la salvaguardia de su religion, y la segunda, a que se adoptase
como bandera la mencionada libertad religiosa. Dos formas de abordar la
defensa de la identidad catodlica frente al Estado laico.

En la logica catdlica, no era la lucha de la Iglesia contra un “Estado
represor”, era la lucha de “las iglesias” contra la imposicion de un Estado
laico que no queria aceptar la diversidad, la pluralidad. Esta postura era,
hasta cierto punto, enganosa pues, como ya dijimos, cuando se hablaba de
libertad religiosa, para la jerarquia significaba la libertad de practicar la religion
catolica en todos los ambitos de la vida.

La “Protesta” s6lo dejo constancia de la inconformidad de la jerarquia ante
un marco juridico hostil a la Iglesia pero, hasta donde se sabe, no genero
ningln tipo de impacto en el corto plazo que pudiese poner en conflicto
al gobierno revolucionario. Mas bien lo que se produjo como consecuencia
inmediata a la promulgacion del marco constitucional fue “acelerar” el retorno
de los prelados a sus didcesis, pues el exilio no habia favorecido la situacion
de la Iglesia en el pais, muy al contrario, se complicaba con los nuevos
articulos constitucionales.

Por su parte los prelados de la arquididcesis de México intentaron persuadir
a Carranza de lo ilegal y contradictorio de los articulos constitucionales en
materia religiosa. Tomando como ejemplo el articulo 130, le expusieron al
presidente su inconstitucionalidad con el argumento de que estaba en abierta
contradiccion con otros de la misma Carta Magna, en especial con el articulo
4, en el que se establecia que a ninguna persona se le podria impedir que se
dedicase a la profesion, industria, comercio o trabajo que le acomodase. En
este sentido, el propio 130 establecia justamente que los ministros de culto
eran considerados como “personas que ejercian una profesion”.

Respecto de los sacerdotes extranjeros que vivian en el pais, los prelados
sostuvieron que también el 130 se oponia con lo que establecia el articulo
14 en el que se mencionaba que ninguna ley tendria efecto retroactivo en
perjuicio de persona alguna. Los sacerdotes que llegaron al pais, decian los
prelados, estuvieron amparados por el articulo 4 de la Constitucion —en ese
momento vigente— respecto al ejercicio de su profesion, por lo que, en su
opinion, la prohibicion de ejercer el culto por el hecho de ser extranjeros iba
contra del espiritu y letra de la propia Constitucion.**

3 AHAM, “Carta al seiior don Venustiano Carranza, presidente Constitucional de los Estados
Unidos Mexicanos por parte de los sacerdotes catdlicos de la Arquidiocesis de México sobre
el articulo 130 de la Constitucion de 1917 del 5 de febrero de 19177, México, s/f, Caja 160,
expediente 70.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



168 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

Como se ha visto, Carranza no logré modificar este articulo pero en la
practica mostro tolerancia dejando de lado la aplicacion de la norma juridica
en materia religiosa. Pese a ello, el ambiente en general fue de tension e
inquietud por parte de los ministros catdlicos, sobre todo de quienes se
encontraban en Estados Unidos.

Una vez mas el arzobispo Ruiz y Flores mostr6 su preocupacion al escribir,
desde Chicago, a los arzobispos de México y Yucatin su parecer de que
la protesta tendria que ser “cautelosa” para no provocar problemas ante el
retorno de los prelados al pais. El mismo se preguntaba ;cuil deberia ser el
camino a seguir, actuar con suavidad, o con mas energia?*

Algunos prelados decidieron que habia llegado el momento de regresar de
manera silenciosa; unos pocos ya se habian adelantado y permanecieron en la
clandestinidad. En noviembre de 1917, nueve meses después de promulgada la
Constitucion, los obispos de Aguascalientes, Campeche y Zacatecas, asi como
el vicario de Querétaro, buscaron ingresar al pais de incognitos. Cruzaron
la frontera sin ser reconocidos y se dirigieron a la Ciudad de México, donde
permanecieron ocultos un tiempo hasta que pudieron volver a sus didcesis. La
excepcion fue el obispo Miguel de la Mora de Zacatecas, quien fue sorprendido
en Piedras Negras y deportado a San Antonio.*

Al ano siguiente, José Mora y del Rio, todavia en el exilio, festejo su
vigésimo quinto aniversario de su consagracion sacerdotal. En la catedral de
San Fernando se llevo a cabo una misa donde el obispo de la diocesis de San
Antonio ofici6 los servicios apoyado por un grupo de prelados desterrados.
El obispo John William Shaw elogio los esfuerzos y logros del arzobispo
de México en empenarse por mejorar las condiciones de vida y de trabajo
del pueblo mexicano. Por su parte, el papa Benedicto Xv, al igual que otros
miembros de la jerarquia catdlica, enviaron saludos personales y felicitaciones
a Mora y del Rio. The Southern Messenger, periddico catdlico de circulacion en
la frontera sur de Estados Unidos (Texas), describio la manera “insultante” en
la que el arzobispo de México habia sido expulsado de su pais, y reforzo la
idea de que el gobierno revolucionario habia ejercido una fuerte persecucion
religiosa contra los principales jerarcas de la Iglesia catdlica.®

% En AHAM, “Carta del arzobispo de Michoacidn a los arzobispos de México y Yucatin”,
Chicago, marzo 1917. Caja 89, expediente. 70.

3 Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 275. Yolanda Padilla
Rangel, Los desterrados. Exiliados catolicos de la Revolucion Mexicana en Texas, 1914-1919,
op. cit., pp. 74-90.

¥ “Catholic news from Mexico”, The Southern Messenger, 2 de febrero de 1919.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 169

Lo cierto fue que, pese a la Constitucion, todavia en 1918, seguian varios
prelados en el exilio sin que se lograse avanzar mucho en el tema del retorno.
La version de los desterrados contrastaba con la del clero estadounidense y
de la Santa Sede. En opinion de los primeros, todavia no estaban dadas las
condiciones para el regreso y como prueba de ello era que la incursion a México
tenia que realizarse en el mas completo sigilo; mientras que los segundos, ya
francamente molestos, sostenian que parte del problema de la persecucion
religiosa se debia a los propios jerarcas catolicos.* Esta situacion presiono a la
jerarquia a ser mas activa en su postura de regreso al pais pues, evidentemente,
ya no era tan bien vista por el clero estadounidense que consideraba que el
exilio habia sido demasiado largo. El costo de esa ausencia tuvo implicaciones
importantes: debilitamiento de una accion pastoral, vulnerabilidad ante la
propia feligresia, vacio de poder eclesial, y la promulgacion de una Constitucion
que establecia serios limites a “las iglesias”.

En abril de ese mismo ano, finalmente José Mora y del Rio logrd regresar
a México. Cruz6 por Laredo, permanecioé oculto con algunos parientes en
Guadalajara, y en octubre viajo a Tula, Hidalgo, parroquia que pertenecia
a su didcesis.’” El 5 de febrero del afio siguiente, en 1919, celebr6 una misa
pontifical® en la catedral con motivo de la fiesta de San Felipe de Jesus.
Coincidencia o no, su aparicion publica la llevo a cabo justo el mismo dia
que se habia promulgado la Constitucion dos anos atras.”

Sobresale, asimismo, otro escrito con fecha 12 de noviembre de 1918,
firmado por los arzobispos que conformaban el episcopado mexicano. Se
trataba de los senores arzobispos de Yucatan, Michoacan, Linares, Durango y
Guadalajara, quienes lanzaron lo que titularon “Acta de Chicago”, documento
que ademas conto con la adhesion de los arzobispos de México y Oaxaca.®

Por medio de esta “Acta” los prelados quisieron dejar en claro que la
intencion del episcopado mexicano no era restablecer “la antigua union del
Estado con la Iglesia” sino reclamar la plena libertad religiosa.* Libertad de

% AASA, Correspondencia Bonzano con Shaw y Gasparri, abril de 1916, Mexico revolution
refugee priests (1916), caja 1.

¥ Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 260.

3 Misa de pontifical: misa solemne celebrada por un obispo o por un prelado que goza del
privilegio de mitra y baculo. “Misas” en [http://www.diocesisdecanarias.es/preguntarespuesta/
sacramentos/021¢4¢984b094da03.html], fecha de consulta: 15 septiembre de 2016.

¥ “Archbishop of Mexico Mora reinstalled in his See”, The Souther Messanger, 13 de
febrero de 1919.

0 AHAM, “Acta de Chicago”, Fondo José Mora y del Rio. Caja 71, Expediente 20.

1 En esta ocasion las cursivas aparecen en el texto.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



170 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

la que gozaban paises como Estados Unidos, Canada, Australia, Cuba, Brasil,
Holanda y otras naciones democraticas. En su opinion, la libertad religiosa
implicaba: libertad de ensenanza sin que se “atacasen las creencias”; libertad
de asociacion para cualquier fin religioso; capacidad legal de las asociaciones
religiosas; el no limitar los derechos civiles de nadie por motivos religiosos; que
los sacerdotes pudiesen gozar de todos los derechos civiles; y que las legislaturas
locales no tuviesen facultad de dictar leyes relativas a asuntos religiosos.

En otros dos apartados solicitaban, también, la devolucion de los templos,
casas episcopales y demas inmuebles que desde 1913 le habian sido despojados
al clero concluyendo que para lograr lo anterior “era indispensable pedir la
legitima derogacion de las leyes que los lesionaban”.

La importancia de este documento estribaba en que fue firmado o avalado
por los principales lideres del episcopado mexicano, quienes establecieron
como punto de partida para lograr la “paz religiosa” en México, la libertad,
aclarando que ésta era un requisito de cualquier pais democratico. El mensaje
que se mandaba con ello era descalificar al gobierno revolucionario como un
gobierno poco democritico, pues la libertad religiosa no se estaba respetando.
En resumen, este concepto implicaba, en su logica, suprimir los articulos
constitucionales que les afectaban, situacion que no alteraria la relacion Estado-
Iglesia ya que era la “defensa de derechos basicos de cualquier individuo en
un pais civilizado”.

Ambos documentos representaron la postura del alto clero mexicano con
interés de dejar constancia de su desacuerdo al nuevo orden constitucional.
Fueron documentos que tuvieron, aparentemente, un bajo impacto porque
las circunstancias del momento no favorecieron una accion mas contundente.
Desde el exilio no se podia lograr mucho, y mas bien fue el retorno a México
lo que se convirti6 en una prioridad. Sin embargo, a nivel discursivo la
estrategia para enfrentarse a los nuevos lineamientos juridicos fue la defensa
de la libertad religiosa.

LOS LAICOS Y EL ORDEN SOCIAL CRISTIANO

Los mismos prelados que firmaron el “Acta de Chicago”, dias antes de darla
a conocer, el 1 de noviembre de 1918, elaboraron un documento en el que
dieron instrucciones a sus respectivos vicarios sobre la accion a seguir con
respecto a la nueva realidad que la Iglesia vivia. En una “Carta colectiva a
los Vicarios” *? los arzobispos hicieron importantes declaraciones en las que

12 “Carta colectiva a los Vicarios” [Chicagol, 1 de noviembre de 1918, en “Fuera de la Iglesia
no hay salvacion”, Documentos eclesidsticos con ocasion de la Constitucion mexicana de 1917,

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 171

justificaban la actuacion de los fieles en la defensa de la libertad religiosa.
Basandose en el argumento de que el Estado no podia legislar sobre religion,
consideraban que era licito que los catdlicos “trabajasen por reconquistar la
libertad arrebatada”. Dejaban en claro que en calidad de obispos “debian
encaminarse a la defensa de esa libertad apoyandose en los derechos del
hombre a quienes les correspondia seguir los lineamientos que la autoridad
eclesiastica les establecia”.

Plantearon dos acciones. La primera se referia a su deber de persuadir a los
catolicos a que ejercitasen su libertad con prudencia pero con resolucion. La
segunda, para recordarles la obligacion que tenian con la Iglesia y el derecho
que les asistia respecto del Estado de reconquistar, por todos los medios
licitos, la libertad religiosa. En este Gltimo punto enfatizaron que era legitimo
a los catdlicos “ejecutar aquellos actos prescritos, que no fuesen contrarios a
la conciencia; pero cuando fuese contra ella, se [debial no hacerlos aunque
por esta negativa sobreviniesen mayores dafos”. En resumen, incitaban y
avalaban la oposicion a todo acto que atacara la multicitada /ibertad religiosa,
haciendo hincapié en que, en calidad de ciudadanos, los catdlicos tenian la
obligacion de reivindicar dicha libertad.

La importancia de esta carta se dejo ver en el papel protagonico que
los prelados les otorgaron a los laicos, quienes serian los que estarian en
condiciones de defender su derecho libertario y tomar acciones encaminadas
a no permitir el cumplimiento del marco constitucional. Este, tal vez, fue el
efecto inmediato que la Carta Magna produjo haciendo posible la presencia de
grupos u organizaciones catolicas que representaron los intereses de la Iglesia
en un escenario de gran vulnerabilidad para la jerarquia.

Resurgieron con fuerza organizaciones como las Damas Catdlicas, la Aso-
ciacion Catolica de la Juventud Mexicana, los Caballeros de Colon y la Union
Nacional de Padres de Familia, entre las mas importantes que adoptaron
un perfil combativo frente a la nueva Constitucion. Si bien casi todas estas
organizaciones tuvieron su origen antes de la promulgacion de la Carta
Magna,® lo cierto fue que su accion y liderazgo se empezd a percibir con
mas vigor después de 1917 y en concreto a partir de 1919 cuando se logro
que el episcopado mexicano regresara al pais. Estas fueron organizaciones

Escuela Tipografica Salesiana, México, 1920, pp. 38-43. Referencia 85, A-I-46 (Biblioteca del
Seminario Conciliar de México).

# Los Caballeros de Colon se establecieron en México en 1905; la Union de Damas
Catdlicas se fundd en 1912; la Asociacion Catolica de la Juventud Mexicana nacié en 1913 y
la Union Nacional de Padres de Familia se constituyd en 1917.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



172 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

que trabajaron muy vinculadas con la jerarquia y que sirvieron de apoyo para
reconstruir el orden social cristiano, principal objetivo de los lideres eclesiasticos.

Cabria aclarar que la actividad de los laicos siempre habia sido necesaria,
pero en ese momento su labor era aiin mas importante ante la imposibilidad
juridica de actuar del clero catolico. Este veia con gran preocupacion los
riesgos de la nueva Constitucion como lo podian ser la escuela laica, la prensa
liberal y socialista, los espectaculos inmorales y las agrupaciones obreras laicas
o socialistas que intentaban “arrancar el sentido religioso a la sociedad”.*
En opinion de algunos jerarcas, se tenia que trabajar por restaurar a Cristo
Jesus en la familia, en la escuela y en la sociedad, y una forma de hacerlo
era a partir de la cooperacion de las asociaciones seglares guiadas por la
autoridad e inspiradas en el catolicismo social. En otras palabras, este tipo
de organizaciones tuvieron como fin coadyuvar en la solucion del problema
social, creando conciencia de que la alternativa era seguir los principios
catolicos de amor, caridad y justicia para mejorar la condicion de vida de los
catolicos en general.

LA SANTA SEDE Y EL CLERO ESTADOUNIDENSE

En todo este proceso, es importante anadir la reaccion de la Santa Sede respecto
de la promulgacion de la Constitucion mexicana y a las acciones de la jerarquia
en el extranjero. El 15 de junio de 1917, el papa Benedicto Xv publicoé una
carta dirigida a los obispos y arzobispos del pais avalando la “Protesta” que
los prelados dirigieron al gobierno de México en los siguientes términos:

[...] al protestar, obligados por la firme conciencia de vuestro deber, contra las
injurias inferidas a la Iglesia y el detrimento causado a los intereses catolicos,
habéis cumplido una obra evidentemente propia de vuestro oficio pastoral y
muy digna de nuestro elogio; y que os sirva de consuelo saber que en vuestros
temores y aflicciones os acompanaremos siempre con especiales muestras de
nuestro paternal amor y nada omitiremos de todo aquello se ceda en nuestro
sostén y ayuda.®

En este documento se observa el apoyo y la aprobacion, al parecer

incondicional, del papado a la causa mexicana reconociendo la situacion

# gl sindicato obrero y la accion social”, Archivo Social, vol. 111, nam. 41, 1922, pp. 1-6.
 “Benedicto PP. XV a los arzobispos y obispos de los Estados Unidos Mexicanos”, Roma
cerca de San Pedro, 15 de junio de 1917, en “Fuera de la Iglesia no hay salvacion”, op. cit.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 173

problemdtica en la que se encontraban. Sin embargo, ello no significo en
los hechos el respaldo absoluto al exilio de los prelados mexicanos; muy
al contrario, ya para fines de 1917 la Santa Sede mostraba su preocupacion
y desconcierto por ver una actitud poco favorable al retorno por parte de
algunos miembros de la jerarquia en el extranjero. Situacion que incidio en la
busqueda de mecanismos, por parte del Vaticano, que aceleraran ese regreso.
No obstante, la preocupacion se fue diluyendo hacia 1919, afo en el que se
logro6 el retorno de casi todos los prelados.

Bajo términos parecidos, el arzobispo de Baltimore, James Gibbons,
dirigi6 una carta a la jerarquia mexicana manifestando su inconformidad con
la recién promulgada Constitucion de 1917 ya que atentaba contra la libertad
religiosa y despojaba los derechos de la ciudadania:

El principio fundamental sobre el que descansan nuestras instituciones, es la
libertad para adorar a Dios segln el dictado de la propia conciencia y sin estorbar a
los derechos de los demas. La religion catodlica es la de la gran mayoria del pueblo
mexicano. Si no fuera porque los mexicanos estan aplastados por el tacon de una
minorfa armada y desenfrenada, no habria sido posible darle la apariencia de
ley a un documento tan repugnante a los sentimientos mas sagrados del pueblo
mexicano y a los que todo mundo civilizado tiene de la libertad y la justicia.

Claramente el derecho principal que el arzobispo de Baltimore defendia
era el de la libertad; en la mentalidad del clero catblico estadounidense
no cabian las limitaciones que el Constituyente de Querétaro impuso a las
iglesias. Independientemente de la relacion conflictiva Estado-Iglesia que se
daba en México, a los ojos de los jerarcas estadounidenses, el tema no era
ese, sino el de la libertad de conciencia y por ello calificaron a la Carta Magna
de “documento tan repugnante”. Su solidaridad con el clero mexicano se dio
en términos de apoyar una causa justa de /libertad, sin tener en cuenta el
problema de la relacion entre estas dos instancias.

Este respaldo también se observo a escala internacional. Diversos miembros
de la Iglesia catolica mostraron su rechazo a la nueva Constitucion mexicana.
Fueron los casos de obispos de Francia, Espana, Cuba, Brasil, entre otros. La
problemitica del clero mexicano traspaso fronteras.*’

“ AHAM, “Protesta de los Illmos. y Rmos. Sefores Arzobispo de los Estados Unidos de
América”, Fondo José Mora y del Rio. Caja 160, expediente 56.
7 Documentos eclesidsticos con ocasion de la Constitucion mexicana de 1917, op. cit.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



174 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

EL RETORNO: EL REINICIO DE UNA LUCHA...

El ano de 1919 fue clave para la reorganizacion de la cipula de la Iglesia
catblica. En gran medida Carranza contribuyd mucho a ello, pues dio senales
de estar poco dispuesto a forzar el cumplimiento de la ley, lo que generd
un ambiente mas conciliador respecto de la presencia del clero en el pais.®
Ello, evidentemente, favorecio la posibilidad del retorno aunque existio la
preocupacion de algunos prelados a las posibles represalias por haber firmado
la “Protesta”. De alguna manera se percibia que las condiciones todavia no
eran las 6ptimas y la desconfianza en el régimen revolucionario persistia.

Un hecho alentador fue la llegada de monsenor Burke a México. Se
trataba de un clérigo canadiense, quien habia sido capellan en el ejército
inglés durante la guerra y ocupaba el cargo de presidente de The Catholic
Church Extension Society en Canada.” La prensa registrd su arribo a la Ciudad
de México en enero de 1919 y aunque sus intenciones no han quedado
claras, lo cierto fue que su estancia contribuy6 al retorno de los prelados
al pais. Algunos jerarcas se preguntaron sobre las atribuciones o facultades
del clérigo pues desconocian el proposito de su estancia en el pais; fue el
caso del arzobispo Leopoldo Ruiz y Flores, quien le escribio a José Mora y
del Rio sobre el asunto.”® A pesar del desconcierto que pudo haber causado
en algunos sectores del clero mexicano, las gestiones de monsefor Burke
tuvieron resultados.>!

Burke se entrevistd con el presidente Carranza y segin El Universal, se
limit6 a hacerle ver la necesidad de normalizar las relaciones con la Iglesia
y permitir la vuelta de los prelados para atender a sus didcesis. El periodico
aseguraba que este interlocutor, a quien le otorgd el papel de delegado
apostolico, habia facilitado un acuerdo del gobierno con la Iglesia.”® La
informacion gozo de gran credibilidad pues la celebrada entrevista coincidio
con la aparicion publica del arzobispo de México y con el regreso a su sede
de los obispos de Zacatecas y Leon.>® Burke abandon6 la capital el 12 de
febrero de 1919.

“ Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 275.

© Ibid., p. 277

% AHAM, Carta de Leopoldo Ruiz y Flores a Mora y del Rio. Caja 189, expediente 70.

! Maria Gabriela Aguirre Cristiani, ;Una historia compartida? Revolucion mexicana y
catolicismo social, 1913- 1924, op. cit., p. 60.

2 “Un delegado de S.S. Benedicto XV estd en México”, El Universal, 3 de enero de 1919, p. 1.

> Laura O’Dogherty, “El episcopado mexicano en el exilio”, op. cit., p. 277.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



La jerarquia catolica en el exilio frente al nuevo marco juridico... 175

A partir de este suceso, los prelados que ain permanecian en el exilio
obtuvieron permiso de regresar. Fueron los casos de los arzobispos Martin
Tritschler (Yucatin); Francisco Plantarte (Linares); Leopoldo Ruiz y Flores
(Michoacan); Francisco Orozco y Jiménez (Guadalajara); y de los obispos,
Francisco Benegas Galvan (Querétaro) y Francisco Uranga (Sinaloa).

Para principios de 1920, la mayor parte del episcopado mexicano ya se
encontraba en sus sedes eclesidsticas para trabajar en un proyecto comun:
restaurar el orden social cristiano. Ciertamente el exilio y la Constitucion de
1917 habian mermado la situacion de la jerarquia, la consigna era que se
tenian que redoblar los esfuerzos y actuar con mesura pero con decision,
pues los “males” estaban a la vista. El reto principal era consolidar la accion
social catolica para hacer frente al Estado laico propuesto en el Constituyente
de Querétaro.

Los anos siguientes (1920-1924) fueron de trabajo duro por parte de la
jerarquia; los avances fueron importantes en términos de presencia de la Iglesia
en la sociedad. Esta etapa terminé con la llegada de Plutarco Elias Calles al poder,
quién puso fin al periodo de la complacencia con la Iglesia. La Constitucion
de 1917 se hizo cumplir.

A MANERA DE CONCLUSIONES

La Revolucion mexicana reavivo los sentimientos anticlericales ya mostrados
en el siglo XX, lo que propicidé un proceso de persecucion religiosa cuya
cara mds notoria fue el exilio al que se vieron obligados a realizar la mayor
parte de los miembros de la jerarquia catolica. Este exilio se concibio, en
una primera instancia, como un proceso temporal breve, lo que no sucedio
provocando desconcierto y tintes de molestia por parte del clero catolico
estadounidense. El arzobispo de San Antonio, John Shaw, fue el que mas
“padeci6” la presencia del clero mexicano en su didcesis, aunque su ayuda,
hasta donde se sabe, fue solidaria con la causa mexicana.

En términos generales, tres aflos después de la llegada de la jerarquia a
la Union Americana, tuvo lugar la promulgacion de la Constitucion de 1917,
sin duda un duro golpe a la Iglesia catdlica mexicana por el contenido de
varios articulos de corte anticlerical que coartaban su libertad de accion e
incluso la desconocian.

En el corto plazo la jerarquia no pudo hacer mucho en relacion con la
nueva Carta Magna pues no estaba en condiciones de enfrentarse al régimen
de la Revolucion. No se quedo callada pero su voz no perme6 en favor suyo.

Politica y Cultura, otono 2017, niim. 48, pp. 151-176



176 Maria Gabriela Aguirre Cristiani

Dos documentos sobresalieron en este sentido: la “Protesta” y el “Acta de
Chicago”, por medio de los cuales defendi6 su derecho a la libertad religiosa.
Libertad que, en su opinion, tenia que ver con los derechos a la educacion
catolica, a establecer escuelas confesionales, a expresarse en espacios publicos
y a la existencia de 6rdenes mondsticas, entre los principales.

El exilio no facilitod las cosas, por el contrario, complicoé una respuesta
eficaz y agresiva porque el tema del retorno estaba de por medio. La
Constitucion propicié un “despertar” a buscar mecanismos de regreso al pais,
mas que a reaccionar enérgicamente contra el mandato constitucional. En
efecto, el ambiente que se respiraba era de cierta vulnerabilidad, lo que dio
pie a priorizar los objetivos.

Por otra parte, se observa un clero dividido que tampoco posibilitd una
respuesta en comun a las adversidades que el proceso revolucionario imponia.
La desunion fue un factor que contribuy6 a no tomar medidas consensuadas,
lo que finalmente se convirtié6 en un obstaculo en la defensa de su causa.

La Santa Sede y el clero catolico de Estados Unidos terminaron presionando
el fin del exilio. Desde afuera no se habia logrado mucho, todo lo contrario,
ahora la jerarquia se enfrentaba a un marco constitucional adverso que
dificultaba su retorno. No obstante, el gobierno de Carranza no fue lo sufi-
cientemente hostil hacia la Iglesia y termind por aceptar el retorno de los
prelados a sus diocesis.

El resultado de todo este proceso no se puede esquematizar en una historia
de victimas y victimarios. La Iglesia es una institucion compleja y dinamica
que no quitd el dedo del renglon en exigir la derogacion de los articulos
constitucionales en materia religiosa y para ello su bandera principal de lucha
fue la defensa de la libertad religiosa. Una libertad que, en su opinion, la
nueva Constitucion no respetaba.

Politica y Cultura, otonio 2017, niim. 48, pp. 151-176



