
Ana Lau Jaiven*
Roxana Rodríguez Bravo**

El sufragio femenino 
y la Constitución de 1917. Una revisión

Women’s suffrage and the Mexican 
Constitution of 1917. A historical review

* Profesora-investigadora, Departamento de Política y Cultura, UAM-Xochimilco, México 
[aljaiven@correo.xoc.uam.mx].

** Museo de la Mujer, México [roxibravo@hotmail.com].

Resumen

Este trabajo tiene como objetivo analizar las diversas perspectivas políticas que 
enmarcaron los debates sobre el derecho al voto de las mexicanas durante el primer 
cuarto del siglo XX. Recordemos que el sufragio universal en el país fue aprobado 
hasta 1953. En este ensayo nos acercamos sólo a las primeras mujeres que sostuvieron 
argumentos distintos sobre el sufragio femenino; posturas a favor y en contra, e 
incluso divergentes y hasta similares sobre este proceso. A partir de este recorrido 
se observan los procesos de construcción de ciudadanía para las mujeres. 

Palabras clave: sufragio, política, mujeres, ciudadanía, legislación.
 

Abstract

The aim of this paper is to analyze the political views that shaped the debates 
about women’s right to vote during the first decades of the twentieth century in 
Mexico. Universal suffrage was finally approved in 1953. We examine the diverse 
and sometimes contradictory arguments both in favor and against women’s suffrage, 
that were sustained by the women who were protagonists in this struggle. This will 
provide us with insight into one aspect of the broader process of the construction 
of women’s citizenship. 

Key words: suffrage, politics, women, citizenship, legislation.

Artículo recibido: 15/02/2017
Apertura del proceso de dictaminación: 02/03/17
Artículo aceptado: 17/08/17



58

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

l 17 de octubre de 1953 se reconoció el derecho 
a votar y ser votadas para las mexicanas. Este 

derecho fue alcanzado tardíamente en comparación con otros países del 
mundo, luego de una larga lucha emprendida por las sufragistas que inició 
desde antes del siglo XX. En los estudios históricos, este tema se centra en 
la descripción de algunas mujeres extraordinarias y de grupos organizados 
que transgredieron el orden de género; también se examina a las feministas 
sufragistas que demandaron el voto y se analizan sus argumentaciones. Sin 
embargo, no se ha discutido suficientemente acerca de qué tipo de sufragio, 
en qué condiciones lo solicitaban, y cuál fue su impacto en las discusiones 
que tuvieron lugar entre los constituyentes de 1917 y la respuesta que dieron 
algunas mujeres años después. 

Entre las diversas posturas políticas que se enfrentaron se enmarcan los 
debates que sobre el derecho al voto esgrimieron durante la lucha por el 
acceso al sufragio en el siglo pasado. En este trabajo nos acercamos a aquellas 
que sostuvieron argumentos diferentes sobre el voto femenino tanto en favor 
como en contra y analizamos cómo expusieron sus puntos de vista. Este 
examen se cruza también con los procesos de construcción de ciudadanía 
para las mujeres, con la finalidad de conocer la trayectoria de lucha por el 
voto femenino en nuestro país desde una perspectiva ampliada.

¿En qué sentido se dieron las discusiones?, ¿cómo respondieron los y 
las sufragistas a las posturas de quienes no aceptaban dicho derecho? Son 
algunas preguntas que intentamos responder en este trabajo a fin de conocer 
los razonamientos de ambos bandos. 

introducción

E

Si la mujer es compañera del hombre, y su igual, no hay 
motivo plausible para que lo abandonemos a la hora 
de decidir la suerte definitiva o temporal de la Patria. 
¿Con qué derecho nos quejaremos de los resultados 
mañana, si hoy no hacemos nada de nuestra parte?

Hermila Galindo1 

1 La mujer moderna, 16 de septiembre de 1915.



59El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

El concepto de ciudadanía2 se ha “[...] transformado en un lema popular 
y/o una estrategia política para quienes luchan por la democracia política 
en las calles”.3 La ciudadanía entraña, en un primer momento, acceso a 
igualdad de derechos políticos y éstos se ejercen en el espacio público. De 
aquí que nos enfrentemos a un primer dilema: las mujeres, si bien actúan 
en lo público, no son reconocidas en él, y no se consideraron ciudadanas, 
por lo mismo no podían acceder al voto. La universalidad de derechos tan 
preciada por los logros obtenidos desde la Revolución francesa, no significó 
un cambio para las mujeres, quienes no fueron pensadas dentro de dicha 
universalidad. Transcurrirá tiempo para que ellas tomen conciencia de su 
exclusión del ámbito público político y luchen a escala mundial por ser 
incluidas. De acuerdo con Antje Wiener –quien cita a Marshall–,4 la ciudadanía 
se ha construido a lo largo del tiempo y “no se reduce a una interpretación 
de los derechos de acuerdo con ciertos principios sino que también es una 
práctica”, y en ésta intervinieron las mujeres de manera marginal.

Estrechamente vinculado con el concepto de ciudadanía, el sufragio fue 
un asunto que importó a un sector de mujeres de clase media ilustrada, que 
consideraban que el acceso a la vida pública/política tenía que empezar por 
el derecho a elegir y ser electas; por tanto, consideraron que el sufragio les 
abriría las puertas de entrada a la democracia y a la ciudadanía. 

En México, desde fines del siglo XIX existen referencias de demandas 
de algunas mujeres por el acceso a la educación superior, al trabajo y a la 
participación política en igualdad de condiciones con los varones. La exclusión 
de las mujeres de la política las dejaba fuera del ejercicio de la ciudadanía y con 
ello eran percibidas como seres menores de edad que debían ser cuidadas y 
protegidas; mientras que el hombre fungía como jefe de la familia sobre el que 
descansaba el ejercicio de sus funciones cívicas –entre las que se encontraba 
el de sufragar–; a la mujer se le reservaba la educación con fines prácticos, 
debía ser esposa y madre virtuosa de los hijos de la república. En el terreno 

2 La ciudadanía puede ser definida como la relación política entre un individuo y la 
comunidad política a la que pertenece, en virtud de la cual el individuo es miembro de 
pleno derecho de esa comunidad y le debe lealtad permanente. El estatuto de ciudadano 
es, en consecuencia, el reconocimiento oficial de la integración en la comunidad política. 
Adela Cortina, Ciudadanos del mundo. Hacia una teoría de la ciudadanía, Madrid, Alianza 
Editorial, p. 39.

3 Antje Wiener, “La ciudadanía como estrategia política”, La Ventana, Universidad de 
Guadalajara, núm. 5, 1997, p. 15.

4 T.H. Marshall y Tom Bottomore, Ciudadanía y clase social, Madrid, Alianza Editorial 
(traducción: Antonio Bonanno), 2005, p. 21.



60

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

jurídico, de acuerdo con el Código Civil de 1884, estaba subordinada al varón, 
sin autonomía de actuación.5 Este “deber ser femenino” no era aceptado por 
todas las mujeres, ello las llevó a inconformarse y a iniciar un movimiento 
para conseguir ser reconocidas como ciudadanas. 

El sufragismo se define como la reivindicación por el derecho al voto para 
las mujeres en todo el mundo. Esta corriente que demandó la adquisición de 
derechos políticos no sólo se limitó al sufragio, sino cuestionó a la sociedad 
que excluía a la mitad de la población del ejercicio de la ciudadanía y por 
lo tanto de su integración a la vida pública, y con ello exigió cambios en el 
orden de género imperante al vincularse con el feminismo.

La demanda por el sufragio femenino tuvo su momento destacado en los 
debates que se produjeron en tiempos de la Revolución mexicana en dos 
ocasiones específicas: primero en Mérida, Yucatán –en el Primer Congreso 
Feminista de 1916–, y luego durante el Congreso Constituyente de 1917.6 
Después de que en éstos no se alcanzó ese derecho, encontramos mujeres 
empeñadas en seguir pugnando por acceder al voto.

por el sufragio en méxico

El siglo XX mexicano vio aparecer movimientos de oposición contra el régimen 
de Porfirio Díaz, que resultaron numerosos y que se extendieron a lo largo 
de la república. El sufragio era conflictivo y Díaz se encargaba de manipular 
los comicios, en los cuales apenas si votaban algunos varones. El sufragio 
efectivo, tema del antirreleccionismo encabezado por Francisco I. Madero, no 
contempló a las mujeres, a pesar del apoyo que muchas de ellas brindaron 
a partir de su proselitismo y de la formación de clubes antirreleccionistas.

Al tiempo que hubo mujeres que exigían el acceso al sufragio, había otras 
que se reunían a conspirar para derrocar a Díaz. El periodo de 1900 a 1910 
se caracterizó por una mayor incorporación de mujeres a la oposición que, 
si bien no todas pugnaron por el sufragio, ejercieron ciudadanía a través de 
la participación abierta en el espacio público cobijadas por los movimientos 
contra el régimen. 

En 1910 encontramos tímidas demandas para obtener el voto femenino. 
Francisco I. Madero, quien encabezó el movimiento antirreleccionista en contra 

5 Véase Código Civil de 1884 que establecía la obligación de la mujer a obedecer al padre 
o marido tanto en lo doméstico como en la educación de los hijos y la administración de los 
bienes [https://archive.org/details/Harvard_University].

6 Hubo más discusiones pero nosotras sólo mencionaremos esas dos ocasiones.



61El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

de Porfirio Díaz en la presidencia, potenció las expectativas de algunas mujeres 
quienes –para apoyarlo en su llegada a la presidencia– demandaron el sufragio. 
La “primera sociedad política feminista en México, formada a fines de 1910 
con el objetivo de trabajar por la exaltación del Sr. Francisco I. Madero a la 
presidencia y por los derechos de la mujer”, se denominó Hijas de Cuauhtémoc, 
exigió intervenir en las elecciones, pero su petición no fue escuchada.7

En mayo de 1911 varios cientos de mujeres firmaron una carta para el presidente 
interino De la Barra donde reclamaban el voto para la mujer, señalando que 
la Constitución de 1857 no las excluía de dicho derecho, puesto que no hacía 
mención al sexo de los votantes.8 

Las mujeres formaron parte de los clubes antirreleccionistas durante la 
primera etapa de la revuelta armada (1910-1912) actuando como correos, 
espías, enfermeras, periodistas e incluso tomando las armas y también 
como soldaderas haciendo trabajo doméstico y solucionando los problemas 
cotidianos en los campamentos.9 Al triunfo de Madero se integraron a 
participar en el nuevo régimen que parecía ofrecer una mayor democracia, 
que quedó truncada con el asesinato del líder en 1913. Algunas seguidoras 
continuaron perteneciendo a algunos clubes, otras se insertaron a colaborar 
con las distintas facciones revolucionarias: zapatismo o carrancismo y otras 
abandonaron la lucha. 

Otro hito importante en la trayectoria del feminismo sufragista mexicano 
lo constituyen los dos congresos feministas llevados a cabo en Yucatán en 
enero y en noviembre-diciembre de 1916; promovidos por el gobernador 
carrancista Salvador Alvarado, quien buscaba contrarrestar la influencia que 
el clero tenía entre las mujeres, mediante la educación y el trabajo; convocó 
a maestras de todo el país para discutir sobre cuestiones educativas, “[...] con 
el fin de auscultar el corazón de la mujer mexicana, conocer sus aspiraciones 
y encauzar sus tendencias”.10 Los temas que se debatieron giraban en torno a 

7 “Historia del feminismo en México”, La Vida. Revista mensual ilustrada, México, núm. 4, 
vol. I, mayo 1923, p. 11. Entre las participantes estaban, entre otras, Dolores Jiménez y Muro, 
Julia Nava de Ruisánchez, Inés Malváez y María Arias Bernal.

8 Frederick C. Turner, “Los efectos de la participación femenina en la Revolución de 1910”, 
en Historia Mexicana, México, núm. 64, abril-junio, 1967, p. 611.

9 New York Times, 10 de mayo de 1911.
10 José Domingo Ramírez Garrido, Al margen del feminismo, Mérida, Yucatán, Talleres 

Pluma y Lápiz (prólogo de Agustín Aragón; epílogo de Gerardo Murillo Cornado –Dr. Atl), 
1918, p. 43.



62

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

lo medios sociales encaminados a manumitir a la mujer; el papel de la escuela 
primaria en la reivindicación femenina; cómo el Estado debería preparar a la 
mujer para que se integrase al progreso y, por último, cuáles funciones públicas 
podía y debería desempeñar a fin de convertirse en un elemento dirigente de la 
sociedad.11 La cuestión del sufragio apareció cuando las delegadas deliberaron 
en torno a las reformas a la legislación civil encaminadas a igualar derechos 
para ambos sexos dentro del matrimonio. Al presentar el punto del acceso al 
ejercicio del sufragio para las mujeres, hubo quienes se opusieron negándose 
a aceptarlo con el argumento de que la diferencia entre los sexos hacía 
imposible la igualdad y por lo tanto el acceso al voto: una de las participantes, 
“Candita Ruz Patrón [manifestó] que no son absolutamente iguales las mujeres 
que los hombres, ni física ni moralmente; que solamente pueden hacer las 
leyes las personas que puedan sostenerlas con la espada en la mano”.12 La 
agria controversia que se produjo con esta postura se desenvolvió a partir 
precisamente de esa diferencia. Estaban quienes se inclinaban por un voto 
restrictivo y gradualista, implicando con ello la disparidad entre las mujeres, 
que debía iniciar desde el ejercicio municipal, y estaban aquellas otras que se 
veían educando primero a las mujeres y dejando el voto para el porvenir.13 

Además, durante el Primer Congreso las delegadas se habían conmocionado 
con la ponencia que Hermila Galindo había enviado, titulada “La mujer en el 
porvenir”, donde se refería a que las mujeres tenían impulsos sexuales iguales 
a los de los hombres, tema que causó gran controversia. Ello la impulsó a 
aclarar su propuesta durante el Segundo Congreso de fines de 1916, por medio 
de un Estudio14 donde se defendió por haber sido calificada como inmoral. 
Asimismo, y esto es lo que nos importa, usó una parte de su texto para explicar 
la importancia que debía tener el sufragio para las mujeres. Recordemos 
que uno de los puntos de discusión y de conflicto que se produjo en este 
Segundo Congreso, al igual que en el anterior, giraba en torno al sufragio. En 
su Estudio, Galindo consideraba al sufragio como un derecho y añadía que si 
las leyes se aplicaban de igual manera para hombres que para mujeres, estas 
últimas debían tener injerencia directa en la redacción de aquéllas. Por eso 

11 El primer Congreso Feminista de Yucatán convocado por el C. Gobernador y Comandante 
militar del Estado Gral. Salvador Alvarado. Anales de esa memorable asamblea, Mérida, Yucatán, 
Talleres Tipográficos del “Ateneo Peninsular”, 1916, p. 37.

12 Ibid., p. 101.
13 Ibid., p. 109.
14 Estudio de la Srita. Hermila Galindo con motivo de los temas que han de absolverse 

en el Segundo Congreso Feminista de Yucatán, 20 de noviembre de 1916, Mérida, Yucatán, 
Imprenta del Gobierno Constitucionalista, 1916.



63El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

subrayaba que “[...] las mujeres necesitan el derecho al voto por las mismas 
razones que los hombres, es decir, para defender sus intereses particulares, 
los intereses de sus hijos, los intereses de la patria y de la humanidad, que 
miran a menudo de modo bastante distinto que los hombres”.15

Sostenía una visión que hoy día podemos considerar esencialista del acceso 
al voto, al afirmar que si bien no había mujeres y hombres excepcionales, 
las mujeres tenían la misión de pugnar por cuestiones morales, a ellas las 
cargaba de honorabilidad y ética para salvaguardar los principios sociales: 

Habrá muchas mujeres indiferentes, pero habrá muchas de corazón entusiasta e 
inteligencia clara, todas las que hoy quisieran y no pueden poner su esfuerzo y 
su voluntad al servicio de su prójimo y de su patria, muchas que por influencia 
de su voto podrán inclinar la balanza y obtener las leyes justas que juzgan 
indispensables, y que están reclamando desde hace tanto tiempo.16

Al igual que Galindo, las congresistas en ambas reuniones concluyeron en 
la conveniencia de reclamar un sufragio gradual y diferenciado, y que educar 
a las mujeres sería una prioridad para luego demandar el sufragio municipal, 
pero sólo para aquellas mujeres que supieran leer y escribir, lo que resultaba 
en discriminación o exclusión de un gran número de mujeres del ejercicio de 
la ciudadanía. Luego de múltiples discusiones, las congresistas aceptaron el 
hecho de que la mujer mereciera votar, pero no ser votada. Por lo tanto, la 
fórmula del gradualismo pareció haber sido la favorecida y con ello quedaba 
saldada la preocupación de las sufragistas.

Dice bien la señorita Ascanio (otra de las participantes), no es necesaria la 
experiencia previa para entrar a las luchas sufragistas, porque la práctica, 
precisamente, se adquiere en la lucha, y es perfectamente lógica su indicación 
de que se empiece por la más fácil, la campaña municipal.17

Estas discusiones carecieron de seguimiento y creemos que no reper-
cutieron en lo que serán los debates que los diputados constitucionalistas 
sortearon por los artículos 34, 35 y 36 referentes al voto de los ciudadanos.

Terminada la lucha armada, Venustiano Carranza como vencedor y en su 
carácter de Primer Jefe del Ejército Constitucionalista, encargado del Ejecutivo, 

15 Hermila Galindo, “Soy una mujer de mi tiempo”, en Ana Lau y Carmen Ramos, Mujeres 
y Revolución, 1900-1917, México, INEHRM/INAH/Conaculta, 1993, p. 266.

16 Ibid., p. 267.
17 El primer Congreso Feminista de Yucatán..., op. cit., p. 97.



64

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

llamó a integrar a un grupo de revolucionarios con la misión de reformar 
la Constitución de 1857, y presentó un proyecto de Constitución reformada 
a fin de que fuera discutida y aceptada con mínimos cambios. Su intención 
era revisarla y actualizarla. Carranza no pensó que el resultado iba a ser una 
nueva y más adelantada Carta Magna.

redactando una constitución

Al leer detenidamente el discurso que el Primer Jefe expuso el 1 de diciembre 
de 1916, en la apertura de las sesiones del Constituyente, se advierte que no 
estaba totalmente de acuerdo con el voto ilimitado, aunque para conseguir el 
apoyo a su mandato tuviera que discrepar y aceptar que todos los ciudadanos 
votaran, incluso se observa que no hay una referencia explícita al sexo de los 
votantes como lo encontraremos durante las discusiones sobre los artículos 
34, 35 y 36. En esa ocasión Carranza afirmaba:

El Gobierno de mi cargo considera, por tanto, que sería impolítico e inoportuno 
en estos momentos, después de una gran revolución popular, restringir el sufragio, 
exigiendo para otorgarlo la única condición que racionalmente puede pedirse, 
la cual es que todos los ciudadanos tengan la instrucción primaria bastante para 
que conozcan la importancia de la función electoral y puedan desempeñarla 
en condiciones fructuosas para la sociedad [...] de ahí que considerase que el 
anhelo demostrado por las clases inferiores del pueblo mexicano, para alcanzar 
un bienestar de que hasta hoy han carecido, las capacita ampliamente para 
que, llegado el momento de designar mandatarios, se fijen en aquellos que más 
confianza les inspiren para representarlas en la gestión de la cosa pública.18 

Se consideraba a los ciudadanos en general, sin tomar en cuenta o sin 
mencionar su sexo, sólo se exigía que conocieran de la función electoral y 
supieran leer.

Un debate mucho más sucinto fue el que se verificó el 26 de enero de 
1917, cuando los constituyentes Roque Estrada y Esteban Baca Calderón 
argumentaron otorgar un voto restrictivo para aquellos ciudadanos que no 
supieran leer y escribir, tal y como Carranza en el discurso mencionado lo 

18 Jesús Castañón y Alberto Morales Jiménez, 50 discursos doctrinales en el Congreso 
Constituyente de la Revolución mexicana, 1916-1917. Notas biográficas y efemérides, México, 
INEHRM, 2014, p. 17.



65El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

había propuesto y luego había rectificado, al ponderarlo decidió aceptar el 
voto de todos los ciudadanos, sin importar sus cualidades, ya que le eran 
precisos para ser electo como presidente; por ello se resolvió que, por el 
momento, se otorgase el voto ilimitado a los varones y después se restringiría 
sólo a los elementos educados a través de un artículo transitorio.19 Se da por 
sentado que las mujeres no quedaban incluidas en el “todos”. A ellas se les 
negaba una racionalidad similar a la del hombre, de ahí que se las dejase 
fuera de los derechos políticos.

Esta discrepancia recorre parte del siglo XX entre las feministas sufragistas 
y aquellas llamadas antisufragistas.20 En el caso que nos atañe, estaban, por un 
lado, aquellas que creían que el voto tenía que concederse a todas las mujeres 
por igual, sin tomar en cuenta su clase social o nivel educativo; éstas promovían 
el sufragio universal en el que todas las personas independientemente de 
su género, etnia o clase social, debían contar con derechos iguales. En 
contraposición se hallaban quienes reclamaban que el voto fuera restrictivo o 
censitario, es decir, que solamente aquellas mujeres u hombres que cumplieran 
con ciertos requisitos como saber leer y escribir fueran las(os) beneficiadas(os), 
esta posición incluso fue sostenida en un párrafo –como afirma el diputado 
por el Distrito Federal, Félix F. Palavicini– por Venustiano Carranza, quien 
afirmaba que “las cualidades morales de los grupos étnicos, dominantes por su 
número en el país, justifican la teoría del sufragio restrictivo; pero por razones 
de política impiden que la doctrina pueda llevarse a la práctica en la época 
presente”.21 Por último, se hallaban las que no aceptaban por ningún motivo 
que se otorgara el voto, por juzgar que las mujeres no estaban capacitadas para 
ejercerlo, necesitaban mayor educación o bien que de hacerlo resguardarían 
los principios conservadores y eclesiásticos. 

Ese fue el caso de Inés Malváez, quien consideraba que “[...] el espíritu de 
la mujer es esencialmente conservador, a diferencia del espíritu del hombre, 
que a pesar de todos los accidentes de la educación y los desalientos de las 
luchas de la vida, es liberal, más seguramente que el de su bíblica costilla”.22 
Argumento con el que estaba en contra de aceptar que las mujeres votaran. 

19 Diario de los Debates del Congreso Constituyente 1916-1917, tomo II, México, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas-UNAM/INEHRM, 2014, p. 984.

20 Hay que mencionar que las mujeres consideradas antisufragistas buscaban en esencia lo 
mismo que las otras, solamente que veían el sufragio como una cuestión a alcanzar a largo plazo.

21 Félix F. Palavicini, Historia de la Constitución de 1917, tomo II, México, Instituto de 
Investigaciones Jurídicas-UNAM/INEHRM, 2014, p. 98.

22 El Gladiador, 29 de diciembre de 1916.



66

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

Inés Malváez fue una de las más ardientes antisufragistas. Había sido 
seguidora de Madero y participado junto con otras mujeres en el club “Lealtad” 
que, “[...] bajo la apariencia de rendir culto a los mártires asesinados, se reunían 
para coordinar las acciones con el constitucionalismo”.23 

En el escrito que envió al Constituyente manifiesta haberse puesto en 
contacto con sus correligionarias, lo que indica que había mujeres que 
no estaban de acuerdo con el voto femenino, sin ser reconocidas como 
conservadoras, pero sí anticlericales. A Malváez le preocupaba, y lo evidencia 
en su escrito, que las mujeres por clase social estuvieran impedidas para 
votar, generalizaba al afirmar que todas ellas eran afines al clero y por tanto 
a su confesor. Señalaba que la clase alta era conservadora; la media, a pesar 
de ser más ilustrada, de todos modos dependía del sacerdote y, por último, 
declaraba que la clase baja “[...] por atavismo y por su propia ignorancia, es 
bastante manejable: por consiguiente es un burdo instrumento en manos el 
clero”.24 Cabe añadir que Hermila Galindo, la principal impulsora del sufragio, 
esbozaba algo parecido, aunque defendiera el logro del sufragio:

[...] la religiosidad de las mujeres era consecuencia de la educación: generalmente 
se procura en la mujer el desarrollo de los que llama vida del corazón y del alma, 
mientras se descuida y omite el desarrollo de su razón. Resulta de esto que padece 
una hipertrofia de vida intelectual y espiritual y es más accesible a todas las 
creencias religiosas; su cabeza ofrece un terreno fecundo a todas las charlatanerías 
religiosas y de otro género y es materia dispuesta para todas las reacciones.25

Como se puede observar, no todas las mujeres exigían el voto, sólo un 
grupo reducido de clase media, maestras, periodistas y/o profesionales, 
reclamaban ese derecho; otras, las revolucionarias participantes en clubes 
liberales o grupos magonistas, no les preocupaba ni el sufragio ni la igualdad 
de derechos para las mujeres; las demás, indígenas, campesinas, trabajadoras 
tenían otras preocupaciones que compartían con las revolucionarias, para ellas 
el ejercicio de la ciudadanía pasaba por demandas distintas: mejores salarios, 
menos horas de trabajo, escuelas para sus hijos, atención médica y menor 

23 Martha Eva Rocha Islas, Los rostros de la rebeldía. Veteranas de la Revolución mexicana, 
1910-1939, México, INEHRM/INAH/Secretaría de la Cultura, 2016, p. 179.

24 El Gladiador, 29 de diciembre de 1916.
25 Hermila Galindo, “La mujer en el porvenir”, en El primer Congreso Feminista de Yucatán, 

op .cit., p. 199.



67El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

violencia hacia sus cuerpos. No obstante, la expresión discursiva empleada 
por ambos bandos (sufragistas y antisufragistas) muestra una configuración 
de género totalmente distinta, aunque el lenguaje haya sido parecido.

Aquellas que exigieron el derecho a sufragar lo hicieron en sus inicios, 
vinculándolo con una mayor promoción a la educación, ya que aseguraban 
que el acceso a ésta mejoraría la condición femenina, al permitirles concebir 
una conciencia ciudadana apoyada en la diferencia de los roles sociales 
entre hombres y mujeres. La identidad de género de ambos sexos se fue 
conformando a partir de la noción del hombre como proveedor de la 
familia, autoridad responsable y con poder en el ámbito público y por lo 
tanto ciudadano. Mientras, la mujer, recluida en lo privado/doméstico estaba 
identificada desde la naturaleza y a partir de la reproducción biológica. 
De esta manera, a cada sexo se le asignaba un papel con particularidades 
específicas. La lucha por el acceso al sufragio está fuertemente relacionada 
con estos dos aspectos: los espacios público y privado, así como las labores 
de cuidado reconocidas para las mujeres, en tanto que la vida pública/política 
sería cosa de varones.

Si bien durante la gesta armada (1912-1917) hubo mujeres que volvieron 
a participar otra vez como correos, espías, transportando armamento, 
siguiendo a los soldados y apoyando a las distintas facciones, será hasta 
1915 con la aparición del semanario La mujer moderna, cuando la campaña 
por el sufragio para las mujeres se intensifique. Hermila Galindo, feminista 
y secretaria particular de Venustiano Carranza, era una ferviente creyente 
y promotora de los derechos y emancipación de las mujeres, afirmaba que 
había que educar a las mujeres para la vida pública, para convertirla en 
un “elemento de primer orden en la vida social y política”.26 Creía que la 
naturaleza femenina se distinguía de los varones a partir de las facultades 
intuitivas que mostraban las mujeres, su sensibilidad y aptitudes, mismas 
que debían de ser recompensadas por los revolucionarios, facilitándoles la 
emancipación política;27 en la misma publicación, agregaba:

Por tanto yo creo que en compensación de la parte activísima que la mujer 
mexicana ha tomado en todas las etapas de esta revolución, los revolucionarios 
están obligados a darle todo género de facilidades para que desarrolle sus 
aptitudes intelectuales para que unidas al espíritu intuitivo innato en ella, pueda 
colaborar en la gran obra de emancipación política y reconstrucción nacional 
que se está efectuando. 

26 “Crónica dominical”, El Pueblo, 4 de abril de 1915.
27 Idem.



68

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

La campaña que emprendió y el énfasis que puso en conseguir el 
voto se expresan en la petición que envió el 8 de diciembre de 1916 a la 
Primera Comisión de Puntos Constitucionales, cuyos miembros sesionaban 
en Querétaro, solicitando el voto restringido para las mexicanas. El mensaje 
decía así:

Bajo todo criterio sin prejuicios, creados por la mala organización de las 
sociedades, no existe razón fundamental para que la mujer no participe en la 
política de su país, pues sus derechos naturales son indistintos a los del hombre 
y, por consecuencia, los que se derivan de esos derechos que debemos considerar 
como primordiales, no hay razón para que a la mujer se la nieguen. Es cosa 
aceptada y sancionada en principio general de la justicia, por el juicio moral de 
todas las sociedades civilizadas, que la igualdad ante la ley debe ser completa.28 

Su argumento principal residía en desmentir el hecho de que las mujeres, al 
no tomar tradicionalmente las armas, no se las incluía en los derechos políticos; 
para ello tomó, entre otros, el ejemplo de la revolución que acababa de tener 
lugar y en la cual habían participado muchas mujeres tomando las armas. Otra 
razón que se argüía para denegar el sufragio continuaba siendo que las mujeres 
podían ser fácilmente sugestionadas por el clero, de ahí que se retrocederían los 
ideales constitucionalistas. Galindo, para refutar ese razonamiento que –como 
hemos visto– sostenían las antisufragistas, afirmaba que para evitar caer en las 
garras del clericalismo, ella pedía la “misma ilustración para las mujeres que 
para los hombres” y sólo ejerciendo derechos políticos era posible alcanzarlo.29

Galindo exponía que para lograr obtener el voto para las mujeres había 
que empezar por el sufragio restringido, por ello demostraba que en esos 
momentos era lo que convenía, porque:

Como no pierdo de vista las condiciones del país en que se legisla, no vengo 
a pedir para la mujer el sufragio universal, sino el sufragio restringido pues 
de acuerdo con lo que dice Stuart Mill, pienso que es más bien perjudicial 
que beneficioso para una nación que se declare con igual derecho político 
a la ignorancia que a la ilustración; pero también considero y en ello tienen 
que convenir las personas de criterio liberal, que la forma más a propósito de 

28 Hermila Galindo, “Petición hecha por nuestra directora al H. Constituyente sobre el 
derecho al voto de la mujer”, Mujer moderna, diciembre de 1916, en Rosa María Valles Ruiz, 
Hermila Galindo, Sol de Libertad, México, Editorail Gernika, 2015, p. 245.

29 Ibid., p. 248.



69El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

educar a la mujer para las prácticas democráticas es el constante ejercicio de 
las libertades políticas. Por lo tanto, el derecho del voto debe ser restringido, 
debiendo concedérsele únicamente a las mujeres de cultura eficiente y que 
aporten al mismo tiempo el conglomerado de sus actividades en cualquiera de 
las ramas de la ciencia, de la industria, del comercio, de la administración pública, 
etcétera. ¿No es la función la que crea el órgano?30

Como se puede advertir, para ella al igual que para las antisufragistas, la 
clase social tenía un peso definido y el voto debía ser otorgado a un grupo 
reducido de mujeres y por etapas; gradualmente, primero en las elecciones 
municipales y después en la federal. Aplicaba una postura diferenciada en 
donde no todas las mujeres podían acceder al mismo tiempo a ese derecho, 
por ello lo proponía pausadamente. Subrayaba que las mujeres habían 
participado activamente en la lucha armada, por lo cual no se las debía excluir 
de la parte activa política. 

El 16 de enero de 1917, Galindo solicitó el voto femenino al Congreso 
Constituyente asentado en Querétaro. La exposición de Galindo estaba en 
congruencia con el ambiente político constitucionalista. Desde 1914, en el 
Plan de Guadalupe, el carrancismo se había comprometido a asegurar a 
todos los habitantes del país la efectividad y pleno goce de sus derechos.31 
Su alegato, según Artemisa Sáenz Royo, señalaba: 

La Nación y el mundo entero está pendiente de vuestras labores, señores 
diputados, y yo espero de ese nuevo Código que estará confiado a vuestro 
patriotismo y equidad como representantes populares, formándose partidos 
políticos con aspiraciones legítimas sin óbices personalistas para que la mujer 
que no se ha excluido en la parte activa revolucionaria, no se la excluya en la 
parte política y que, por lo tanto, alcance de la nueva situación, derechos siquiera 
incipientes, que la pongan en la senda de su dignificación, de la que en gran 
parte dimana la dignificación de la patria.32

La propuesta de Galindo suscitó la oposición de un sector de mujeres que 
desaprobaba terminantemente el sufragio, entre las cuales la de Inés Malváez 

30 Ibid., p. 249.
31 Enriqueta Tuñón, ¡Por fin... ya podemos elegir y ser electas. El sufragio femenino en 

México, 1935-1953, México, Plaza y Valdés/Conaculta/INAH, 2002, p. 34.
32 Artemisa Sáenz Royo, Historia político-social-cultural del movimiento femenino 1914-

1950, México, Manuel León Sánchez, 1954, p. 69.



70

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

es la más conocida, ya que también remitió a los constituyentes una petición 
que sostenía el antisufragismo femenino. En su escrito, Malváez argumentaba 
que las mujeres primero debían ser educadas para no poner en peligro a 
la patria ya que los enemigos buscan poner en manos del clericalismo al 
gobierno:

Porque el hombre propiamente no tiene suficientes conocimientos de lo que 
es el sufragio, la mujer en general está más incapacitada aún para ejercer tal 
derecho, puesto que el mismo hombre la ha descuidado dejándola entregada 
en el seno de un absoluto fanatismo, que le impide la libertad de pensar, de 
aprender y ser capaz de llegar a tener el conocimiento exacto de lo que son los 
derechos individuales.33 

Aseguraba que la Patria contaba con mujeres de distintas clases sociales, 
todas ellas dominadas por su confesor, y concluía aceptando que la “[...] 
mujer debe tener los mismos derechos que el hombre; pero por el momento 
creo que sólo debe concedérsele el de opinar y emitir libremente sus ideas si 
es que hemos ido a la lucha para darle a la Patria una verdadera libertad”.34 

Esta querella no sólo muestra las diferencias que se daban al interior del 
movimiento feminista sufragista, las cuales discrepaban en la cuestión del 
sufragio: unas por considerar que, por clase social y religión, las mujeres no 
estaban capacitadas para decidir quién las podía gobernar, y por lo tanto 
la educación se les presentaba como la panacea para que en el futuro se 
convirtieran en ciudadanas; mientras que las otras, con Galindo a la cabeza, 
solicitaban el sufragio restrictivo para aquellas de clase media y alta que 
supieran leer y escribir. Ambas proponentes estaban de acuerdo en que la 
Revolución le debía a las mujeres derechos iguales, pero estimaban que las 
mujeres al estar confinadas a un estadio más bajo, y circunscritas al ámbito 
doméstico, sin ninguna educación ni autonomía para decidir sobre las 
cuestiones políticas, no estaban aún preparadas para sufragar. La diferencia 
entre los sexos ahondaba la participación femenina en la política. 

La cosa no se quedó ahí. Hermila respondió a Malváez y a dos de sus 
seguidoras haciéndoles ver que no siempre las mujeres serían instrumento del 
clero y que algunas de ellas eran claramente conscientes de que podían hacer 
uso efectivo del voto. Por estas razones, afirmaba que había solicitado el voto 
restrictivo para que quienes tuvieran educación pudieran sufragar, pero sólo 

33 El Gladiador, 23 diciembre de 1916.
34 Idem.



71El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

en las elecciones municipales.35 Hermila afirmaba que el argumento de que 
a la mujer sólo debía concedérsele el derecho de opinar y emitir libremente 
sus ideas, no era una petición ya que la misma Malváez lo estaba ejerciendo 
mediante su petición en el periódico.

Como se puede observar, estas diatribas se llevaron a cabo mientras los 
constituyentes sesionaban y, en enero de 1917, dedicarían un momento, 
sólo eso, para discutir los artículos referentes al sufragio universal para los 
hombres y denegarían el femenino.

el debate en el constituyente

De hecho, la redacción de los artículos 34 y 35 “De los ciudadanos 
mexicanos” y sus prerrogativas, a fin de cuentas fue ambigua al no mencionar 
específicamente que las mujeres no eran ciudadanas y no tenían derecho al 
voto. Los artículos se redactaron de la siguiente manera:

Artículo 34. Son ciudadanos de la República todos los que teniendo la calidad de 
mexicanos, reúnan además los siguientes requisitos: I. Haber cumplido dieciocho 
años, siendo casados o veintiuno si no lo son. II. Tener un modo honesto de vivir.

Artículo 35. Son prerrogativas del ciudadano: I. Votar en las elecciones populares. 
II. Poder ser votado para todos los cargos de elección popular, y nombrados para 
cualquier otro empleo o comisión, teniendo las calidades que establezca la ley.36 

Aun cuando estos artículos no expresan de manera directa que las mujeres 
no tuvieran el derecho al sufragio, al estar redactados de forma neutra, 
levantaron acaloradas controversias legislativas con voces y argumentos 
en favor y en contra y finalmente concluyeron negando este derecho a las 
mexicanas. 

¿Cuál fue la respuesta a estas iniciativas y cómo se debatieron? En la sesión 
del Congreso Constituyente del 23 de enero de 1917, donde se discutió y 
aprobó el dictamen de los artículos 34, 35, 36 y 37, que hacían mención al 
voto masculino sin decirlo explícitamente, se decidió “[...] no tomar en cuenta 
las opiniones favorables que se presentaron y con ello los constituyentes 
no fueron tan permeables al progresismo de la época al negar el derecho 

35 Mujer moderna, 1 de enero de 1917, op. cit., p. 79
36 Diario Oficial de la Federación, 5 de febrero de 1917.



72

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

al sufragio para las mujeres”.37 En específico, el artículo 35 que se refiere a 
la aceptación del sufragio ilimitado para los ciudadanos y la denegación del 
sufragio femenino, se tuvo que atender debido a que, como mencionamos, 
se recibieron iniciativas en favor de Hermila Galindo y del general oaxaqueño 
Salvador38 González Torres, quien se excusó de no poder asistir y no se 
presentó a la sesión; y la de Inés Malváez en contra. La misma redacción 
final de los artículos 34 y 35 causó intensos debates entre las sufragistas y 
los(as) antisufragistas, ya que se señalaba que en el texto no se mencionaba 
expresamente la prohibición de que las mujeres pudieran votar y que el 
lenguaje era bastante ambiguo. Lo anterior trajo como consecuencia que 
en la sesión del Constituyente del 26 de enero de 1917, el legislador Félix 
Palavicini pidiera que este punto se aclarara: “El dictamen dice que tienen 
voto todos los ciudadanos, está el nombre genérico; esta misma redacción 
tenía la adición que existe en la Constitución de 1857 y que se conserva hoy, 
y yo deseo que aclare la comisión en qué condiciones quedan las mujeres y 
si no estamos en peligro que se organicen para votar y ser votadas”.39 

Palavicini exigió una explicación del porqué no se habían discutido dichas 
iniciativas, las risas inundaron el salón y el diputado sonorense Luis G. Monzón 
tuvo que responder “que no se tomó en cuenta que las mujeres votaran, 
por cuestiones tradicionales”. ¿Qué podía ser considerado tradicional?, es la 
pregunta que nos surge ante la desatención mostrada por estos constituyentes 
y podría añadirse que en el tono burlón que inundó el salón, ¿acaso podía 
concebirse que las mujeres podían ser ciudadanas? Palavicini insistió afirmando 
que el artículo quedaba tan ambiguo como estaba el de 1857, añadiendo 
que esperaba una aclaración acerca de bajo qué condiciones quedaban las 
mujeres, ya que ello propiciaría que se organizaran para votar y ser votadas. 
Monzón replicó enfáticamente y –por lo que se lee– dio por terminado el 
tema, al mencionar que fue el constituyente el que no tomó en cuenta que 
la mujer no debía tener el voto. 

No obstante, al invocar la no restricción del sufragio para todos los 
varones y proponer que en un futuro se pudiese suspender ese derecho 
mediante una “selección lenta de los individuos capacitados para ejercer el 
derecho del sufragio”, se invocó esta cuestión para resolver negativamente la 
del sufragio femenino y lo que argumentaron, respondiendo la petición de 

37 Diario de los Debates, op. cit., pp. 829-831.
38 En algunos artículos se le menciona con el nombre de Silvestre, lo cual es una 

equivocación.
39 Diario de los Debates, op. cit., p. 831.



73El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Galindo del sufragio restringido, fue que: “El hecho de que algunas mujeres 
excepcionales tengan las condiciones necesarias para ejercer satisfactoriamente 
los derechos políticos, no funda la conclusión de que éstos deben concederse 
a las mujeres como clase (sic). La dificultad de hacer la elección autoriza la 
negativa”.40 Hay que hacer notar que se igualaba a todas las mujeres en tanto 
clase, no se las distinguía en sus diferencias de edad, condición civil, clase 
social y/o educación; se las relegaba sin considerarlas miembros de la nación 
que se estaba organizando y no se tomaba en cuenta su participación social, 
económica y en la gesta armada.

Al mismo tiempo se argüía que había una sola diferencia entre hombres 
y mujeres y que ello determinaba la aplicación de las actividades; un ámbito 
público para los varones y uno privado para las mujeres, a quienes confinaban 
al “círculo del hogar doméstico” y, según ellos, como estaban sujetas a los 
hombres, no veían la necesidad de participar en el ámbito público. Mediante 
este razonamiento rechazaron o no querían reconocer que la participación 
femenina en la revolución había sido importante, ni tampoco acreditar que 
había grupos que solicitaban el sufragio. Toda esta consideración iba dirigida 
a no conceder el voto a las mujeres y pareciera que estaban de acuerdo con 
Inés Malváez, quien les ofreció los fundamentos para la denegación de ese 
derecho. 

Entre las explicaciones a las que recurrieron y que más peso tuvieron 
para no otorgar el sufragio a las mujeres, fue la que se refiere a propiciar la 
unión y mantenimiento de la familia, para ello exhortaron a confinar a las 
mujeres al ámbito privado. Para contrarrestar esta postura, a la pregunta de 
si creían que la esfera de la mujer debía limitarse a someterse a su hogar, 
Galindo respondió:

Creo que no, cuando medito en las amarguras y vejaciones por [las] que pasan 
la mayoría de las mujeres que tienen que bastarse a sí mismas. Por otra parte, es 
necesario que la mujer sepa a lo que se le tiene sujeta y lo que pueda llegar a ser 
por sus merecimientos [...] es necesario que la mujer comprenda su derecho a la 
vida, la parte que le corresponde en el trabajo y en la retribución, y así no habrá 
mujeres que se vendan por un pedazo de pan, ni tantos infames que la paguen.41 

40 Ibid., p. 830.
41 “La Srita. Hermila Galindo someterá a la consideración de la H. Asamblea Constituyente 

la iniciativa del voto a la mujer”, en La mujer moderna, núm. 58, 24 de diciembre de 1916, en 
Rosa María Valles, Hermila Galindo, Sol de Libertad. op. cit., p. 74.



74

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

Algunas autoras coinciden en señalar que las propuestas antisufragistas por 
parte de las mujeres fueron muy comunes en aquellos años. Se consideraba 
que la maternidad hacía una diferencia entre hombres y mujeres. A ellas se 
las veía encargadas del cuidado del hogar y de la realización de obras en 
favor de los más desprotegidos. La política era, por tanto, un campo de acción 
lleno de corrupción e inmoralidad, nada propicio para las mujeres. 

Desde el punto de Malváez y otras que concordaban con ella, el sufragio no 
debería otorgarse a las mujeres porque su actividad daría mejores frutos si se 
centraba en obras educativas y asistenciales, evitando involucrarse en el mundo 
de la política, plagado de vicios y capaz de corromper la moralidad atribuida a 
las mujeres, quienes eran consideradas como espíritus nobles y elevados, debido 
a su vocación maternal.42

Se consideraba que las mujeres, por el mismo hecho de ser mujeres, no 
se encontraban capacitadas para votar ni ser votadas. Cuál era la capacitación 
que necesitaban, es una de las dudas que quedan, ya que para los varones no 
se demandaba esa misma justificación. Las razones que creemos se aducen 
son de género: inferioridad intelectual y educativa, así como considerarlas 
menores de edad; se pensaba que si las mujeres tenían alguna injerencia en 
el ámbito público y político, descuidarían las labores del hogar, el cuidado 
de sus hijos y del marido. Se buscaba no romper bajo ninguna circunstancia 
la unidad de la familia mexicana. Por lo anterior la respuesta que dieron los 
congresistas fue en ese sentido:

La diferencia de los sexos determina la diferencia en la aplicación de las 
actividades; en el estado en que se encuentra nuestra sociedad, la actividad de 
la mujer no ha salido del círculo del hogar doméstico, ni sus intereses se han 
desvinculado de los miembros masculinos de la familia; no ha llegado entre 
nosotros a romperse la unidad de la familia, como llega a suceder con el avance 
de la civilización; las mujeres, no sienten pues, la necesidad de participar en los 
asuntos públicos, como lo demuestra la falta en todo movimiento colectivo, en 
ese sentido.43

42 Gabriela Cano, “Sufragio femenino en el México revolucionario”, en Patricia Galeana et 
al., La revolución de las mujeres en México, México, INEHRM/SEP, 2014, p. 37.

43 Martha Eva Rocha, El álbum de la mujer. Antología ilustrada de las mexicanas, vol. IV, 
El Porfiriato y la Revolución, México, INAH, 1991, pp. 255-256. 



75El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

El resguardo de la moralidad de las mujeres y la salvaguarda del hogar, 
al final de los debates fue el argumento que más pesó para negarles el voto. 
Por lo anterior, se atribuyó al Estado-nación la función de salvaguardar el 
hogar y la integridad de la familia. De esta forma, se agregaba que: 

[...] los derechos políticos no se fundan en la naturaleza del ser humano, sino 
en las funciones reguladoras del Estado, en las funciones que debe ejercer para 
que se mantenga la coexistencia de los derechos naturales de todos; en las 
condiciones que se encuentra la sociedad mexicana no se advierte la necesidad 
de conceder el voto a las mujeres.44

La misma redacción final de los artículos 34 y 35 causó intensos debates 
entre las sufragistas y los(as) antisufragistas, ya que se señalaba que en el 
texto no se mencionaba expresamente la prohibición de que las mujeres 
pudieran votar y que el lenguaje era bastante ambiguo. Lo anterior trajo como 
consecuencia que en la sesión del Constituyente del 26 de enero de 1917, 
el legislador Félix Palavicini pidiera que este punto se aclarara: “El dictamen 
dice que tienen voto todos los ciudadanos, está el nombre genérico; esta 
misma redacción tenía la adición que existe en la Constitución de 1857 y 
que se conserva hoy, y yo deseo que aclare la comisión en qué condiciones 
quedan las mujeres y si no estamos en peligro que se organicen para votar 
y ser votadas”.45

El 9 de abril de 1917, el gobierno revolucionario expidió la Ley de 
relaciones familiares, fue un paso más adelante del Código Civil de 1884, al 
conceder la igualdad entre la autoridad del marido y de la mujer en el hogar; 
fijar la obligación de decidir de común acuerdo lo relativo a la educación 
de los hijos; reconocer los derechos de las mujeres casadas a administrar y 
disponer de sus bienes y legalizar el divorcio.46 No obstante, con esta Ley se 
seguía confinando a las mujeres a la esfera privada del hogar y la familia al 
consagrar la obligación de la mujer de atender todos los asuntos domésticos, 
como el cuidado de los hijos y el gobierno y dirección del hogar, lo que iba 
en consonancia con aquello que los constituyentes habían manifestado al no 
reconocer el sufragio para las mujeres.

44 Félix F. Palavicini, en Diario de los Debates, tomo II, México, INEHRM/SEP/IIJ-UNAM 
(Biblioteca Constitucional INEHRM), 1999.

45 Ibid., p. 99.
46 Ana Lau y Carmen Ramos (estudio preliminar y compilación), Mujeres y Revolución, 

1900-1917, México, Segob/INEHRM/INAH/Conaculta, 1993, pp. 327-349.



76

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

la insistencia de las sufragistas en la posrevolución

Las sufragistas no se darían por vencidas. La década de 1920 se caracterizó 
por su intensa labor que aprovecharon gracias al escenario conflictivo que 
acechaba a la nueva nación, cualquier espacio era propicio para elevar sus 
demandas. Esta década se identificó por un intenso activismo femenino en 
favor de los derechos de las mujeres y un acercamiento a los políticos varones 
en la falsa creencia que ellos apoyarían sus demandas. 

El movimiento nacionalista de la década de 1920 tampoco fue propicio 
para las sufragistas. El régimen de Álvaro Obregón (1920-1924) prefería que 
las mujeres fueran castas, puras y hogareñas. Aunque invitó a algunas de ellas 
a participar en su proyecto educativo como parte de lo que él consideraba 
la reconstrucción nacional de la posrevolución. Con esto valoró, al igual que 
José Vasconcelos, el papel de las mujeres en la educación. La meta principal 
de las reformas llevadas a cabo en este cuatrienio residía en la alfabetización 
de la población y las maestras desempeñaron un papel fundamental. Para 
servir a la nación había que difundir e imponer modelos femeniles mexicanos 
que sirvieran para propagar el patriotismo de la población.

Muchas mujeres se integraron a la nueva nación en labores de secretarias, 
maestras, obreras en las fábricas y continuaron participando en el sector 
terciario de la economía. Algunas organizaron grupos, participaron en reuniones 
nacionales e internacionales, escribieron y discutieron acerca de los derechos 
que querían alcanzar y a los que se creían merecedoras, con lo que remontaron 
la invisibilidad y la exclusión que las mantenía fuera de la política.	

Las normas culturales de género ubicaban a las mujeres como maestras-
educadoras dentro del programa vasconcelista,47 como madres de los nuevos 
ciudadanos que se estaban gestando o como fuerza de trabajo, en tanto obreras 
y campesinas. Serán de nuevo sólo una minoría las que emprenderán la tarea 
de continuar con la demanda del sufragio mediante variopintas agrupaciones 
y publicaciones.48

Una de tantas organizaciones constituidas en esta década fue el Consejo 
Nacional de Mujeres, creado el 10 de agosto de 1919 en la Ciudad de México 
y rebautizado como Consejo Feminista Mexicano (CFM), compuesto por 

47 Como se mencionó, la educación constituyó un punto básico en las reformas que se 
llevaron a cabo desde la década de 1920 porque significaba, entre otras cosas, una manera de 
afianzar la lealtad al gobierno posrevolucionario y un proceso civilizatorio de homogeneización 
para las masas ciudadanas. John Skirius, José Vasconcelos y la cruzada de 1929, México, Siglo 
XXI Editores, 2008, p. 124.

48 Hermila Galindo se retiró de la vida pública cuando asesinaron a Carranza (véase Rosa 
María Valles Ruiz, Hermila Galindo, Sol de Libertad, op. cit.).



77El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

mujeres de clase media ilustrada que habían intervenido en la revolución, 
provenientes de varios estados de la república que buscaban abrir canales 
de participación para mejorar la condición de las mexicanas en todos los 
espacios.49 Su exigencia por el acceso al sufragio ocupará un lugar central 
en sus demandas. El Consejo será un organismo aglutinador de diversas 
tendencias; en su seno se manifestarán las pugnas ideológicas que se gestaban 
en lo que fue la izquierda sindicalista y feminista de la época. Las integrantes 
del Consejo llegaron cargadas de ideas anarquistas y/o socialistas aunque sus 
planteamientos acabaron aproximándose a las feministas socialistas sufragistas 
anglosajonas que por motivos de exilio se encontraban en México.50 Mantenían 
relaciones sociales de amistad con líderes revolucionarios a quienes habían 
apoyado y con quienes se vinculaban ideológicamente. Su objetivo era 
convocar a intelectuales, obreras, empleadas y demás trabajadoras para que 
buscasen el mejoramiento económico, social y conquistaran el sufragio.51 

Elena Torres, su presidenta, estaba cierta de que para que el feminismo 
se pudiese sostener, el sufragio sería una condición ineludible y afirmaba 
que tanto “[...] los hombres como los gobernantes estaban favorablemente 
dispuestos a reconocer derechos políticos completos para las mujeres”.52 Las 
relaciones que tenían con los políticos las hacía pensar que conseguirían el 
voto, aunque los dirigentes revolucionarios masculinos “[...] no consideraban 
pertinente otorgarlo porque temían que las mujeres votaran a favor de sus 
enemigos católicos y conservadores”.53 Para las siguientes elecciones, Torres 
favorecía el hecho de que las mujeres, que en algunos estados ya contaban 
con el voto, lo hicieran valer en las elecciones. Para estos momentos San 
Luis Potosí (1923) había reconocido el derecho al voto a nivel municipal y 
Chiapas y Tabasco lo harían en 1925.54

49 Archivo General de la Nación, Dirección General de Gobierno, caja 5, exp. 32.
50 Paco Ignacio Taibo II, Bolcheviques: historia narrativa de los orígenes del comunismo 

en México (1919-1925), México, Editorial Joaquín Mortiz, 1986.
51 Cfr. Ana Lau, “Las luchas por transformar el estatus civil de las mexicanas: las 

organizaciones pro sufragio femenino 1919-1930”, en Nicolás Cárdenas y Enrique Guerra Manzo  
(coords.), Integrados y marginados en el México posrevolucionario. Los juegos de poder local y 
sus nexos con la política nacional, México, Miguel Ángel Porrúa/UAM-Xochimilco, 2009, p. 61.

52 El Heraldo de México, 3 de diciembre de 1919.
53 Anna Macías, Contra viento y marea, el movimiento feminista en México hasta 1940, 

México, PUEG-UNAM, 2002, p. 138.
54 Si bien se afirma en varios artículos que Felipe Carrillo Puerto otorgó el voto a las 

mujeres, no es verdad; Sauri Riancho lo prueba al afirmar que “Carrillo Puerto se decidió por 
lo mas fácil y menos problemático políticamente. Decidir arbitrariamente inscribir a mujeres 
en tres de los 18 distritos locales”. Dulce María Sauri Riancho, “Violencia política y resiliencia. 



78

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

Fue en septiembre de 1923 cuando por haberse terminado el periodo 
presidencial de Álvaro Obregón, dio inicio la campaña por la presidencia de la 
república. En ella contendieron varios candidatos entre los que se encontraban 
Plutarco Elías Calles, Adolfo de la Huerta, y Ángel Flores, entre otros. Las 
sufragistas aprovecharon la ocasión para encaminar su lucha a la conquista 
del voto. En plena contienda electoral y en medio de la pugna entre callistas 
y delahuertistas, Elena Torres, miembro de la Liga Feminista y presidenta 
del Consejo Feminista Mexicano manifestaba, en entrevista al periódico El 
Universal, que las mujeres tenían la obligación de intervenir en política. 

La mujer mexicana se apresta a tomar participación en la lucha electoral que se 
avecina; pero su labor especialmente será de encauzadora de principios y trabajará 
por aquel candidato que llene mayormente las aspiraciones nacionales. Agregaba, 
que se hará un llamamiento a todas las mujeres del país a que colaboren con 
nosotras, pero estamos convencidas de que es una obligación la nuestra en formar 
parte de los asuntos políticos, puesto que ellos afectan al porvenir nacional.55 

Ponía énfasis en la intervención de las mujeres en el ámbito público y 
aseveraba que las mujeres debían participar activamente en la política del 
país. El bullicio levantado por las elecciones permitió que, en octubre de 1923, 
apareciera la noticia de la candidatura de Julia Alonzo para la presidencia de 
la república, ésta dejaba en manos de Nicolás Zúñiga y Miranda (1865-1925)56 
y de Marina Vega su campaña propagandística. Alonzo aprovechó el inicio 
de las campañas masculinas para incluirse como candidata. Declaraba que 
se lanzaba para presidenta ya que “se consideraba libre e independiente y 
con derechos como ser humano y como mexicana”. Creía en la mujer como 
el eje del hogar y forjadora de seres conscientes y útiles. Ponía de manifiesto 
la ineptitud y los vicios de los hombres, es decir, para ella las mujeres eran 
mejores moralmente y como gobernaban el hogar, podían de igual manera, 
hacerlo con el país. Esgrimía la diferencia sexual a partir de virtudes femeninas 
como la moral y la maternidad. En su plataforma ofrecía parcelas para el 
cultivo, protección a los músicos, entrega de armas en casos de conflictos y 

El caso de Elvia Carrillo Puerto”, en Mujeres y Constitución. De Hermila Galindo a Griselda 
Álvarez, México, INEHRM/FOEM, 2016, p. 92.

55 El Universal, 3 de septiembre de 1919.
56 Candidato independiente a la presidencia contra Porfirio Díaz, cada vez que perdía 

aducía fraude y se hacía llamar “Presidente legítimo de México”. El artículo de El Universal 
del 21 de octubre de 1923 da a entender que Julia Alonzo era su compañera.



79El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

tolerancia religiosa.57 No contamos con mayor información de lo que sucedió 
con esta candidatura que claramente no obtuvo el triunfo, pero nos sirve 
para mostrar que en una etapa de efervescencia política, las mujeres podían 
hacerse visibles, transgredir el ámbito privado y tratar de influir en el curso 
de los acontecimientos, aunque este intento quedase en una anécdota.

Por otro lado, y en este convulsionado periodo, en mayo de 1923 tuvo 
lugar el Primer Congreso Feminista convocado por la Liga Panamericana de 
Mujeres, sección México, emanado del Congreso de Baltimore organizado 
por la Liga de Mujeres Votantes,58 donde se demandó la igualdad civil para 
las mujeres y su elección en los cargos administrativos, entre otras cuestiones. 
Esta reunión y las que seguirían originó el interés de la prensa para difundir 
que había grupos de mujeres en el país que buscaban alcanzar el sufragio. 
Por fin, el hecho de que en los periódicos se discutiera la cuestión del voto 
femenino contribuyó a que se intensificaran los debates a favor y en contra; 
incluso, esta actividad inusitada de las mujeres produjo comentarios sobre 
el sufragio femenino durante la elección de Plutarco Elías Calles en 1924, 
aunque –como explica Ward Morton–, “[...] Calles no tenía la menor intención 
de hacerlo un asunto oficial en su campaña, sobre todo porque veía en la 
Liga de Mujeres Católicas una fuerte oponente a su política anticlerical”.59 

Calles tuvo razón. En 1925 la prensa daba cuenta de que las mujeres 
católicas encabezadas por la Unión de Damas Católicas, también estaban 
demandando el voto pero con otro objetivo: la defensa de los derechos 
religiosos. La problemática religiosa que desembocaría en la guerra cristera 
un año después, tiene con ellas un antecedente importante, al adelantarse 
a los hechos y prevenir las leyes antirreligiosas. Pretendían igualdad de 
derechos con los varones “para poder trabajar legislativamente a favor del 
catolicismo” y moralizar la administración pública. Estas mujeres veían el 
voto como vehículo para coadyuvar en la educación de las mujeres a fin de 
que “tomaran parte activa en los problemas espirituales de su marido y de 
sus hijos”.60 Con ello no pretendían cambiar las relaciones de género, sino 
mantenerlas en un estrecho marco donde la mujer desempeñaba el papel de 
moralizadora de la sociedad. 

57 El Universal, 21 de octubre de 1923.
58 Ana Lau, “Las luchas por transformar el estatus civil de las mexicanas...”, op. cit., pp. 

61-99 y 320.
59 Ward D. Morton, Woman sufragge in Mexico, Gainesville, University of Florida Press, 

1962, p. 160.
60 El Universal, 20 de julio de 1925.



80

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

Ana Lau Jaiven  •  Roxana Rodríguez Bravo

La pugna por el reconocimiento de los derechos políticos se llevó a cabo 
en el ámbito público con distintos propósitos. Unas querían la emancipación 
de las mujeres para que se convirtieran en ciudadanas aunque con derechos 
restringidos, algunas otras buscaban incidir en el proyecto callista y pre-
servar los intereses de la Iglesia. Esta fue una de las razones para que el 
reconocimiento del voto para las mujeres tardase tanto en conseguirse. 

En 1924 encontramos otra manifestación en favor del sufragio, a partir 
de una petición enviada al Senado de la República, desde Nogales, Sonora, 
por Emélida Carrillo, quien decía tener noticia de que el voto femenino sería 
discutido en el Congreso de la Unión61 y que por ello representando a la 
mujer sonorense, apoyaba la moción:

Ustedes saben que el gran ruido de la civilización moderna despertará a la mujer 
de su largo sueño tarde o temprano; saben perfectamente bien que el sufragio 
femenino es inevitable, y yo les podría asegurar que hoy día sería inmensamente 
beneficioso para México. ¿Por qué no entonces reconocer ese derecho de la 
mujer? ¿Para qué esperar a que la mujer se rebele, luche y pase trabajos para 
conseguirlo, como otras naciones?62

Su razonamiento se apoyaba en el ejercicio de los derechos que las mujeres 
debían tener y que tarde o temprano –pensaba– se les iban a conceder. 

Un camino distinto en la lucha por el voto, residió en la publicación, en 
la Ciudad de México, de la revista mensual feminista Mujer entre 1926 y 1929, 
lanzada por María Ríos Cárdenas. Los temas de la revista abarcaron desde 
los logros femeninos en fotografía, periodismo, leyes, economía, hasta la 
exigencia por la obtención de derechos y la reivindicación del trabajo para 
las mujeres.63

Ríos Cárdenas fue impulsora en 1928 de las reformas al Código Civil para 
el Distrito Federal y Territorios Federales que reclamaban la igualdad legal y 
la protección para las mujeres casadas. Uno de esos cambios preveía en el 
artículo segundo que “[...] la capacidad jurídica es igual para el hombre y la 

61 El periodista de El Universal comentaba que había averiguado la existencia de un 
proyecto de ley sobre el sufragio femenino elaborado por Vito Alessio Robles que en breve 
sería presentado al Senado. A partir de esta noticia, John Skirius afirma la existencia de ese 
proyecto. Cabe hacer notar que hemos buscado este documento, sin éxito.

62 El Universal, 6 de diciembre 1924.
63 Rosa Lilí Salguero Báez, “La revista Mujer. Periódico independiente para la elevación 

moral e intelectual de la mujer, 1926-1929 y el feminismo en la Ciudad de México en los años 
veinte”, tesina para obtener el grado de licenciada en Historia, UAM-Iztapalapa, 2000.



81El sufragio femenino y la Constitución de 1917. Una revisión 

Política y Cultura, otoño 2017, núm. 48, pp. 57-81

mujer; en consecuencia, la mujer no queda sometida, por razón de su sexo, 
a restricción alguna en la adquisición y ejercicio de sus derechos civiles”.64 
Con esto parecía abrirse el camino a una plena ciudadanía, aunque, como 
hemos dicho, tomaría tiempo alcanzar dicho derecho.

Las sufragistas se convirtieron en elementos políticamente importantes para 
quienes se aprestaban a competir en las elecciones federales extraordinarias 
para la presidencia en 1929, que por la muerte de Álvaro Obregón, tuvo que 
convocar Emilio Portes Gil. José Vasconcelos se lanzó a la contienda por el 
Partido Nacional Antirreleccionista y consiguió no sólo apoyo de sectores 
medios urbanos, sino que muchas de las maestras que habían colaborado 
con él durante su paso por la Secretaría de Educación Pública, lo secundaron 
fielmente por su promesa de que concedería el voto y porque se comentaba 
que su jefe de campaña, Vito Alessio Robles, había redactado una iniciativa 
a favor del voto femenino. El candidato expresaba en una entrevista que: 

El sufragio femenino [...] es una consecuencia natural de la participación activa 
de la mujer en la economía industrial. También creía que contribuiría a elevar 
la posición de las mujeres mexicanas en la sociedad al nivel que gozaban las 
norteamericanas, que para 1920 habían ya conquistado el derecho a votar.65 

El último intento de este periodo terminó en fracaso: Vasconcelos no 
ganó y las mujeres no obtuvieron el voto. Este quebranto no desaminó a las 
sufragistas, quienes seguirán convencidas de la transcendencia de su lucha 
y de que tarde o temprano serían reconocidas como ciudadanas. Tomaría 
todavía 24 años para que esto se concretara. 

64 Diario Oficial, 26 de mayo de 1928.
65 John Skirus, José Vasconcelos y la cruzada de 1929, México, Siglo XXI Editores, 2008, 

p. 124.


