
Carlos Humberto Durand Alcántara*
Marcos Daniel Silva Maldonado**

Los indios ante el derecho 
mexicano, un intrincado proceso

Resumen

Se analiza la problemática en que se ubican los pueblos indígenas de México al acceder 
al sistema jurídico vigente, el cual –además de resultarles extraño– contradice sus propias 
bases como un modelo aparentemente igualitario y justo. Por el contrario, el derecho 
de Estado discrimina y margina a sujetos sociales cuyas características culturales son 
múltiples y diversas.

Palabras clave: pueblos indígenas, sistema jurídico, paradigma, identidad, zapatismo.

Abstract

We analyze the problems that indigenous of Mexico find into the access to the existing 
legal system which in addition are strange for them, and contradict their own bases 
as a model apparently equal and fair. On the contrary State law discriminates and 
marginalized social subjects whose cultural characteristics are multiple and diverse.

Key words: indigenous people, legal system, paradigm, identity, zapatismo.

Artículo recibido el 26-04-10
Artículo aceptado el 26-10-10

* Profesor-investigador. Departamento de Derecho, UAM-Azcapotzalco [uamdhm@yahoo.
com.mx].

** Doctorante en Derecho por la UNAM, miembro del Grupo de Investigación en Derechos 
Humanos, UAM-Azcapotzalco [danosilos@hotmail.com].



68

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

l problema del acceso a la justicia, si bien no corresponde 
exclusivamente a los sujetos indígenas, su agravamiento e 

intensificación se matiza de manera más profunda en el contexto étnico, en el 
cual se manifiestan contradicciones que transitan por su connotación cultural 
y se expresan en la estructura social y económica1 de manera tal, que se es 
“indio” con la determinación histórica que ello ha representado y, de igual 
forma, se es asalariado, campesino o jornalero y en consecuencia marginado, 
dominado y explotado.

Este problema se expresa particularmente mediante un paradigma sociojurí-
dico que, guiado bajo patrones positivistas, advierte las relaciones de poder 
imperantes; y a nivel macro o general en las adaptaciones políticas del Estado 
–o por lo menos lo que queda de él– en el contexto neoliberal.

En esta tesitura, resulta fundamental identificar las relaciones sociales y de 
producción de carácter capitalista en las cuales el derecho constituye, en lo 
fundamental, un instrumento de su legitimación.

Como factor de control y opresión, el paradigma jurídico hegemónico 
ha colocado al artesano, al obrero, al campesino, al indígena, etcétera, en 
los límites de la marginalidad, en virtud del origen asimétrico en que se 
desenvuelve el sistema, aspecto evidentemente contradictorio a los cánones que 
supondría la expresión más avanzada de la vida posmoderna, que mantiene 
dentro de sus argumentos la defensa de los derechos humanos, la ecología, la 
sustentabilidad, por mencionar tan sólo algunos y lo que más bien se traduce 
en una exacerbación del fordismo, en el que incluso la pervivencia humana está 
en juego. En esta prospectiva, los núcleos y sujetos tradicionalmente explotados 
no tendrían más alternativa que someterse a las instituciones estatales, o en su 
defecto, transformar estructuralmente –de raíz– el modelo sociojurídico injusto 
en el que se desenvuelven.

No obstante las complejidades que esto encierra y respecto de lo cual los 
pueblos indígenas tendrán la última palabra, nos interesa abordar el problema 

E
introducción

1 Con fundamento en el informe de la Comisión Económica para América Latina (CEPAL), 
se calcula que en el continente americano habitan alrededor de 50 millones de indígenas que 
hablan 860 idiomas y variaciones dialectales. Los pueblos indígenas reconocidos directa o 
implícitamente por los Estados son 671, de los cuales 642 se ubican en América Latina y 29 en 
el Caribe; y cuyas estimaciones sitúan que aproximadamente 85% de dicha población vive en 
pobreza extrema. Cfr., CEPAL, Panorama social de América Latina, Santiago de Chile, Naciones 
Unidas, 2006.



69Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

en cuestión como un fenómeno histórico y, en consecuencia, en transformación, 
intentando identificar algunas de sus principales determinantes o factores que 
le definen; por otro lado, a partir de la idea gramsciana que habría planteado 
el fundamento de la autonomía relativa,2 identificar aquellos elementos que, 
en la práctica, el movimiento latinoamericano indígena y ciertos investigadores 
refieren acerca del posible y real acceso a la justicia por parte de pueblos y 
sociedades culturalmente diferenciados, como acontece con ciertas experiencias 
desarrolladas por los indios, tzotziles y tzetzales del sureste de México.

Para los pueblos indígenas, reivindicar este ideal de justicia no constituye el 
advenimiento de un simple formulismo jurídico, sino una nueva construcción 
social, a partir de la edificación de un nuevo paradigma, conforme al cual ética y 
derecho sean dos adecuaciones vinculantes; en otras palabras, el establecimiento 
de un mejor derecho, aquel que vindique –entre otros aspectos– la diversidad 
cultural de los pueblos indígenas.

Desde nuestra óptica, existen múltiples razones que justificarían en buena 
medida esta reivindicación social; entre otras, las aportaciones de los pueblos 
indios en la construcción de nuestra nación3 (a propósito del bicentenario de 
la Independencia y el centenario de la Revolución), aspecto plasmado en sus 
obras, por intelectuales de la talla de José Vasconcelos, Narciso Bassols, Diego 
Rivera, José Revueltas, José Clemente Orozco y Octavio Paz, entre otros.

2 Antonio Gramsci, Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, 
Argentina, Nueva Visión, 1984, p. 233. La autonomía relativa constituye una posibilidad de 
desenvol-vimiento de aquellos sujetos de la sociedad civil que guardan sistemas sociopolíticos 
y jurídicos propios, aspecto que se desarrolló por ejemplo entre los partisanos y de manera más 
reciente entre diversos pueblos y sociedades de Italia, España y de Europa del Este. Fenómeno 
que trasciende a las circunstancias en que se desenvuelven los pueblos indígenas.

3 El carácter múltiple de la Independencia se expresa, entre otros aspectos, a partir de la 
intervención armada que desarrollaron diversas etnias de México. Esta multiplicidad social, reconoce, 
a su vez, el sentido diverso del nuevo país, nos encontramos ante una adecuación de la otredad, 
en la que si bien reconocemos un nosotros –ligado al derecho nacional– también identificamos en 
el proceso histórico de México, a sujetos sociales culturalmente diferenciados. Cualquier estudio 
que se pretenda elaborar en torno a la lucha social de Independencia y al advenimiento del 
nuevo país, y que omita a los pueblos indios, será limitado, ya que el surgimiento del “México 
moderno” se explica también, en relación con los indígenas y su devenir histórico. Aspecto que, 
por supuesto, es más nítido con las vanguardias campesinas-indígenas que, lideradas por Emiliano 
Zapata Salazar y Francisco Villa, abrieron paso a la Revolución Mexicana. La identificación de esta 
diversidad cultural se sustenta no sólo como una adecuación del pasado histórico, sino pretende, 
de igual manera, advertir la viabilidad, en la posmodernidad, de otros patrones culturales y 
civilizatorios que han permitido que el ser humano viva de cierta manera equilibradamente con 
su entorno, fundamentalmente en las circunstancias actuales en las que el modelo neoliberal 
pretende romper con la identidad humana. Véase Carlos Humberto Durand Alcántara, El derecho 
agrario y el problema agrario de México, México, Porrúa, 2009, pp. 203-204.



70

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

¿Y qué decir de la actual coyuntura globalizadora en la que miles de 
emigrantes indígenas en su calidad de jornaleros, peones, campesinos, o 
trabajadores de diversos centros urbanos contribuyen de manera significativa 
a la integración del Producto Interno Bruto (PIB) de México?

Si bien la concepción filosófica acerca de la justicia guarda connotaciones 
complejas, que no sería factible siquiera esbozar en este estudio; el epicentro de 
nuestro análisis se ubicará en el ámbito fenoménico y estructural de aquello que 
solemos entender como Derecho, ubicando tres ámbitos fundamentales; por un 
lado, aquel que corresponde a las estructuras legales vigentes y hegemónicas y 
cuyo paradigma es de esencia positivista, es decir, el Derecho aplicado por el 
Estado y sus instituciones (Poder Judicial); por otro, aquel que a lo largo de la 
historia, los pueblos indígenas han desarrollado como parte de su “autodefensa” 
y que algunos autores refieren como sistemas de derecho indígena4 y cuyos 
componentes son de carácter costumbrista, basados esencialmente en la 
oralidad, y con matices de autonomía y autodeterminación a partir de que son 
sus autoridades quienes lo aplican; finalmente, aquel sistema jurídico que se 
despliega a escala internacional, ya sea por la trascendente movilidad que ha 
planteado el fenómeno de la “mundialización” al remover compulsivamente 
a importantes sectores indígenas de sus lugares de origen, advirtiendo de 
esta manera un fenómeno transfronterizo y en consecuencia internacional, 
o en virtud del avance que el Derecho internacional viene desarrollando y 
proyectando, como así acontece por ejemplo con la Declaración Universal de 
los Derechos de los Pueblos Indígenas de septiembre de 2007.5 

4 Más allá de pretender un abordaje sistemático del problema en cuestión (estudio de los 
sistemas de derecho indio), o de la sustentación de “modelos”, que “metodológicamente” guíen 
fórmulas alternativas para los pueblos indígenas de América Latina, se busca colocar en el 
contexto del debate algunas de las concreciones que, desde nuestra óptica, resultan trascendentes 
en el balance del movimiento político indígena y de las circunstancias que se proyectan hacia 
el futuro. En esta perspectiva, es evidente que los sistemas normativos indígenas se explican 
en virtud del contexto sociocultural en que se desenvuelven y cuyos patrones de justicia, sus 
axiomas y factores determinantes no siempre son coincidentes con el derecho de occidente. 
Véase Carlos Humberto Durand Alcántara, La costumbre jurídica india como sistema de Derecho, 
México, Plaza y Valdés, 2001.

5 La aprobación de la Declaración estuvo precedida por la resolución 60/1 de la Asamblea 
General de las Naciones Unidas de octubre de 2005, que establece en el párrafo I-27: “Reafirmamos 
nuestro compromiso de seguir avanzando en la promoción de los derechos humanos de los 
pueblos indígenas del mundo, en los planos local, nacional, regional e internacional, incluso 
mediante la consulta y la colaboración con ellos y de presentar lo antes posible, para su 
aprobación, un proyecto final de declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de 
los pueblos indígenas”. La Declaración fue aprobada el 13 de septiembre de 2007. De los 192 
países representados en la Organización de las Naciones Unidas (ONU), 143 la adoptaron, 11 
se abstuvieron y sólo 4 se opusieron (Estados Unidos, Canadá, Australia y Nueva Zelanda), 
objetando afectación sobre sus territorios y recursos.



71Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

una breve radiografía histórica del problema en cuestión

El sempiterno anhelo del acceso a la justicia por parte de los pueblos indios 
de México es un fenómeno ancestral, que data prácticamente de la Colonia y 
cuyo fundamento originario se basa en un proceso de pérdida de identidad 
cultural, toda vez que los indígenas fueron incorporados a la lógica jurídica y 
a los patrones culturales de los dominadores, valga señalar como ejemplo el 
tránsito obligado que tuvieron que surcar aquellas comunidades que intentaban 
recuperar sus tierras, al tener que comprobar ante los Juzgados de Indios de los 
españoles la existencia y legitimidad de sus “Títulos de propiedad”; al respecto, 
decenas de tlacuilos o pintores se dieron a la tarea de elaborar diversos códices 
que eran presentados por las comunidades ante dichas “jurisdicciones”, de esta 
manera los indígenas comenzaban a alternar, en búsqueda de la justicia, la 
tradición oral de su derecho, con la adopción de una forma escrita –impuesta 
por los españoles– a través de los amatls o códices que se presentaban como 
pruebas.

De igual manera y como efecto de la colonización, los europeos dotaron 
de cierto fuero a diversos pueblos y comunidades indígenas, erigiéndose la 
denominada República de Indios, que consistió en una política de alianzas que 
sirvió para que la Corona española mantuviese su dominio; este fenómeno 
puede definirse como uno de los eslabones significativos que originalmente 
integró, de alguna manera, las dos visiones –jurídicas– de dominantes y 
dominados, ya que el Estado novohispano, al tiempo que fiscalizaba y controlaba 
jurídicamente a los pueblos (vía caciques), brindaba cierta autonomía relativa a 
los indígenas a efecto de que aplicaran en materia de sus conflictos sus otrora 
usos y costumbres.

El tránsito a la decantada modernidad fue aún más conflictivo para los 
pueblos indios, ya que el advenimiento del Estado contemporáneo del México 
independiente se erigió en un modelo jurídico idílico e irrealizable cuya fuente 
de inspiración se hallaba impregnada de su influencia cristiana (Ius naturalista), 
valga precisar que a la par de las Declaraciones de Independencia de los 
Estados Unidos de Norteamérica y la de los Derechos del Hombre, surgieron 
las primeras constituciones liberales de México y de la mayoría de países 
latinoamericanos, las que, entre otros aspectos, establecían las bases de los 
denominados derechos humanos. La ideología que orientaba estos “estatutos 
legales” se sustentaba en un Estado monolítico cimentado en la idea del 
ciudadano que gozaría de supuestos derechos inalienables, fue a partir de este 
fundamento, que el supuesto de una justicia diverso cultural fue conculcado, ya 
que la condición cultural de cada una de las etnias de México fue reducida a 
su condición de ser ciudadano. Mientras tanto, el discurso jurídico subsistente 



72

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

y que se expresaría a través de sus tribunales, sería el desarrollado por los 
núcleos criollos y peninsulares que asumía el nuevo Estado.

En los hechos, esta visión universal de los derechos humanos confrontaba 
con la realidad sociocultural; al respecto, vale señalar que uno de los derechos 
primigenios consignados en las citadas declaraciones y constituciones (el derecho 
de propiedad) fue denegado a millones de indios latinoamericanos y negros del 
continente, contrario sensu se les aplicó la guerra y la discriminación. En esta 
tesitura, el fenómeno de la justicia para los pueblos indios en los incipientes 
nuevos Estados no significó una nueva adaptación a sus condiciones materiales 
de existencia; no sólo ello, sino que en el tránsito de Reforma y desamortización 
juarista sus derechos como pueblos fueron plenamente desconocidos.

En la posmodernidad el problema indígena adquiere significados diversos, 
toda vez que la reivindicación de la pluriculturalidad y en nuestro caso de la 
identificación de los sistemas jurídicos indios representa en buena medida 
parte de las adaptaciones político-sociales que se están gestando en América 
Latina; así, la posmodernidad –bajo una vertiente de que “otro mundo es 
posible”– guarda de alguna manera una visión de crítica al “problema de los 
universalismos jurídicos” y, en cierta medida, de la barbarie capitalista.

En la actual coyuntura, es indudable que diversos ámbitos de la sociedad 
civil e intelectuales han contribuido en el tenor de reivindicar un sentido distinto 
al entendimiento del problema en cuestión, estos aspectos van desde la crítica 
al neoliberalismo,6 pasando por aportaciones académicas y de investigación 
en materia de etnología, antropología social, antropología política y jurídica, 
sociología jurídica y el propio derecho, entre otras, nos referimos sobre todo 
a las aportaciones sobre ética y derecho de Jürgen Habermas,7 y también por 
el ascenso del movimiento indígena y las aportaciones de sus intelectuales.

6 Véanse Pablo González Casanova, “La democracia de todos”, en Emir Sader (coord.), 
Democracia sin exclusiones ni excluidos, Venezuela, Nueva Sociedad, 1997, p. 47; y Antonio 
Gramsci, Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, op. cit., p. 88.

7 Jürgen Habermas, Escritos sobre moralidad y eticidad, España, Paidos/ICE/UAB, 1998. En 
la vertiente interdisciplinaria señalada encontramos, entre otros: Boone y Walter D. Mignolo 
(comps.), Writing without words, alternative literature in Mesoamerica and the Andes, Durham, 
Duke, University press; Clifford Geertz, La interpretación de las culturas, España, Gedisa, 2001; 
La Vanguardia, “Estatut 2005”, Madrid, Editorial Madrid, 1 de octubre de 2005; Edgardo Lander, 
“Modernidad, colonialidad y posmodernidad”, en Emir Sader, Democracia sin exclusiones, ni 
excluidos, Venezuela, Nueva Sociedad; Jean Lanjouw y Peter Lanjouw, Welfare in Towns and 
Villages. Micro-Level Estimation of Poverty and Inequality, Holanda, Tinbergen Institute Working 
Paper, TI 2000-029/2, 2000; Karl Olivecrona, Lenguaje jurídico y realidad, México, Fontamara, 
2004; James Petras et. al., Globalización, imperialismo y clase social, Argentina, Lumen Humanitas; 
Giovanni Sartori, La sociedad multiétnica, España, Taurus, 2001; John P. Van Gigch, Teoría 
general de sistemas aplicada, México, Trillas, 1981; Lorenzo Zolezzi Ibarcena, Derecho y desarrollo 
(perspectivas de análisis), Perú, Universidad Pontificia/Universidad Católica de Perú, 1978.



73Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Entre otros múltiples aspectos, estos factores han contribuido en la 
comprensión del problema del derecho en el marco neoliberal y de la búsqueda 
de su “mejor aplicación”, digamos como una crítica a la visión tradicional 
–hegemónica del derecho– y a la búsqueda de aquellas adaptaciones que 
culturalmente podrían ser diseñadas en el contexto de los pueblos indios.

en balance en la actual coyuntura

En México, no obstante los diversos procesos desarrollados, que incluyeron 
el alzamiento armado del Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) en 
1994 y el papel de la decantada reforma y adición al artículo segundo de la 
Constitución Mexicana decretada por Vicente Fox, la cual perfiló entre otros 
supuestos aquel que compete al sentido integral de la justicia para los sujetos 
indígenas y sus poblaciones, y que en la fracción VIII establece:

Acceder plenamente a la jurisdicción del Estado. Para garantizar ese derecho, en 
todos los juicios y procedimientos en que sean parte, individual o colectivamente, 
se deberán tomar en cuenta sus costumbres y especificidades culturales respetando 
los preceptos de esta Constitución. Los indígenas tienen en todo tiempo el 
derecho a ser asistidos por intérpretes y defensores que tengan conocimiento 
de su lengua y cultura.

En realidad en México, hasta nuestros días, aún constituye un derecho 
pendiente para los pueblos indios el debido acceso a la justicia de referencia; 
mientras tanto, en otras latitudes del continente el empoderamiento indígena ha 
derivado en avances significativos. Estas transiciones democráticas han permitido 
la creación de espacios de participación indígena, como acontece por ejemplo 
en la República Bolivariana de Venezuela, o con la representación étnica en 
el parlamento en el caso de los aymara-quechua del Ecuador, mientras que en 
Bolivia se cuenta con jurisdicciones indígenas propias.

A diferencia de estas y otras expresiones del movimiento indígena latinoame-
ricano y de sus concomitantes coyunturas políticas –como el ascenso del 
presidente Evo Morales en Bolivia, de origen indígena–, en México, más allá 
de las aportaciones brindadas por el neozapatismo, el cual indudablemente ha 
permitido avanzar frente a la hegemonía reinante, identificamos una especie 
de “letargo” situado en los márgenes de la indiferencia y desgaste en el que el 
“indigenismo panista” ha colocado a los pueblos indios y a sus reivindicaciones 
históricas, como la que hoy nos ocupa respecto del acceso a la justicia, 
fenómeno que por supuesto se guía por los cánones del esquema neoliberal 
de cuño homogenizador y en cuyo modelo los indios en su diversidad cultural, 



74

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

continúan constituyendo “una barrera”, valga como referencia a este problema 
la construcción de la presa “la Parota” en el estado de Guerrero, promovido 
desde las esferas del poder foxista y cuyos fines privatizadores, antiecológicos 
y por más deshumanizante, pretende aplicar Felipe Calderón, contraviniendo 
los derechos y el acceso a la justicia de centenares de indígenas nahuas del 
bajo Río Balsas.

algunos problemas fundamentales del acceso a la justicia, 
en el marco del discurso jurídico hegemónico

El monopolio del conocimiento jurídico y de su aplicación

Resultaría ambicioso intentar acercarse a una visión integral del problema en 
cuestión, toda vez que las aristas y factores que le componen representan 
un universo complejo, digamos aquel que corresponde a la multiplicidad de 
jurisdicciones estatales y su formulación jurídica, de manera que esbozaremos 
algunas características principales que concebimos y que permitirán abordar 
la temática en estudio.

El fenómeno de la justicia no puede ser analizado sino a partir de su 
concreción o práctica, es decir identificando cuál es el manejo que de manera 
particular los órganos facultados para su realización desarrollan, y de su 
concomitante expresión en los sujetos indígenas involucrados, aspectos que 
indudablemente incorporan un fenómeno de conocimiento de la normatividad 
y/o manejo de la técnica jurídica que desarrollan los órganos del Poder 
Judicial de la Federación a través de sus diversas instancias y en su caso de 
algunos tribunales que se encuentran al margen de dicho poder y a los que 
el Estado concibe como “estratégicos”, como son entre otros, la Junta Federal 
de Conciliación, los Tribunales Agrarios o el Tribunal de Justicia Fiscal y 
Administrativa de la Federación, fenómeno que se reproduce en las instancias 
locales o de los estados que dado nuestro régimen federal, reconoce la soberanía 
de cada una de las 31 entidades federativas que la componen y del Distrito 
Federal que crean y proyectan sus propias jurisdicciones o, en el caso del estado 
de Oaxaca, por ejemplo, encontramos que además de la instancia máxima que 
conforma su Poder Judicial, a saber su Tribunal Superior de Justicia del Estado, 
cuenta con 70 juzgados de Primera Instancia, 570 juzgados municipales, 418 
se encuentran bajo el régimen de usos y costumbres; por otro lado, la entidad 
conforma el decimotercer circuito federal y en él existen siete juzgados de 
Distrito, cinco en la ciudad de Oaxaca y dos en Salina Cruz; existen también 



75Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

dos Tribunales Unitarios de Circuito y tres Tribunales Colegiados de Circuito, 
entre otras jurisdicciones estatales y federales existentes en la Entidad.

El fenómeno en cuestión tiene en primer término un problema singular que 
es el que compete al monopolio del conocimiento jurídico, el que por supuesto 
al tiempo que se traduce como un problema cultural para los indígenas, de igual 
manera se ubica como el control por parte de los abogados y autoridades de 
la cultura jurídica hegemónica; planteado de otra manera, se trata de que los 
indígenas que carecen del control y conocimiento de la cultura hegemónica 
o dominante sean incorporados u obligados a su debido acatamiento, incluso 
cuando no lo comprendan, o no exista la forma de adaptarlo a la lógica de 
cada una de las etnias.

¿Existencia o inexistencia de los indígenas? 
El problema de la identidad jurídica

Además del permanente conflicto que ha resultado para el Estado mexicano 
reconocer la condición étnica de sus pobladores, debido a la falta de voluntad 
política, lo cual se manifiesta como un evento de plena discriminación, existe un 
problema fundamental, el que corresponde a su identidad jurídica, es decir, a la 
existencia jurídica formal de los indígenas. Para la Escuela Italiana del Derecho 
se entiende a la identidad jurídica, como aquella que se refiere al presupuesto de 
la existencia del sujeto o persona, y que se refiere a sus orígenes como humano 
y a su pertenencia, abarcando su nombre, filiación, nacionalidad, idioma o 
lengua, costumbres, cultura propia y demás componentes de su propio ser.

Sin embargo, existe un problema más profundo que es el que corresponde 
a la existencia plena del sujeto indígena como persona física, ya que mientras 
existe el dato censal (como decíamos relativizado) coexiste su no acreditación 
formal, es decir, el de su identidad jurídica.

Más allá de las circunstancias de facto que determinan la aplicación de las 
normas de corte neoliberal, encontramos un problema fundamental que permea 
las relaciones sociales de los pueblos indios latinoamericanos, que es aquel que 
corresponde a la falta u omisión de una identidad jurídica de los indígenas, lo 
que ha derivado en la falta de registro formal de miles de indígenas. Fenómeno 
que en los hechos se traduce como la inexistencia de estos sujetos, quienes en 
la medida en que se articulan a la estructura estatal, carecen de la legitimación 
que les permita su debida realización como seres humanos, como personas 
jurídicas y como ciudadanos.

Carentes de los documentos (desde su acta de nacimiento, como acto 
fundante de todos sus derechos) en que se basa el Estado de derecho, los 
indígenas viven en la marginalidad, en virtud de no poder acceder –de manera 



76

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

formal– a su realización como connacionales; incluso en aquellas poblaciones 
trashumantes o emigrantes, observamos que se llega a vivir en la “clandestinidad” 
en virtud de no contar con documentos de identidad, valga como ejemplo el 
caso mexicano o el guatemalteco, en el que existen centenares de personas 
que, en su intento por cruzar a Estados Unidos, fallecen y no son identificadas 
y que conforme a la antropología física, se establece que su somatotipo les 
caracteriza como indígenas.

En el marco del debate encontramos que el problema en cuestión se ubica 
en dos circunstancias; en primer término, aquella que corresponde a la condición 
que guardan los sistemas de derecho indígena, la gran mayoría de corte 
costumbrista y basado en la oralidad, con lo cual los indígenas básicamente en 
su territorialidad étnica guardarían una realización plena, independientemente 
o no, a que su identidad se encuentre registrada (en su comunidad, paraje, 
pueblo, municipio o departamento), ya que su devenir como humano, como 
persona o individuo indígena, dependen intrínsecamente de su cultura.

El segundo ámbito se sitúa en los cánones del derecho hegemónico y en 
la territorialidad o jurisdicción en que es aplicado, lo que correspondería a la 
totalidad de sus fronteras, subsumiendo, por lo menos de manera formal, a 
los pueblos y comunidades indígenas, lo que sin embargo históricamente ha 
guardado determinadas limitaciones en su aplicación, como la de haber articulado 
la identidad étnica en relación con el devenir de un Estado multicultural.

En este tenor, resulta de singular importancia, recuperar un aspecto poco 
tratado en el contexto de las ciencias sociales y en particular de la sociología 
jurídica, la antropología política y la estadística, el concerniente a la identidad 
jurídica de los indios latinoamericanos, que competa tanto a su condición 
étnica como a aquella que le articula al denominado Estado de derecho. Al 
igual que la Organización de las Naciones Unidas (ONU) y la Organización 
de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO), 
se trata de identificar el significado e importancia de brindar la “condición de 
humanos” y concomitantemente de “ciudadanos” a quienes por determinadas 
circunstancias no gozan de un reconocimiento pleno respecto de su identidad 
jurídica, condición sine qua non para avanzar en la decantada posmodernidad; 
sin embargo, en los hechos este fenómeno se traduce como de evidente 
marginalidad.

Valga como ejemplo mencionar que la carencia de la multicitada identidad 
jurídica ha determinado, en diversos procedimientos jurídicos seguidos ante 
los tribunales, que el Estado invoque al denominado peritaje antropológico,8 a 

8 Tres son los problemas que identificamos como principales en el manejo del peritaje 
antropológico: en primera instancia, el desconocimiento de los sistemas jurídicos –autóctonos– 



77Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

efecto de identificar a los sujetos indígenas que participan en una controversia 
y que carecen de la documentación que les acredite debidamente bajo los 
cánones del derecho hegemónico, o de igual manera se sabe que la falta de 
documentación de los indígenas que acceden a la jurisdicción gubernamental 
motiva el requerimiento a las autoridades municipales a efecto de que identi-
fiquen a los miembros de sus comunidades.

Articulación de sistemas, o hegemonía del Estado, 
respecto de los sistemas jurídicos indígenas

En las últimas décadas, los sistemas jurídicos de corte neoliberal y neopositivista 
de América Latina han establecido ciertas reformas que viabilizan en mayor o 
menor medida el desarrollo de pueblos y personas culturalmente diferenciadas, 
como acontece con los indígenas latinoamericanos, lo cual ha dado paso a 
nuevos modelos jurídicos en el continente.

En términos de estos paradigmas jurídicos prevalecientes, en la mayoría 
de los países latinoamericanos se han establecido ciertos “parámetros” 
sociojurídicos, de corte pluricultural, en cuyo epicentro se encuentra la relativa 
convivencia de lo que podemos situar como la “articulación” de diversos 
sistemas jurídicos, uno como hegemónico, el del Estado, y cuyas adecuaciones 
contemporáneas se identifican (en algunos casos) bajo principios de la diferencia 
y diversidad sociocultural, en virtud de las nuevas reformas incorporadas en sus 
legislaciones (Brasil, Colombia, Venezuela, Chile, México, etcétera); y “los otros” 
sistemas jurídicos, los indios, que de manera vinculante son concebidos como 
“aleatorios” o “articulados” al advenimiento del Estado nacional pluricultural. 
En el caso mexicano este precepto se encuentra contenido en la reforma foxista 
del 2001, que advierte en el artículo 2 constitucional, lo siguiente:

(usos y costumbres) que han habilitado los pueblos indígenas para manejar sus juridicidades; 
un segundo problema es el que corresponde al manejo de la lengua y de su concomitante 
expresión a partir de peritos traductores; y en tercer lugar, el que buena parte del trabajo en 
materia del peritaje antropológico existe como una memoria histórica en millares de documentos 
radicados en diversidad de archivos, que van desde el Archivo de Indias, el Archivo General 
de la Nación, el Archivo General Agrario, e incluso en centenares de archivos eclesiásticos y 
municipales, entre otros, en la mayoría de los casos aún por identificar y estudiar. Debemos 
precisar que en nuestro caso hemos percibido la renuencia de ciertas autoridades para tener 
acceso a documentos, fundamentalmente de la Colonia, que dan cuenta del régimen jurídico 
y de propiedad y posesión de los pueblos indios, como así aconteció en el Archivo General 
Agrario. Fenómeno no casual, sino expresión de los significados que guarda la reivindicación 
agraria para los pueblos indios de México.



78

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

Esta Constitución reconoce y garantiza el derecho de los pueblos y las comunidades 
indígenas a la libre determinación y, en consecuencia, a la autonomía para [...] 
aplicar sus propios sistemas normativos en la regulación y solución de sus 
conflictos internos, sujetándose a los principios generales de esta Constitución, 
respetando las garantías individuales, los derechos humanos y, de manera 
relevante, la dignidad e integridad de las mujeres. La ley establecerá los casos y 
procedimientos de validación por los jueces o tribunales correspondientes.

En el ámbito político en que se desenvuelve la posible articulación de los 
sistemas de referencia, encontramos la existencia de un problema de hegemonía, 
el cual se traduce en el “achicamiento” que realiza el Estado de los sistemas 
normativos indios, al determinar que únicamente corresponda a asuntos de 
relativa importancia en los que intervendrán las autoridades indígenas, aspecto 
que históricamente se originó en el colonialismo, en este tenor, la idea del 
pluriculturalismo, invocada desde el Estado, se relativiza a las circunstancias 
que jurisdiccionalmente decida que intervengan los pueblos indios.

En los hechos concebimos que la proyección de carácter democrática de la 
hegemonía imperante debería estructurar la creación y recreación de espacios 
en que la idea de la articulación jurídica se extendiera a las diversas esferas del 
Estado, en este tenor valdría la pena advertir que las autoridades jurisdiccionales 
indígenas pudiesen intervenir de manera recurrente en los ámbitos locales y 
federales de la administración de justicia, por supuesto a partir que dichas 
articulaciones correspondería que los involucrados formaran o formen parte 
de los pueblos indígenas.

Este tipo de aspectos al tiempo que tienden a la democratización de 
la justicia, permiten establecer nuevas construcciones jurídicas, las que por 
supuesto salen de los cánones positivistas.

Verticalidad u horizontalidad en el acceso a la justicia 
por parte de los pueblos indígenas

Uno de los problemas fundamentales que viven los indígenas se expresa a 
partir de la práctica específica en que se desenvuelven ante los tribunales 
gubernamentales, ya sean estatales o federales. La sustancia-ción de los juicios 
a que se encuentran sujetos, a través tanto de nuestra práctica profesional como 
de investigaciones desarrolladas entre pobladores triquis, nahuas, mixtecos, 
etcétera, nos ha permitido constatar que, contrario sensu a la normatividad 
sustentada por el Estado, se basa en los supuestos relativos a los principios de 
igualdad; las autoridades asumen una posición hegemónica, digamos de carácter 
vertical, las más de las veces ni siquiera se conoce por parte de los jueces a 



79Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

los sujetos indígenas que intervienen en dichos procedimientos, existiendo 
un trato impersonal, pero sobre todo desconociendo el carácter intrínseco 
de la cultura a la cual corresponden los justiciables, fenómeno que coloca en 
entredicho la supuesta visión pluricultural en que debería desenvolverse la 
aplicación de justicia en el país. Esta circunstancia no solamente corresponde 
al juez o magistrado sino a la organización de toda la estructura jurisdiccional, 
magistrados, jueces, peritos, abogados, actuarios, proyectistas, secretarios, 
etcétera. Los cuales no dejan de ubicar a los procesados indígenas en un 
contexto de desigualdad y asimetría, donde el poder depende de la lógica 
gubernamental.

Cuando nos referimos a la horizontalidad en la aplicación de la justicia, 
simplemente entendemos la dimensión humana en la que el juzgador y el 
juzgado deben adecuarse y atendiendo a los indígenas a su derecho a ser 
reconocidos en el marco de sus propios patrones socioculturales.

Es en este contexto que cabe un breve balance en torno a los denominados 
sistemas de derecho indígena que, como sabemos, se aplican y reproducen en 
la mayoría de pueblos, barrios, parajes y comunidades del país.

Si bien hasta nuestros días se continúan realizando diversas investigaciones 
en materia de antropología jurídica y política, así como de sociología jurídica, se 
sabe que a diferencia del derecho hegemónico, los sistemas de derecho indígena 
guardan cualidades que advierten un sentido más democrático en virtud de 
algunas de las características que le componen como son, en primer término, las 
de adecuarse al contexto cultural de los indígenas (no es especializado), además 
de guardar un carácter más directo, transparente y ágil al buscar soluciones que 
generalmente se resuelven mediante la conciliación, y donde la lengua que se 
esgrime es la que corresponde a la etnia de que se trate.

De igual manera es conocido que quienes aplican dichos sistemas de 
derecho generalmente lo efectúan como un servicio social a la comunidad, es 
decir, es un trabajo generalmente no remunerado.

En este tenor encontramos que, en la medida de la idoneidad étnica 
en que se desenvuelven dichos sistemas de derecho indígena en el marco 
de sus territorialidades, será tarea inaplazable la de su ampliación hacia 
esferas jurisdiccionales en las que el Estado tradicionalmente ha limitado su 
intervención, digamos por ejemplo aspectos de derecho administrativo, agrario, 
laboral, penal, entre otros, tarea que por supuesto requiere de la formación de 
aquellos cuadros indígenas que fortalezcan dicho proceso.

Invocar un sentido esencialista respecto de que siempre los usos y costumbres 
que componen a los sistemas de derecho indígena son “mejores” que la cultura 
jurídica dominante constituye una verdad relativa, y significa no reconocer el 
carácter cambiante e incluso contradictorio en que en ocasiones se coloca dicho 
derecho, el cual también puede resultar excluyente, de ahí que sea importante 



80

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

identificar de manera objetiva las adecuaciones en que se desenvuelven los 
sistemas de referencia.9 

importancia de la formación de traductores indígenas

Una de las bisagras que articulan de manera importante al derecho del Estado 
y los pueblos indígenas corresponde al contexto de la lengua, cuyo elemento 
transmisor corresponde a los peritos traductores que participan de manera 
codyuvatoria en la administración de justicia, como lo establece el actual artículo 
segundo constitucional y diversas leyes reglamentarias.

Si bien existe polémica acerca de la idoneidad con la cual intervienen 
determinados traductores, fenómeno que en ocasiones puede corresponder a 
factores de carácter político, religioso o de otra índole, y que forma parte de 
las contradicciones internas de las comunidades de que se trate, es importante 
establecer que este es uno de los espacios que de manera significativa el 
movimiento indígena y sus aliados deberá desarrollar mediante la formación 
de traductores que intervengan en las diversas esferas de la jurisdicción del 
Estado.

Indudablemente, este aspecto guarda otro más profundo, en cuyo caso 
es importante reivindicar el advenimiento de estudios sobre la materia, que 
establezcan programas educativos en lingüística, derecho, antropología, etcétera, 
digamos la vieja idea acerca de impulsar, por región, por estado y a escala 
nacional las Universidades Indígenas, aspecto en el que estamos dispuestos 
en poner nuestro mejor esfuerzo y que hoy estamos cristalizando a través de 
la Maestría en Derecho Indígena.10

9 Las cursivas son nuestras.
10 Proyecto que surgió como producto de las negociaciones entre el Ejército Zapatista de 

Liberación Nacional (EZLN) y el gobierno federal y cuyo origen se fundó en la creación de una 
licenciatura en Derecho Agrario –actualmente ha egresado la primera generación–, y cuya sede 
se ubicó en Tuxtla Gutiérrez. Valga precisar que dicho proyecto es sustancialmente distinto al 
proyecto panista de las denominadas Universidades Multiculturales. El proyecto de maestría integra 
tres orientaciones básicas enfocadas al Derecho Rural, al Derecho Ambiental y al Derecho de 
los Pueblos Indios. La primera es con el propósito de formar especialistas que brinden expedita 
y eficiente administración de Justicia Agraria; la segunda tiene como propósito formar maestros 
que concilien el crecimiento rural con el desarrollo sustentable a partir de la aplicación de la 
normatividad jurídica ambiental; la última pretende formar profesionales que brinden alternativas 
de solución a los problemas jurídicos, socioeconómicos, políticos, culturales y ambientales que 
enfrentan cotidianamente las poblaciones indias. Véase Carlos Humberto Durand Alcántara, 
Derecho Indígena, México, Porrúa, 2005, pp. 195-211.



81Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

gobierno y usos y costumbres (hacia la comprensión de un modelo 
sociojurídico en teopoxco, oaxaca),11 un estudio de caso

En esta última parte se ha incorporado un estudio de caso, correspondiente 
a la etnia náhuatl del Municipio oaxaqueño de Santa María Teopoxco, con el 
afán de identificar las mediaciones y articulaciones en que se sitúa el sistema 
de usos y costumbres de dicha región.

En virtud de las circunstancias en que se desenvuelven las relaciones socio-
culturales de Teopoxco y dadas sus demarcaciones políticas, tanto las estaduales, 
como las consuetudinarias, tendríamos que advertir que el “modelo aludido”, 
guarda tres espacios o delimitaciones en que se conoce y aplica, en primer 
término encontramos a los usos y costumbres que, si bien son semejantes para 
todo Santa María Teopoxco, se aplican en un primer plano en cada uno de los 
barrios, y cuya esencia es basarse primordialmente en la oralidad, de manera que 
conforme a las propias adecuaciones que regulan el quehacer del Municipio, el 
modelo se aplica de esta manera en 33 localidades (de las cuales el Municipio 
del Centro da importancia simbólica y representativa fundamentalmente a 16). 
En este ámbito, compete a los caracterizados o líderes carismáticos resolver 
en el marco de sus fronteras simbólicas o imaginarias, aquellos conflictos que 
conciernen a cada barrio y paraje.

Es importante resaltar que los casos tratados en este primer espacio no 
guardan un carácter complejo (como podría acontecer con ciertas conductas 
antisociales, como por ejemplo, el narcotráfico, o la ejecución de un delito 
como el homicidio). En un segundo contexto se ubica el Barrio de Villa Nueva, 
que al guardar el rango de Agencia Municipal, la aplicación del modelo se 
hibridiza en virtud de vincular su quehacer jurídico, basado en la costumbre, 
con las facultades que en la materia le brinda la Ley Orgánica Municipal de la 
entidad; finalmente, en un tercer plano de aplicación del modelo encontramos 
al que corresponde a la “centralización” de la aplicación de justicia náhuatl, a 
través del Municipio.

Un último dato que trasciende en los tres planos en que se desenvuelve 
el “modelo” es que mientras los caracterizados desempeñan su cargo bajo un 

11 Conceptualmente, encontramos que el sistema normativo está representado por la práctica 
de la costumbre jurídica indígena que integra a las normas consuetudinarias, los usos y tradiciones 
que, siendo en gran medida de carácter oral, permiten la organización social, cultural y la 
económica resolución de conflictos internos entre sus miembros. Al respecto se deben definir e 
identificar los ámbitos de competencia donde puedan actuar las autoridades tradicionales dentro 
de su sistema de justicia, para evitar conflictos con las instituciones competentes de procuración, 
administración e impartición de justicia que corresponden al derecho vigente o estatal. Los ámbitos 
de competencia donde actúan las autoridades son el municipio, la agencia, el barrio y el paraje. 
Véase Carlos Humberto Durand Alcántara, Derecho Indígena, op. cit., 45-47.



82

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

principio de gratuidad, el esquema en que se desenvuelve el regidor va acorde 
con una remuneración, establecida en el marco constitucional oaxaqueño y de 
la Ley Orgánica Municipal del Estado de Oaxaca.

De acuerdo con las dificultades que representa establecer una definición 
acerca del “modelo jurídico”, decidimos establecer –además de la observación 
participante de diversos procesos sociojurídicos y de algunas entrevistas, 
tanto con los interlocutores controversiados, como con las autoridades 
(fundamentalmente realizadas en el Municipio del Centro)– una muestra 
aleatoria que se basó en el análisis y estudio de 40 expedientes o casos (que 
corresponden a la década de 1980), los cuales están radicados en el archivo 
municipal. En este tenor concebimos que de alguna manera el modelo particular 
de la cultura jurídica en Teopoxco, lo podemos observar parcialmente a 
partir de dichos expedientes, que “hibridizan” la palabra nahua (es decir la 
oralidad transmitida) y su adecuación positivista a partir de las características 
de las diligencias o adecuaciones seguidas en cada procedimiento, en cuanto 
a forma, requisitos de validez, como son: lugar donde ocurrieron los hechos, 
hora, fecha, comparecientes y autoridades que resuelven. Sin embargo, como 
observamos, dichas autoridades a pesar de estar facultados para resolver los 
conflictos, no coinciden con el órgano jurisdiccional facultado por el Derecho 
Positivo Mexicano, sino que es el Síndico Municipal el que resuelve en gran 
medida dichas controversias.

algunos elementos del contexto observado

El análisis de los datos obtenidos en Santa María Teopoxco, Oaxaca, relacionados 
con la procuración e impartición de justicia desde la cosmogonía indígena del 
pueblo nahua, no puede dejar al margen la idea de que el camino que siguen 
para llegar al valor que persigue el derecho, la justicia, se da a partir de una 
articulación o integración cultural. Si bien existen elementos dados en el marco de 
la cultura nahua, también se da a través del advenimiento del positivismo jurídico, 
lo que trae consigo una mezcla sui generis para la resolución de conflictos.

Antes de profundizar en el análisis en cuestión vale la pena hacer una 
acotación acerca de los documentos encontrados y el análisis practicado 
en términos de haber realizado el “descubrimiento de un sistema jurídico”, 
conjetura que nos situaría en el mismo sitio donde se ubica el discurso 
positivista, significaría hablar “desde acá”, y no a partir de la otredad, por ello, 
consideramos que el denominado sistema jurídico de solución de conflictos 
no es concebido en este trabajo a partir de lo visto y estudiado, sino más bien 
nuestro análisis se acerca más al preámbulo de un nuevo paradigma, sin que 



83Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

ello constituya en esencia uno nuevo, esto es, se acerca a un elemento más de 
la inconmensurabilidad de los paradigmas, como es la existencia de paradigmas 
rivales, como lo describe Kuhn.12 

También, y adelantándonos un poco a partir de lo observado en primer 
término durante la recolección de los datos, no debemos confundir la noción 
sistema con un paradigma,13 término acuñado por Kuhn. Ello implica que 
la ubicación del contexto observado en su ambiente natural se da dentro de 
este último concepto, presentado como el inicio de algo extraordinario. Por 
supuesto –como la suerte que corre todo paradigma– es muy fácil decirle “no” 
a esta nueva idea, que ciega a todo aquel que se encuentra dentro del sistema; 
sin embargo, no nos olvidamos que lo que es imposible hoy en día, puede ser 
la norma del mañana.

Como dijimos, tomamos una muestra desde el enfoque cualitativo de 
alrededor de 40 diferentes casos, sobre la impartición de la justicia en el 
pueblo nahua de Teopoxco, Oaxaca, de la década de 1980, casos que fueron 
proporcionados por las autoridades, de forma aleatoria y que únicamente son 
representativos de esta zona indígena.

En el contexto cualitativo, analizamos los datos y construimos desde la 
investigación relacionada con la resolución de los conflictos en la comunidad 
indígena nahua de Santa María Teopoxco, Estado de Oaxaca, la codificación 
del evento.

Podríamos precisar que en términos de tiempo y forma la justicia en 
Teopoxco es pronta, expedita y pragmática, en un espacio promedio de dos horas 
o menos, se resuelve un caso de lo que conocemos en el derecho positivo como 
materia familiar, civil, administrativa e incluso penal, otorgando la garantía 
que consiste en la “palabra”. Dar la palabra es un valor fundamental. Esto es 
muestra de la tantas veces mencionada articulación o “integración cultural”.

Con base en los documentos en estudio podemos observar que, por un lado, 
las conductas descritas se ubican dentro del derecho positivo mexicano, sin que 
necesariamente hablemos del conocimiento por parte de las autoridades o de su 
vigencia. Incluso, los actos formales de los ayuntamientos en el esquema federal 
son eminentemente de carácter administrativo y, por excepción, pueden llegar 

12 Thomas S. Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas, México, FCE, 2004, pp. 
252-253.

13 El paradigma es un conjunto de ideas que facilitan la comunicación dentro de una 
comunidad. “Paradigma es un proceso, un procedimiento (no definido necesariamente en forma 
de pasos secuenciales), que puede utilizarse en forma repetida para abordar un tipo específico 
de problema. Ejemplos: el paradigma de la ciencia, que se deriva del método científico; el 
paradigma de sistemas, o proceso de diseño de sistemas, que abarca el enfoque de sistemas”. 
John P. van Gigch, Teoría general de sistemas, México, Trillas, 1981, p. 536.



84

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

Carlos Humberto Durand Alcántara y Marcos Daniel Silva Maldonado

a ser materialmente legislativos; pero nunca las fuentes formales del derecho 
han establecido actuaciones jurisdiccionales y de procuración de justicia como 
un atributo de los ayuntamientos. Sin embargo, la municipalidad en estudio 
sigue este patrón.

La autoridad municipal de la comunidad en estudio emplea tecnicismos 
propios del discurso jurídico, y logra resolver un asunto que bien pudo haberse 
abordado desde el ámbito penal, administrativo o jurisdiccional, y la comunidad 
precisa en un acto la aplicación de la justicia, por un lado con la condición 
pragmática del indígena, pero también con el ambiente positivista imperante, 
así se mezclan dos eventos distintos; la cultura étnica que, en sentido amplio, 
Enrique Florescano en su obra Imágenes de la Patria describe parafraseando 
a Moisés Sáenz: “el indio tiene cualidades y elementos de positivo valor para 
México: mesura y dignidad, un sentido ético exigente, vitalidad física y espiritual 
[...] habilidad manual y su sentido artístico [...] amor y apego a la tierra [...] el 
sentido comunal y el genio para la organización colectiva”.14 

De esta manera, advertimos que además existe en la resolución de los 
conflictos, una condición pragmática y también expedita en el resarcimiento 
inmediato de los daños causados entre los involucrados.

conclusión

La crisis en que hoy se ubica el Estado mexicano y su concomitante 
modelo jurídico, advierten la imperiosa necesidad de su readecuación, de 
su reorientación. Concebimos que en lo fundamental el nuevo esquema en 
que se ubique esta reconfiguración del derecho debe situarse en sus mejores 
tradiciones, entre otras, las que corresponden al derecho social, per se justo 
e indispensable en la reconfiguración de nuevas instituciones, en las que por 
supuesto son indispensables aquellas que corresponden a los pueblos indígenas 
y como una normatividad auténticamente reivindicadora de los intereses de 
clases, sujetos y núcleos explotados, discriminados, negados y marginados de 
la sociedad, trátese de trabajadores, artesanos, emigrantes, indígenas, mujeres, 
adultos mayores, homosexuales, jóvenes, jornaleros.

En el ámbito de la sociedad no política, la universidad, en su acción 
educativa crítica, debe recuperar los espacios tradicionalmente desarrollados, a 
través de sus mejores exponentes, proyectando a sus estudiantes como agentes 
del cambio social, instaurando espacios de reflexión acerca de lo que solemos 
entender como derecho y fundamentalmente del papel que les corresponde 

14 Enrique Florescano, Imágenes de la Patria, México, Taurus, 2005, p. 358.



85Los indios ante el derecho mexicano, un intrincado proceso

Política y Cultura, primavera 2011, núm. 35, pp. 67-85

desarrollar en la actual coyuntura. En la prospectiva de los pueblos indios de 
México es indudable que el Estado mexicano debe establecer estudios acerca 
de sus sistemas de derecho, de su viabilidad e incluso debe recuperar diversas 
aportaciones per se más justas y equitativas que las que desarrolla el propio 
derecho hegemónico.

La praxis en que se desenvuelven los denominados sistemas de derecho 
indígena, advierten en buena medida patrones culturales más justos, en cuyo 
caso podrían resultar alternativos a la sustentación de un esquema de derecho 
per se más humano, racional, democrático y equitativo, de ahí su viabilidad, en el 
siglo XXI, para que con sus respectivas mediaciones se establezcan definiciones 
formales para su concomitante articulación con el sistema de derecho positivo 
vigente, a partir de la búsqueda de puntos de equilibrio entre ambos sistemas, 
donde sea viable la tolerancia, entre otros aspectos.


