
Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

48

Etnografías escolares  
y diferencia sociocultural

Gabriela Czarny*

Escuela, diversidad(es) y diferencia(s)

Cuando era niña en la escuela de la comunidad [San Juan Copala, Oaxaca] nos 
decían que no hablemos la lengua triqui [la lengua materna indígena], que ha-
blemos en español… ahora que estoy en la ciudad [de México] a mi hijo en la es-
cuela le dicen que tenemos que hablarla [hablar la lengua indígena]… (Federica, 
mujer triqui, estudiaba la carrera de Trabajo Social en la UNAM. Originaria de 
San Juan Copala, Oaxaca. Vivía en la Ciudad de México desde hacía más de 15 
años. Entrevista, archivo, noviembre, 2003).

¿Por qué la escuela en los años ochenta en una comunidad indígena —con va-
rios periodos andados de educación indígena (y/o bilingüe bicultural en ese 
entonces) en México— negaría el uso y presencia de lenguas indígenas como, 
en este caso, la triqui? ¿Qué ha sucedido para que a inicios del siglo XXI la es-
cuela, y no en una comunidad indígena, sino en la Ciudad de México, ahora 
“conceda el permiso” para usar las lenguas indígenas? 

En uno y otro caso el relato de Federica, al igual que el de millones de jóve-
nes indígenas en América Latina, señala un modo convulsivo y violento para 
acceder a la escolaridad. La noción de “acceder” no remite a poder estar en el 
sistema educativo, sino justamente a estar pero negando y ocultando las diver-
sas adscripciones culturales y lingüísticas de las que provienen los usuarios del 
sistema; y esto debido al imperante racismo1 solapado que han vivido y viven, 
para esta discusión, miembros de las comunidades indígenas.

Diferentes autores ubican a la escuela del siglo XX como una institución 
de la modernidad, aspecto que dividiría a quienes pasan por ella y adquieren 
una escolaridad prolongada bajo caracterizaciones como desarrollado, culto 
y hasta moderno; y a los que, en oposición, se consideran menos desarrolla-
dos, menos cultos, etcétera. No obstante, la relación entre esta institución y 

	 *	Doctora en Ciencias con especialidad en Investigaciones Educativas por el Departamento de 
Investigaciones Educativas (DIE) del CINVESTAV-IPN, México. Profesora-investigadora ads- 
crita al Área Diversidad e Interculturalidad de la Universidad Pedagógica Nacional, Ajusco, 
México; miembro del Sistema Nacional de Investigadores. CE: gacza_2006@yahoo.com.mx

1	 Retomo el análisis de Shohat y Stam (2002) para definir el racismo como una relación social, 
una jerarquización sistematizada que se intenta establecer a toda costa, anclada en estruc-
turas materiales e insertada en configuraciones históricas de poder; no se mueve de manera 
ordenada e inmutable a través del tiempo y la historia, por lo que es posicional y relacional, 
de manera que hace que diversos grupos ocupen el lugar funcional de los oprimidos.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

49

los pueblos indígenas lleva una ruta de confrontación que viene desde el siglo 
XVI, que es cuando se puede también considerar la irrupción de “un” mode-
lo que pretendió imponer “una” modernidad. Siguiendo a Chartier (2004), la 
misión de la escuela del siglo XX —entendida como responsable de la trans-
misión de saberes a los que denomina “saberes de escritura”—, fue trabajar 
con saberes científicos y técnicos, transformados en contenidos escolares. El 
tema es que, como lo desarrollé en otra ocasión (Czarny, 2008), estos saberes 
y contenidos se plantearon como “universales” por la ligazón entre conoci-
miento científico y conocimiento universal. Lo anterior condujo a una forma 
imperativa e impositiva de plantear no sólo contenidos universales/cientí-
ficos en tanto únicos, sino además una sola manera de conocer y aprender, 
de interaccionar y de responder a los mandatos escolares y, por consiguiente, 
sociales (Paradise, 1998). Esta proposición sobre saberes universales que co-
rrespondería a la escuela transmitir, forma parte central de la discusión y del 
trabajo educativo por reformular; y se tradujo como la negación, por parte 
de los maestros y la institución, de los conocimientos llamados “locales” que 
tienen los miembros de comunidades indígenas.

En América Latina y el Caribe las políticas educativas dirigidas a los pue-
blos indígenas desde los años setenta acuñaron el término de educación bi-
lingüe-bicultural, y posteriormente el de educación bilingüe intercultural y 
educación intercultural bilingüe. Desde estas perspectivas se reconoce que el 
tema sobre escuela y pueblos indígenas lleva una ruta paralela a la presente en 
el sistema educativo general (no dirigido a indígenas), tanto en la ejecución de 
políticas educativas como en los debates pedagógicos. El escenario para revisar 
los sentidos escolares está dado por la creciente movilización indígena en la re-
gión y a nivel mundial —así como de organizaciones diversas que conforman 
la sociedad civil— bajo el reclamo de “reconocimiento a diferencias”, no con-
sideradas en tanto derechos. Es este reconocimiento el que las comunidades 
y pueblos demandan para existir como ciudadanos visibles con marcas que 
expresan diferencias culturales, lingüísticas, de género, etc. 

Antropologías en la discusión educativa

Desde que Branislaw Malinowski realizara su conocido trabajo de campo a 
principios del siglo XX en las islas del Pacífico occidental han pasado muchas 
cosas en el ámbito de la discusión antropológica. No obstante, algo de estas 
primeras etnografías permanece. Retomando una parte de la reflexión de 
Batallán y Campanini (2008) sobre los aportes de la disciplina a la discusión 
educativa sobre la diversidad, citando a Malinowski, recuerdan que este au-
tor concluye, en la “Introducción al estudio del Kula”, condensando la doble 
pretensión de la empresa etnográfica como fuente de conocimiento científi-
co y como crítica cultural a la propia sociedad (del investigador). Tal vez uno 
de los puntos centrales de las críticas a la antropología, y en particular a las 
etnografías sobre “otros” pueblos y comunidades, ha sido la forma en que 
se describen y se habla en nombre de esos “otros”. La mirada etnocéntrica 
ha sido el punto de quiebre para dejar al descubierto la “imposibilidad” de 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

50

mostrar o aprehender “la cultura de los otros”. Este debate es largo, no obs-
tante, lo que voy a resaltar es que estas críticas han abierto distintos modos 
de trabajo con los “nos/otros”.

Como bien lo indican Batallán y Campanini (2008), en ciertos ámbitos de 
la disciplina antropológica se advierte un cambio de óptica en la construcción 
del objeto de conocimiento: ya no estudiamos culturas, sino problemas socia-
les dentro de ellas; lo mismo sucede en la reformulación de la noción de campo: 
ya no viajamos necesariamente a lugares lejanos y exóticos. Ambos aspectos 
abren la posibilidad de comprender la complejidad del mundo contemporáneo 
y sus instituciones como, en nuestro caso, la escuela.

En este sentido, y para el caso de la antropología educativa, pueden identifi-
carse distintos aportes, no sin antes mencionar que esta disciplina también ha 
desarrollado diferentes procesos considerando sus contextos de producción. 
Sin detenerme aquí en ello —lo cual implicaría otro texto en sí—, es importante 
señalar que hay tradiciones de pensamiento y acción desarrolladas diferencial-
mente, por ejemplo, en la antropología educativa americana del norte y la del sur. 

Rockwell (2002) analiza algunas de las distinciones en los núcleos de estu-
dio para estos contextos resaltando cómo los modelos societales —países de-
nominados multiculturales, como Estados Unidos, aunque bajo una búsqueda 
de integración en lo “americano”, o marcados por el concepto de “mestizaje”, 
como los países de América del Sur— han orientado las categorías de análisis 
en juego. Así, de manera muy breve, resalto que la antropología educativa en 
Estados Unidos ha desarrollado una amplia discusión centrada en el concep-
to de “minorías”, ubicando en esta categoría a grupos como los africanos, los 
procedentes de comunidades migradas (asiáticos, latinos) y las comunidades 
indígenas presentes desde antes de la conformación de la nación en el siglo XIX. 
Tempranamente los antropólogos abordaron el tema mostrando diferencias 
y distancias culturales entre la institución escolar —basada en un modelo de 
clase media blanca— y las minorías.2 

La antropología educativa en países como México y otros de América del 
Sur,3 se ha visto signada más bien por otras tradiciones analítico-conceptuales. 
Por ejemplo, el tratamiento de las “diferencias” a través del concepto de mino-
rías no fue un tema central de análisis en la escuela hasta finales del siglo XX. 
Más bien, lo que en esta región ha sido portador de alguna “diferencia” señalada 
como cultural, lingüística y étnica, se depositó tras la mención genérica de lo 
“indígena”. Los conceptos que privilegiaron el campo de análisis de los proce-
sos escolares fueron el de pobreza —referido a clases sociales o sectores popu-
lares—, el de población rural —que también se superpone al de pobreza—, y el 
de trabajadores y migrantes internos (Rockwell, 2002). Asimismo, la perspectiva 
freireana ha marcado una parte del debate en educación popular desde su posi-
ción crítica a la escuela como modelo impositivo vaciador de sentidos sociales, 
políticos y culturales. 

2	 Entre los autores está Ogbu, 2001.
3	 Los trabajos de Elsie Rockwell desde los años ochenta marcan un modo de producir etno-

grafía en educación en Centro y Sudamérica.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

51

Si bien los análisis de las escolaridades referidas a los pueblos indígenas se 
vinculan con la tradición disciplinaria que tanto la antropología4 como la edu-
cación han desarrollado en cada contexto, el viraje en el campo se debe prin-
cipalmente a los avances en la disputa política que han dado los movimientos 
y organizaciones indígenas por la demanda de una educación que responda al 
reconocimiento de derechos que tienen los pueblos y comunidades.5 En este senti-
do, tampoco es casual que en los últimos 20 años encontremos un considerable 
aumento en la investigación educativa sobre pueblos indígenas y su relación 
con las instituciones educativas, tanto las que oferta el Estado como las pro-
puestas construidas por organizaciones indígenas diversas.6

En una revisión apretada de los avances que pueden reconocerse en el cam-
po de los antropólogos que han desarrollado etnografías en educación, se ubica 
una amplia producción sobre la problemática de la diversidad y una preocupa-
ción compartida por los efectos traumáticos de la discriminación de los niños 
y jóvenes que son víctimas de esta forma de violencia. No obstante, también se 
visualizan paradojas analíticas en tanto nudos que interpelan permanentemen-
te a la disciplina. Por ejemplo, la tensión entre la perspectiva universalista, impul-
sada tras la metáfora de la educación igualitaria a través de la escuela, y la de re-
conocimiento a las particularidades (culturales, lingüísticas, étnicas) de los niños 
procedentes de diversas comunidades, no se ha resuelto, como se reconoce en 
el debate, con métodos, enunciados, planes o programas específicos. Sobre esto, 
Batallán y Campanini (2008) señalan que, efectivamente, la institución escolar 
del siglo XX enfrenta una paradoja: la escuela no podría sostener y difundir una 
norma universalmente válida para todos —mandato con el que se creó la escue-
la del sigo XX— y, al mismo tiempo, realizar su obligación contemporánea de 
respetar —y hacer respetar— las diferencias de los niños que son supuestamente 
portadores de una cultura particular. Entonces, esta contradicción que acom-
paña a la escuela como institución fundadora de la nación y reproductora de su 
(“única”) identidad como país, reduce el nuevo mandato del respeto a la diver-
sidad a un plano meramente moral, enmarcado en un discurso que pretende su 
tratamiento como “contenido actitudinal”. En este camino —y como un efecto 
no deseado, señalan las autoras— el aporte de la antropología de la educación 
refuerza el escepticismo teórico y político respecto de la capacidad de la escuela 
para realizar el mandato igualitarista de la modernidad, al pretender constituir-
se en un espacio democrático de experiencia y enriquecimiento. 

No obstante, esta precisión sobre la tensión analítica entre lo universal y 
lo particular puede encontrar ecos en respuestas provenientes de otras arenas 
discursivas y políticas. En las últimas discusiones sobre educación intercultu-
ral para América Latina comienza a plantearse que más que incorporar “un en-
foque metodológico técnico específico” —como ha sido la educación bilingüe 
intercultural en la región—, bajo este concepto, se trata más bien de reformular 

4	 Para el caso de la antropología en México, véase: De la Peña, 2001; Krotz, 2003. 
5	 Para un desarrollo de los últimos cambios que orientan en México las políticas educativas 

para los pueblos indígenas véase Jablonska, 2010.
6	 Véase el estado del conocimiento sobre la investigación educativa 1992-2002 coordinado 

por María Bertely (2003). 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

52

la misma noción de Estado(s) (Tubino, 2005). Ya no entendido éste en la visón 
que le dio origen en el siglo XIX —el Estado constructor de una sola identidad, 
bajo una lengua—, sino como se debate en algunos países, Estado plurinacio-
nal (por ejemplo, Bolivia) o Estado multicultural (por ejemplo, México). La 
perspectiva de reformulación del Estado en las sociedades latinoamericanas 
—que albergan población indígena, afrodescendientes y migrantes de diversas 
latitudes por generaciones—, en tanto entidad plural, es un debate incipiente. 
Sin esa reformulación, para muchos sujetos y comunidades que componen a 
los Estados latinoamericanos, cualquier acción de política para la diversidad 
quedará reducida a lo técnico, tal vez como ha sucedido hasta la fecha en el 
campo educativo: programas específicos para indígenas, para minorías, para... 
En esta línea, indudablemente el análisis entre la escuela como universal y los 
sujetos/comunidades como particular, adquieren otra dimensión. 

Asimismo, la tensión entre universal y particular, sustento del debate antro-
pológico, abre también otro frente. En la búsqueda por superar el “eurocentris-
mo” en la disciplina, algunos autores plantean abordar la relación desde marcos 
teóricos y epistémicos policéntricos. El resultado de tal operación, señalan, “es 
la posibilidad de aceptar la diversidad epistémica como un proyecto universal; 
es decir, abarcando algo que podríamos llamar diversalidad, un neologismo 
que refleja una tensión constructiva entre la antropología como un universal y 
como una multiplicidad” (Lins Ribeiro y Escobar, 2008: 22). Estas perspectivas 
sostienen que si no partimos por mirar y entender esa “cara oculta de la moder-
nidad”, eso que ha sido “invisibilizado” y que algunas etnografías han puesto en 
la mira, no podremos avanzar en esta reconfiguración epistémica. 

Etnografías y visibilidad de procesos  
socioculturales en la escuela

El tema que trato en este apartado esboza el lugar de las etnografías en la visi-
bilización de procesos de exclusión y racismos encubiertos en la escolaridad 
de los miembros de pueblos y comunidades indígenas.7 Así también, pretendo 
dejar planteados algunos puntos de quiebre que se pueden identificar en los 
procesos de análisis, a través de los cuales se conceptualiza y trata el tema de la 
educación escolar y los pueblos indígenas. 

En primer lugar es preciso reconocer que hasta los años noventa el análisis 
antropológico de la escolaridad de las comunidades indígenas ubicó como re-
ferente empírico a las escuelas en las comunidades indígenas en zonas rurales. 
Ello contiene un sesgo cultural al haber mantenido como referencia la existen-
cia de indígenas sólo en esos contextos, pero ¿acaso no existían los indígenas 
urbanos? El trabajo antropológico educativo en contextos de desterritorializa-
ción —entendiendo por ello la existencia de la comunidad fuera del territorio 
considerado originario—, es más bien reciente. 

7	 Las investigaciones a las que hago referencia se remiten principalmente al nivel de educa-
ción básica (de primaria) porque hasta fechas recientes ha sido el de mayor acceso para los 
indígenas y, por ello, el más estudiado. 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

53

Haciendo uso de la etnografía —entendida como un enfoque o perspecti-
va que contiene concepciones implícitas y explícitas acerca de cómo se cons-
truye y cómo se le da sentido a la diversidad de realidades posibles, y cuya 
expresión es la descripción etnográfica (Rockwell, 2008)—, en los últimos años 
varios trabajos han tenido como punto en común la identificación de la per-
sistente discriminación y racismo solapados sobre los pueblos, comunidades 
(e individuos) indígenas. Entre estos trabajos etnográficos algunos abordan 
la escolaridad de la población indígena en las escuelas de educación indígena 
en zonas rurales, en los que se ha fortalecido la crítica por la deficiente calidad 
con la que se oferta, desde el sistema educativo oficial, la educación escolari-
zada; lo cual constituye un modo de discriminación.8 Otros han desarrollado 
sus etnografías mostrando la discriminación pero en la relación invisibilidad-
visibilidad indígena en los contextos escolares generales o regulares (no de 
la Dirección General de Educación Indígena —DGEI/SEP—) en diferentes re-
giones y localidades, donde asisten millones de niñas y niños pertenecientes, 
de diversos modos, a pueblos y comunidades indígenas, primera y segunda 
generación nacidos en la ciudad, así como los que provienen de sus comuni-
dades.9 En estas etnografías se describen las diferentes estrategias de “sobre-
vivencia” por parte de los indígenas en las escuelas generales en las ciudades y 
en sus nuevas comunidades; muestran la negación y el ocultamiento identita-
rio, pero también, en diferentes casos y por reacción, el fortalecimiento de las 
identidades culturales. 

Pero el conjunto de la producción etnográfica a la que me refiero también 
centra su atención en distintos procesos escolares, mostrando la desvincula-
ción de los procesos pedagógicos impulsados en las escuelas, las que a pesar 
de programas denominados interculturales bilingües, e interculturales en los 
escenarios urbanos, no logran un andamiaje que permita la existencia de la di-
versidad y la diferencia, y con aquélla, de los diversos procesos de construcción 
de significados y estrategias para el aprendizaje. Ubican puntos en conflicto 
que inciden en lo que se define como “fracaso escolar” para el sistema, que se 
expresaría en deserción y ausentismo de los niños indígenas (lo que mide el sis-
tema educativo), así como el bajo rendimiento en los primeros grados escola-
res, principalmente en los casos donde los niños tienen como lengua materna 
a una lengua indígena, y como segunda, el español. 

No obstante, lo que pretendo resaltar, en tanto punto de quiebre en el 
campo analítico de las etnografías que en su conjunto tratan lo educativo y 
lo escolarizado en relación con los pueblos indígenas, refiere a la forma bina-
ria en oposición que enfrenta, y en muchas ocasiones adquiere el campo, al 
abordar las diversas realidades políticas y socioculturales en las escuelas. Así, 
se presentan dos grandes antinomias en la construcción de propuestas escola-
res cuando hablamos de pueblos y comunidades indígenas: 1) las que ubican 

8	 Véase Maldonado, 2002; González, 2008; Jiménez, 2009; en comunidades indígenas y 
rurales. 

9	 Algunos estudios realizados sobre población indígena que asiste a escuelas primarias de la 
ciudad de México y otras grandes urbes del país (Bertely, 1998; Czarny, 2002; 2008; Martínez 
Casas y Rojas, 2006). 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

54

la escolaridad con adaptaciones o marcos flexibles desde el sistema educativo 
oficial que promueve(n) el/los Estado(s), denominados en sus cartas magnas 
como pluri o multicultural, pero con prácticas aún representativas de los viejos 
modelos de Estados monoculturales, herencia del siglo XIX; y 2) las que ubican 
la escolaridad legítima sólo cuando es producto de propuestas “propias” (de las 
comunidades y/u organizaciones indígenas), las que en algunos casos se arti-
culan, en distintos grados y/o niveles, con las propuestas escolares oficiales, y 
las que niegan totalmente la injerencia de los Estados en ellas. 

Estas proposiciones mantienen la tensión, no resuelta, entre la búsqueda de 
una imaginada igualdad y la presencia y reconocimiento del “otro” en los siste-
mas educativos del siglo XX y XXI. Si bien esta tensión promueve el debate y con 
ello el reconocer la necesidad de replantear los modelos de Estados nacionales, 
mantener estas oposiciones no resuelve procesos de desigualdad, inequidad y 
exclusión en y por lo escolar.

La forma binaria que la academia pone en sus procesos de análisis tiene 
repercusiones de diferente índole, y en muchos casos contribuye a perpetuar la 
polarización existente en sociedades como las latinoamericanas, entre lo indio 
y lo no indio. Siguiendo los planteamientos de Saurabh Dube (2001), esta po-
sición binaria tiene hondas raíces en el pensamiento académico y la forma de 
construcción disciplinaria occidental: 

Hay un condicionamiento en las academias —y fuera de ellas— a separar las so-
ciedades occidentales, dinámicas y complejas, con historia y modernidad, por 
un lado, de las comunidades no occidentales, simples y religiosas, arraigadas 
en el mito, la tradición y el ritual, por el otro. Este modo de pensar es bastante 
más persuasivo e insidioso de lo que uno podría (o querría) imaginarse: incluye 
simultáneamente grandes reductos del pensamiento ideológico conservador, 
ideólogos de izquierda, pensadores liberales, ONG radicales, alternativas primi-
tivistas y New Age. Mientras una facción ensalza la modernidad y la razón de 
Occidente, la otra glorifica la tradición y las comunidades no occidentales. La 
lógica subyacente es una sola: con frecuencia ambos lados están reflejándose 
el uno al otro. Aquí, las imágenes dilatadas de una sola modernidad suprimen 
los visos de las muchas modernidades contradictorias y abigarradas que han 
definido nuestros pasados y que siguen constituyendo una presencia palpable. 
Las reificaciones de la tradición dejan poco espacio a las formas como las tra-
diciones van siendo continuamente construidas, diversamente debatidas y, de 
manera diferenciada, elaboradas en, a través y a lo largo del tiempo. Estas mate-
rializaciones suelen pasar por alto el hecho de que las tradiciones y las moderni-
dades son el producto de las energías combinadas de los grupos superordinados 
y subordinados, de la fuente de recursos compartidos por los colonizadores y 
los colonizados. Pero aún hay más. La división binaria entre tradición y mo-
dernidad genera y, al mismo tiempo, es mantenida por otra serie de oposiciones 
homólogas, las cuales se mencionaron anteriormente: oposiciones entre mito 
e historia, ritual y racionalismo, emoción y razón, magia y modernidad, y por 
supuesto, las antinomias entre esos dos conceptos-metáfora convertidos en fe-
tiche que son la comunidad y el Estado (Dube, 2001: 16).



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

55

Estas oposiciones son las que se encuentran instaladas a menudo en el aná-
lisis sobre los procesos escolares de individuos y de comunidades indígenas. 
Para algunos autores salir de estos análisis binarios requiere también ubicar 
y entender la reacción, expresada a través de la noción de resistencia, y desde 
allí abordar la complejidad que los procesos entre colonizados y colonizadores 
han generado a lo largo de la historia, en sociedades como las nuestras.

Notas para seguir el debate

A la luz de las demandas de los movimientos indígenas en la región y de las 
luchas por el reconocimiento de los pueblos originarios, se produce un uso aho-
ra en positivo de marcas identitarias que anteriormente fueron utilizadas para 
marginalizar y discriminar. Me refiero, por ejemplo, al concepto de indio —ca-
tegoría que marca un estigma, puesto por la Colonia para dominar—, utilizado 
bajo las políticas actuales de reconocimiento para defender espacios y derechos 
sociales, culturales y políticos de sujetos, comunidades y pueblos. Estos “usos de 
la diferencia” —en este trabajo centrado en el análisis de lo indígena—, tienen 
efectos diversos: por una parte, lo que se conoce como el “empoderamiento” de 
los grupos subalternizados; pero, por otra parte, esa diferencia es también uti-
lizada por los sectores hegemónicos para perpetuar desigualdades y racismos. 

Se trata más bien de desarmar los imbricados procesos de desigualdad 
construidos históricamente sobre “lo otro” y comenzar a nombrar la per-
manente violencia implícita así como explícita en distintas prácticas. Seguir 
perpetuando conceptualmente los análisis binarios en la investigación etno-
gráfica probablemente no nos conduzca a la posibilidad de entender de otro 
modo las realidades escolares multifacéticas que enfrentan los niños y jóvenes 
indígenas, y que no pueden simplificarse. 

Frente a estas fuertes cristalizaciones sobre lo escolar, algunas de las 
etnografías referidas incursionan en el campo mostrando que tales opo-
siciones resultan más bien de la polarización social, económica y política, 
esto es, las relaciones de asimetría imperantes desde siempre sobre las co-
munidades indígenas. Lo anterior implica entender que la escuela ha ope-
rado como instancia de dominación, pero también vale considerar que los 
pueblos indígenas han hecho “usos diferenciados” de los conocimientos, 
las tecnologías y los distintos atributos que, a través de la escuela, se experi-
mentan y aprehenden. Estos trabajos hacen “uso de lo etnográfico” a través 
de lo cual se generan, en algunos, espacios para desmontar las oposiciones 
que, en muchos casos, reducen la complejidad de la experiencia escolar para 
sujetos y comunidades marcados por una(s) “diferencia(s)”. En este sentido, 
las etnografías de lo escolar han contribuido a la visibilización de diversos 
procesos que encubren dominación y complicidad entre actores e instancias 
de poder, mostrando desigualdades y racismos, así como las complejas zonas 
de producción cultural, caminos de reposicionamiento cultural e identita-
rio. También avanzan en la identificación sobre la búsqueda del valor que las 
comunidades indígenas dan a la presencia de las escuelas en sus territorios 
y, con su participación en el proceso, generan en algunos casos canales para 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

56

el desarrollo étnico y la conformación de estrategias para la autodetermina-
ción y la reformulación sobre la idea no cumplida de mayor justicia social. 
No obstante, hay preguntas y dudas sobre el trabajo etnográfico en el que 
sigue en juego el tema de “hablar por el otro”. En este sentido, y retomando 
a Shohat y Stam (2002), puede advertirse una búsqueda por una etnografía 
participativa y una antropología dialógica. Estos autores consideran que se 
trata más bien de afrontar el riesgo de un diálogo real de y entre los interlocu-
tores, asumiendo y poniendo en tensión las posiciones de partida, general-
mente desiguales, entre las partes involucradas. Se trata de profundizar en 
“cómo se representa a otro” o “cómo uno colabora con el otro” en un espacio 
compartido. Si hablamos de diálogo y relaciones de reciprocidad ello implica 
que, y continuando con la perspectiva de Shohat y Stam, “dentro de la lucha 
por la hegemonía y la resistencia que está teniendo lugar, cada acto de inter-
locución cultural cambia a los dos interlocutores” (2002: 70). Evidentemente, 
aún quedan desafíos en la conformación de espacios en los que hablemos, 
produzcamos y dialoguemos entre todos. 

Referencias

Batallán, Graciela y Silvana Campanini (2008), “El respeto a la diversidad en 
la escuela: atolladeros del relativismo cultural como principio moral”, 
en María José Jociles y Adela Franzé (eds.), ¿Es la escuela el problema? 
Perspectivas socio-antropológicas de etnografía y educación, Madrid, 
Trotta, pp. 247-260.

Bertely, María (1998), Historia social de la escolarización y uso del castella-
no escrito en un pueblo zapoteco migrante, Tesis de Doctorado en 
Educación, Aguascalientes, Universidad Autónoma de Aguascalientes. 

Bertely, María (coord.) (2003), Educación, derechos sociales y equidad, tomo 
I: Educación y diversidad cultural. Educación y medio ambiente. La in-
vestigación educativa en México 1992-2002, México, COMIE-SEP-CESU.

Chartier, Ane Merie (2004), Enseñar a leer y a escribir. Una aproximación 
histórica, México, FCE.

Czarny, Gabriela (2002), Acerca de los procesos de interculturalidad. Niños 
de origen mazahua en una escuela pública en la ciudad de México, 
México, IPN-CINVESTAV/Universidad de Colima (CD), colección de 
Tesis Seleccionadas.

Czarny, Gabriela (2008), Pasar por la escuela. Indígenas y procesos de escolari-
dad en la ciudad de México, México, UPN.

De la Peña, Guillermo (2001), “Los desafíos de la clase incómoda: el campesi-
nado frente a la antropología americanista”, en Miguel León-Portilla 
(coord.), Motivos de la antropología americanista. Indagaciones en la 
diferencia, México, FCE, pp. 134-166.

Dube, Saurabh (2001), Sujetos subalternos, México, El Colegio de México.
González, Erika (2008), Los profesionistas indios en la educación intercultu-

ral. Etnicidad, intermediación y escuela en el territorio mixe, México, 
UAM-Iztapalapa/Juan Pablos.

Jablonska, Aleksandra (2010), “La política educativa intercultural del gobier-
no mexicano en el marco de las recomendaciones de los organismos 
internacionales”, en Alejandra Jablonska y Saúl Velasco (coords.), La 
construcción de política intercultural en la educación en México: de-
bates, tendencias, problemas, desafíos, México, UPN, col. Horizontes 
Educativos, pp. 7-28.

Jiménez, Yolanda (2009), Cultura comunitaria y escuela intercultural. Más allá 
de un contenido escolar, México, CGEIB.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIV, núm. 138  |  IISUE-UNAM
Suplemento 2012  |  Violencia escolar

57

Krotz, Esteban (2003), “El estudio de la cultura en la antropología mexicana 
reciente: una visión panorámica”, en José Manuel Valenzuela (coord.), 
Los estudios culturales en México, México, FCE, pp. 80-115.

Lins-Ribeiro, Gustavo y Arturo Escobar (2008), “Antropologías del mun-
do: transformaciones disciplinarias dentro de sistemas de poder”, 
en Gustavo Lins Ribeiro y Arturo Escobar (eds.), Antropologías del 
mundo. Transformaciones disciplinarias dentro de sistemas de poder, 
México, Werner Gren Foundation/CIESAS, pp. 19-48. 

Maldonado, Benjamín (2002), Los indios en las aulas. Dinámica de domina-
ción y resistencia en Oaxaca, México, INAH, Etnografía de los Pueblos 
Indígenas de México, serie Estudios Monográficos.

Martínez Casas, Regina y Angélica Rojas (2006), “Indígenas urbanos en 
Guadalajara: etnicidad y escuela en niños y jóvenes otomíes, mixtecos 
y purépechas”, en P. Yanes, V. Molina y O. Gonzáles (coords.), El triple 
desafío. Derechos, instituciones y políticas para la ciudad pluricultu-
ral, México, Gobierno del Distrito Federal-Secretaría de Desarrollo 
Social/Universidad Autónoma de la Ciudad de México, pp. 69-98.

Ogbu, John (2001), “Understanding Cultural Diversity and Learning”, en Jame 
Banks y Merry Banks (eds.), Handbook of Research on Multicultural 
Education, San Francisco, Jossey-Bass, pp. 5-14. 

Paladino, Mariana y Stella García (coords.) (2011), La escolarización en los 
pueblos indígenas americanos. Impactos y desafíos, Quito, Abya Yala/
Universidad Politécnica Salesiana. 

Paradise, Ruth (1998), “What ś Different about Learning in Schools 
as Compared to Family and Community Settings?”, Human 
Development, núm. 41, pp. 270-278.

Rockwell, Elsie (2002), “Constructing Diversity and Civility in the United 
States and Latin America: Implication for ethnographic educational 
research”, en Bradley Levinson, Susan Cade, Ana Padawer y Ana 
Elvir (eds.), Ethnography and Education Policy Across the Americas, 
Westport, Praeger, pp. 3-19. 

Rockwell, Elsie (2008), “Del campo al texto: dilemas del trabajo etnográfico”, 
en María J. Jociles y Adela Franzé (eds.), ¿Es la escuela el problema? 
Perspectivas socio-antropológicas de etnografía y educación, Madrid, 
Trotta, pp. 90-103.

Shohat, Ella y Robert Stam (2002), Multiculturalismo, cine y medios de comu-
nicación. Crítica del pensamiento eurocéntrico, Barcelona, Paidós, col. 
Comunicación.

Tubino, Fidel (2005), “El interculturalismo latinoamericano y los Estados 
nacionales”, en M. Rodríguez (comp.), Foro de educación, ciudada-
nía e interculturalidad, México, Secretaría de Educación Pública-
Coordinación General de Educación Intercultural Bilingüe (SEP-
CGEIB)/Foro Latinoamericano de Políticas Educativas (FLAPE)/
Observatorio Ciudadano/Contra Corriente, pp. 19-32.


