
Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM 115

Jóvenes universitarios y conflicto intercultural
Estudiantes indígenas y mestizos en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas

Paola Ortelli* | Stefano Claudio Sartorello**

En este artículo se analizan los conflictos interculturales que viven jóve-
nes universitarios indígenas y mestizos que estudian en dos instituciones 
públicas de educación superior ubicadas en la ciudad de San Cristóbal 
de Las Casas (Chiapas, México): la Licenciatura en Gestión y Desarrollo 
Indígena (LGAI) de la Universidad Autónoma de Chiapas (UNACH) y 
la Universidad Intercultural de Chiapas (UNICH). Luego de analizar el 
marco global en el que se crean estos programas educativos, y de contex-
tualizar el marco social —la ciudad multicultural de San Cristóbal de Las 
Casas— se identifican tres ámbitos en los que se manifiesta el conflicto 
intercultural entre estos jóvenes universitarios: el académico, el de los 
programas compensatorios de discriminación positiva y el de las relacio-
nes interpersonales.

Palabras clave

Educación superior
Programas universitarios 
interculturales
Estudiantes indígenas 
Estudiantes mestizos
Conflicto intercultural

	 *	Maestra en Antropología social, profesora-investigadora de tiempo completo de la LGAI-UNACH y coordinadora 
del Programa Institucional de Tutorías, responsable del cuerpo académico “Etnia, Estado y desarrollo”. Líneas de 
investigación: identidades, procesos políticos y conflicto. Publicaciones recientes: (2010), “Dall’Universitá Statale di 
Milano all’Universidad Autónoma de Chiapas. Scoperta e riscoperta dell’universo indigeno fra studi antropologici e 
impegno per la promozione all’autosviluppo”, en Benzoni-González (coords.), Milano e il Messico. Dimensioni e figure 
di un incontro a distanza dal Rinascimento alla globalizzazione, Milano, Jaca Book, pp. 277-300; (2010 en coautoría con 
E. Cruz y L. Rodríguez), “Transición entre fronteras: de la exigencia de los derechos al desarrollo propio”, Anuario de 
estudios indígenas: migraciones, ciudades y cambio cultural, núm. XIV, pp. 373-395. CE: paorte@yahoo.com 

	 **	Maestro en Antropología social, profesor-investigador de tiempo completo de la UNICH y coordinador del Progra-
ma Institucional de Tutorías, integrante del cuerpo académico “Patrimonio, territorio y desarrollo en la frontera 
sur de México”. Líneas de investigación: educación, interculturalidad, metodologías colaborativas. Publicaciones 
recientes: (2010), “Ser para hacer: el proceso de co-teorización intercultural del maestro-acompañante en el modelo 
educativo de la Unión de Maestros de la Nueva Educación para México (UNEM), educadores independientes y 
colaboradores no-indígenas en Chiapas”, REDHES. Revista de Derechos Humanos y Estudios Sociales, año II, núm. 
3, pp. 21-48; (2009), “Una perspectiva crítica sobre interculturalidad y educación intercultural bilingüe: el caso de 
la Unión de Maestros de la Nueva Educación para México (UNEM) y educadores independientes en Chiapas”, 
Revista Latinoamericana de Educación Inclusiva, vol. 3, núm.2, pp. 77-90. CE: stepol_2000@yahoo.com

Recepción: 4 de mayo de 2011 | Aceptación: 16 de junio de 2011



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural116

Introducción

En este artículo se analizan críticamente los 
conflictos interculturales que viven las y los 
jóvenes universitarios indígenas y mestizos 
que estudian en dos instituciones públicas 
de educación superior ubicadas en la ciudad 
de San Cristóbal de Las Casas (Chiapas): 
la Licenciatura en Gestión y Desarrollo 
Indígena (LGAI-UNACH) y la UNICH, un pro-
grama educativo, y una institución de edu-
cación superior que surgen a comienzos del 
siglo XXI como parte de las políticas multi-
culturales implementadas por el gobierno 
mexicano en el campo educativo, en respues-
ta al resurgimiento de la cuestión indígena 
detonado por el levantamiento armado del 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional 
(EZLN) en enero de 1994. Los autores reflexio-
nan sobre estos conflictos a partir de sus ex-
periencias como docentes universitarios y 
como responsables de los programas de tu-
torías de estas instituciones, ventanas privi-
legiadas para observar las problemáticas que 
los jóvenes viven al interrelacionarse en en-
tornos sociales y educativos multiculturales 
caracterizados por conflictos interculturales 
implícitos y explícitos. En efecto, analizando 
los entornos sociales y educativos —la ciudad 
de San Cristóbal de Las Casas y las dos uni-
versidades en cuestión— donde interactúan 
jóvenes “coletos”,1 mestizos e indígenas, los 
autores del presente artículo consideramos 
relevante enfatizar el “conflicto intercultural” 
(Bertely, 2009; Gasché, 2008) que caracteriza las 
relaciones entre la sociedad y la cultura nacio-
nal-mestiza, y las sociedades y culturas indí-
genas. Este conflicto se concreta en relaciones 
objetivas y subjetivas de dominación-sumi-
sión que resultan clave para comprender las 
relaciones interculturales entre jóvenes uni-
versitarios de culturas diferentes. En particu-
lar, retomando a Gasché (2008), consideramos 

que las relaciones de dominación-sumisión 
entre sociedad nacional-mestiza y sociedades 
indígenas imprimen a las relaciones intercul-
turales entre jóvenes universitarios indígenas 
y mestizos condiciones económicas, sociales 
y educativas asimétricas (dominación-sumi-
sión objetiva) que, además, se refuerzan por 
disposiciones, actitudes y valores desiguales 
pero complementarios, que se reiteran y re-
fuerzan diariamente a través de sus conductas 
rutinarias (dominación/sumisión subjetiva): 
“En efecto, la dominación/sumisión objetiva 
no sería aceptada subjetivamente si no fuera 
interiorizada en los reflejos conductuales es-
pontáneos, en lo que Bordieu y Elias llaman 
el habitus de las personas, tanto del lado de 
los dominantes como de los dominados” 
(Gasché, 2008: 372). 

El contexto social: la ciudad de 
San Cristóbal de Las Casas

El contexto en donde se insertan las dos ins-
tituciones educativas de nivel superior que 
estamos analizando en este artículo es una 
ciudad multicultural: San Cristóbal de Las 
Casas, centro de una región indígena que, 
desde sus orígenes, se ha caracterizado por 
su “sorprendente diversidad” (Viqueira, 2007: 
49). Desde su nacimiento en 1528, las relacio-
nes entre españoles e indígenas eran de es-
tricta separación étnica y esto se reflejaba, a 
nivel físico y territorial, en lo que Aubry ha 
denominado “ciudad dual” (Aubry, 2008: 31); 
a partir del siglo XVIII San Cristóbal de Las 
Casas se convierte en una “ciudad criolla” 
(Aubry, 2008: 49) y sus fronteras étnicas se 
vuelven permeables, originando una ciudad 
poli-étnica (Paniagua, 2005). A partir de 1970, 
San Cristóbal entra a un proceso de rápido 
crecimiento demográfico que la encamina 
hacia su progresiva etnización,2 modificando 
de manera radical las dinámicas interétnicas 

1	 Los coletos son los habitantes mestizos de San Cristóbal de Las Casas.
2	 Se habla de una población de 32 mil 838 habitantes en 1970 que en 2002 alcanzó la cifra de 112 mil 442 habitantes, 98.81 

por ciento de los cuales se concentra en el valle donde se ubica la ciudad. El censo de 2005 señala una población de 
166 mil 460 habitantes en un espacio cada vez más reducido, y el último censo de 2010 registra 185 mil 917 habitantes.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 117

y los equilibrios entre los grupos étnicos que 
en ella convivían.3 Con el crecimiento demo-
gráfico crecen también las exigencias de la 
población: casa, servicios urbanos, trabajo y 
educación. Surgen muchas colonias en la pe-
riferia de la ciudad: colonias interétnicas ha-
bitadas por población tseltal, tsotsil, ch’ol, to-
jolabal, mam; una variedad de grupos étnicos 
que convierten a San Cristóbal en un mosaico 
de culturas, valores, religiones y afiliaciones 
políticas. El panorama se complejiza si consi-
deramos que este crecimiento demográfico, y 
el paralelo surgimiento de un sujeto indígena 
urbano politizado, organizado y alfabetizado 
(Hvostoff, 2000 y 2004)4 no han ido acompa-
ñados por un cambio en los imaginarios que 
los diferentes actores urbanos5 tienen sobre 
el indígena. Aunque los procesos de cambio 
demográfico antes descritos han modificado 
de manera sustancial los equilibrios y las re-
laciones de fuerza entre los diferentes grupos 
étnicos de la ciudad agregando nuevos actores 
como, por ejemplo, los mestizos procedentes 
de otros estados y los extranjeros, europeos y 
americanos, cabe mencionar que sigue per-
sistiendo una situación de conflicto intercul-
tural. Ésta se fundamenta en las imágenes 
estereotipadas que cada grupo tiene hacia el 
otro, mismas que nos remiten a esa “visión 
mutuamente deshumanizadora” de la que 
habla Rus (2000: 490). La imagen estereotipada 
del “indio-indito” (Hvostoff, 2000) analfabeta, 
monolingüe, machista, desnutrido, ignoran-
te, retrasado, sucio, alcohólico y sin futuro, se 
contrapone así a la del “auténtico coleto” rico, 
de ascendencia española, que es dueño de la 

ciudad (Hvostoff, 2004). A pesar de no tener 
correspondencia con la realidad, dichas imá-
genes se siguen reproduciendo y determinan 
las relaciones interétnicas dicotomizadas en-
tre mestizos, coletos e indígenas en la ciudad, 
mostrando c�������������������������������ó������������������������������mo la misma categoría de indí-
gena —categoría colonial homogénea cuyo fin 
es remarcar las diferencias entre dominador y 
dominado (Bonfil, 1995)—, sigue siendo un re-
ferente para la mayoría de la población coleta 
y mestiza en general. Lo anterior nos lleva a 
coincidir con Paniagua (2005), quien atribuye 
al desfase entre lo imaginario y la realidad, 
la causa del conflicto interétnico que has-
ta la fecha persiste en la ciudad: la identidad 
en negativo del ladino, que se funda sobre la 
negación del indio para la afirmación de la 
identidad propia, conjugada con el proceso 
de modernización trunca que vive la ciudad, 
impide que ésta asimile el crecimiento pobla-
cional “reanimando modos de pensamiento 
cultural anteriores, en particular, las fronteras 
étnicas tradicionales entre indios y ladinos” 
(Paniagua, 2005: 151). Es así que se genera un 
desfase entre “…la realidad del indio urbano 
y la imagen mental de que su condición sólo 
puede ser rural” (Paniagua, 2005: 163). 

Ahora bien, las y los jóvenes universitarios 
indígenas de la UNICH y la LGAI-UNACH son 
testigos y protagonistas de este conflicto in-
tercultural cuando, al insertarse en los espa-
cios educativos de nivel superior y/o al buscar 
un trabajo, sienten la necesidad de negar su 
origen étnico, so pena de no ser contratados o 
ser discriminados por los demás compañeros 
y maestros. La integración a la ciudad todavía 

3	 De acuerdo con un estudio de Rus-Vigil (2007) el proceso migratorio que determina la explosión demográfica de 
la ciudad se lleva a cabo en tres momentos: 1) la ola migratoria de los años setenta, causada por la persecución reli-
giosa en los municipios indígenas aledaños; 2) la que empieza en 1982 con la crisis económica y se complica por los 
desastres naturales, como la erupción del volcán Chichonal -marzo 1982- y las catástrofes sociales y políticas como 
la llegada a Chiapas de más de 12,000 guatemaltecos exiliados por los horrores de la guerra entre 1982 y 1984 (De 
Vos, 2002); 3) la tercera ola migratoria empieza en 1989 con el colapso del precio internacional del café y culmina 
con la insurrección zapatista de 1994. 

4	 La autora habla de los factores que, a partir de 1994, han influido en el cambio de la representación pública del in-
dígena mexicano (de indio-indito a indio-sujeto) dentro de los medios de comunicación, mismos que, conjugados 
con los procesos de migración y urbanización del sujeto indígena, han llevado a un cambio en las relaciones entre 
los dos grupos tradicionalmente antagónicos en la ciudad: indios y coletos (Hvostoff, 2000 y 2004).

5	 No nos referimos sólo a los denominados coletos, sino también a aquellos mestizos procedentes de otros estados 
de la república y extranjeros que siguen viendo al indígena como ignorante, atrasado y folklorístico.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural118

implica, para la mayoría de ellos, el abando-
no y la negación de su identidad étnica. Es así 
que el conflicto intercultural se traslada a los 
espacios universitarios, impulsado y favore-
cido por las políticas educativas multicultu-
rales promovidas por el Estado mexicano.

El macro-contexto: 
multiculturalismo, derecho a la 
diferencia e interculturalidad

Con el objetivo de profundizar en el mar-
co político a partir del cual se crean la insti-
tución de educación superior (UNICH) y el 
programa educativo (LGAI-UNACH) a los que 
nos estaremos refiriendo, resulta relevante 
analizar el contexto global en el que se inscri-
ben las políticas multi e interculturales en el 
ámbito educativo. Briones (2002) destaca que 
éstas forman parte de procesos más amplios 
los cuales, desde los años setenta del siglo XX, 
vienen instalando su hegemonía en torno a 
la legitimidad de las políticas de acción afir-
mativa y discriminación positiva en América 
Latina promoviendo, en particular, el dere-
cho a una educación pertinente y respetuosa 
de la diversidad sociocultural y lingüística. 
Paralelamente a la producción y adopción 
de convenios y declaraciones internacionales 
relativos a los derechos de los pueblos indí-
genas a la educación,6 a lo largo de la última 
década del siglo XX y la primera del siglo XXI, 
los Estados latinoamericanos han internali-
zado un discurso democratizador, igualitario 
e intercultural, proclamando a sus naciones 
como países multi-pluriculturales, incluyen-
do este reconocimiento en sus constituciones 
y, finalmente, promoviendo en sus discursos 
y programas oficiales una educación intercul-
tural (Küper, 1997 y 1999; López, 1996). Gros 
señala que, a lo largo de la última década del 
siglo XX, al interior de un contexto interna-
cional caracterizado por la aceleración del 
proceso de globalización bajo la hegemonía 

neoliberal, se asiste a “una internacionaliza-
ción de la cuestión indígena” y a “una preocu-
pación creciente por la ‘diversidad cultural’ 
en un mundo marcado por la presencia masi-
va de un complejo cultural e industrial cuyos 
efectos homogeneizantes afectan la particu-
laridad de las culturas nacionales y locales” 
(Gros, cit. en Reina, 2000: 177). En ese marco, 
el reconocimiento legal de los derechos co-
lectivos para las poblaciones indígenas, entre 
ellos la promoción de una educación intercul-
tural bilingüe, formaría parte de un neoindi-
genismo de Estado que no puede entenderse 
fuera de la coyuntura internacional en la que 
se encuentran involucrados todos los países 
latinoamericanos y que se caracteriza por la 
interacción entre tres procesos: a) la acelera-
ción del proceso de globalización; b) la acep-
tación por parte de los gobiernos de políticas 
neoliberales; y c) la adhesión mayoritaria de la 
población a los imperativos democráticos y, 
por lo tanto, a una necesidad de “democrati-
zar la democracia” (Gros, cit. en Reina, 2000). 
En este contexto, el hecho de que antes de 
haber implementado las políticas pertinen-
tes, los gobiernos latinoamericanos hayan 
adoptado un discurso intercultural, inclusive 
reconociendo en sus constituciones su multi-
pluriculturalidad, levanta la sospecha de que 
la interculturalidad represente una estrategia 
para aparecer como políticamente correctos 
ante los organismos internacionales y los 
grupos de presión internos y, de esa mane-
ra, lograr un consenso políticamente útil. 
Lejos de construir nuevas relaciones entre los 
Estados nacionales y los pueblos indígenas 
que viven en sus territorios, pareciera enton-
ces que estamos en presencia de un proceso 
de oficialización y retorización de la intercul-
turalidad. De acuerdo con esta hipótesis, el 
uso recurrente del término interculturalidad 
en los discursos públicos surtiría el efecto de 
transformarlo en mero eslogan, en figura re-
tórica que alude a una utopía pero a ninguna 

6	 Desde el Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo, hasta la recién aprobada Declaración 
Universal sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas de la Organización de las Naciones Unidas.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 119

realidad. Al respecto, Zizek (2001) sostiene 
que el capitalismo global de la actualidad 
opera una lógica multicultural que incorpora 
las diferencias mientras que las neutraliza y 
las vacía de sus significados efectivos. En este 
sentido, el reconocimiento y el respeto a la 
diversidad cultural se convierten en un com-
ponente del capitalismo global, impulsando 
un nuevo modelo de dominación cultural 
que ofusca y mantiene a la vez la diferencia 
colonial a través de la retórica discursiva del 
multiculturalismo y su herramienta con-
ceptual de la interculturalidad entendida de 
manera integracionista. La interculturalidad 
pensada e implementada desde la hegemonía 
neoliberal se volvería, de esa forma, un con-
cepto estratégico que sustituye el discurso 
sobre la pobreza por el discurso sobre la cul-
tura, tratando de esconder el peso y la impor-
tancia que tienen la injusticia distributiva, las 
desigualdades económicas y las relaciones de 
poder en la construcción de nuevas relaciones 
entre Estado y pueblos indígenas en América 
Latina. 

Es este el macro-contexto en que se crean 
la UNICH y LGAI-UNACH. Sin embargo, reto-
mando la tipología sugerida por Mato (2009), 
cabe destacar que estas dos instituciones 
presentan una diferencia importante, ya que 
en el caso de la UNICH se trata de una insti-
tución que surge con la finalidad de “atender 
demandas y propuestas de educación supe-
rior de comunidades de pueblos indígenas 
de América Latina” (Mato, 2009:10), mientras 
que la LGAI-UNACH es un programa que, aun-
que surge con la finalidad de formar profe-
sionales que contribuyan a mejorar las con-
diciones de vida de estas comunidades, se 
enmarca en una institución, la Universidad 
Autónoma de Chiapas (UNACH), que no tiene 
este propósito general, lo que, en perspec-
tiva futura, representa una limitación para 
el desarrollo y consolidación del enfoque 
intercultural. 

La Universidad Intercultural de Chiapas 
(UNICH) 
La UNICH se creó en la ciudad de San Cristóbal 
de Las Casas el 1 de diciembre de 2004, a tra-
vés de un decreto del Congreso del Estado de 
Chiapas. En sus documentos fundacionales 
se enfatiza su misión de “formar profesionis-
tas con un modelo educativo fundamentado 
en la interculturalidad, articulando la di-
versidad cultural, social y económica de los 
diversos actores que conforman la sociedad 
chiapaneca”, que habrá de proveer a los estu-
diantes de una formación integral “basada en 
el respeto, la tolerancia, pluralidad y equidad, 
fortaleciendo la convivencia y el diálogo en 
la diversidad social” y promover “el proceso 
de revaloración y aplicación de conocimien-
tos tradicionales” (Fábregas, 2009: 251). La 
UNICH forma parte de las acciones realiza-
das para introducir el modelo intercultural 
en el sistema educativo mexicano por parte 
de la Coordinación General de Educación 
Intercultural y Bilingüe (CGEIB) de la SEP, crea-
da bajo la coordinación de Sylvia Schmelkes 
en el año 2001. Como señalamos anteriormen-
te, resulta interesante destacar c�������������ó������������mo la intro-
ducción de una educación intercultural que 
reconociera y valorara los conocimientos de 
las culturas originarias de México —plantea-
miento que tiene sus raíces en el pensamiento 
de antropólogos críticos como Bonfil (1987) y 
que recobró relevancia social y política a raíz 
del levantamiento armado del EZLN— fue im-
pulsado por parte de un gobierno de la nueva 
derecha neoliberal mexicana,7 lo que parecie-
ra validar nuestra idea de que la intercultura-
lidad en México se inscribe en el marco de las 
políticas neo-indigenistas funcionales al mo-
delo social y económico neoliberal (Briones, 
2002; Gros, cit. en Reina, 2000; Zizek, 2001). La 
fundación de la UNICH causó expectativas y 
sorpresas en diversos sectores sociales loca-
les, gener���������������������������������     ó��������������������������������      una amplia discusión entre gru-
pos académicos de la entidad e intelectuales 

7	 Nos referimos al PAN (Partido Acción Nacional), que ganó las elecciones presidenciales en el año 2000.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural120

indígenas, y mostr����������������������������ó��������������������������� la persistencia de actitu-
des racistas y discriminatorias en la sociedad 
chiapaneca. En particular, desde la oligarquía 
conservadora y racista, se tendió a equiparar 
el concepto de interculturalidad con socieda-
des indígenas percibiendo al modelo univer-
sitario intercultural como discriminatorio 
hacia otros sectores de la sociedad: “Se argu-
mentó que lo que menos necesitaba Chiapas 
era la operación de un modelo excluyente en 
una sociedad que arrastra una historia igno-
miniosa al respecto. ¡Que los indios acudan 
a las universidades públicas!, se concluía” 
(Fábregas, 2009: 273).

Fueron los intelectuales indígenas, apoya-
dos por antropólogos comprometidos con las 
sociedades y culturas indígenas de Chiapas, 
quienes plantearon que lo intercultural no era 
sinónimo de indígena sino que, más bien, po-
día usarse en un planteamiento de reconfigu-
ración de las relaciones entre Estado nacional 
y pueblos indígenas. Desde esta perspectiva, 
el concepto de interculturalidad se considera-
ba más bien como un sustituto del concepto 
de aculturación que apunta a promover, en 
lugar de la uniformización sociocultural, la 
generación de condiciones de equidad entre 
culturas diferentes por medio de un modelo 
educativo que “no sólo permite y admite, sino 
que alienta la formación académica de estu-
diantes procedentes de los mundos indígenas 
y mestizos” (Fábregas 2009: 274). Como resul-
tado de esta reflexión crítica se planteó que la 
universidad intercultural

…no era una institución exclusiva para 
indígenas, sino que admitía a todo tipo de 
estudiantes, sin discriminar a nadie. Sin 
embargo, se enfatizó que el modelo inter-
cultural de educación preveía el uso de las 
lenguas originales en el aula, así como su 

enseñanza y enriquecimiento. …la integra-
ción de saberes y la inclusión en los esque-
mas universitarios de las visiones del mun-
do de los pueblos de Chiapas (Fábregas, 
2009: 256). 

Los datos de la matrícula del ciclo escolar 
enero-junio 2011, que incluyen a los estudian-
tes de la sede de San Cristóbal de Las Casas y 
de las tres unidades académicas multidiscipli-
narias de Oxchuc, Las Margaritas y Yajalón 
(creadas en el año de 2009), reportan un total 
de 1 mil 350 estudiantes (673 mujeres y 677 
hombres), de los cuales 695 (374 mujeres y 321 
hombres) son madre-lengua en español que 
no hablan una lengua indígena, 348 (160 muje-
res y 188 hombres) son hablantes de la lengua 
tseltal, 170 (74 mujeres y 96 hombres) de tsotsil, 
61 (16 mujeres y 45 hombres) de tojolabal, 54 (35 
mujeres y 19 hombres) de ch’ol y 20 (13 mujeres 
y 7 hombres) de zoque.8 

En las páginas siguientes analizaremos los 
contrastes entre jóvenes universitarios indí-
genas y mestizos que conviven e interactúan 
en un espacio universitario intercultural que 
les permite “experimentar con un mundo 
nuevo donde las relaciones transcurren ‘al 
revés’” (Fábregas, 2009: 274). Una universidad 
en donde, en lugar de denigrar a las culturas 
indígenas y a sus lenguas, se enfatiza su valor; 
en vez de rechazar las cosmovisiones que los 
jóvenes indígenas escucharon de sus padres 
y de sus abuelos, se tratan de comprender y 
analizar como visiones alternativas de la vida 
y como sistemas de pensamiento que mere-
cen ser conocidos y difundidos y, finalmente, 
a diferencia de lo experimentado durante los 
años de escolarización primaria, secundaria 
y media superior, no se prohíbe hablar en las 
lenguas originarias, sino que se alienta su uso 
y desarrollo.

8	 Estos jóvenes están repartidos entre los cuatro programas educativos que se imparten en la UNICH, a saber: 
Comunicación intercultural (216 estudiantes: 109 mujeres y 107 hombres), Turismo alternativo (312 estudiantes: 
163 mujeres y 149 hombres), Lengua y cultura (443 estudiantes: 225 mujeres y 218 hombres) y Desarrollo sustentable 
(379 estudiantes: 176 mujeres y 203 hombres). Fuente: Universidad Intercultural de Chiapas, Secretaría Académica, 
Distribución de la matrícula por carrera, lengua originaria y género, abril de 2011.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 121

La Licenciatura en Gestión y 
Autodesarrollo Indígena (LGAI-UNACH)
Desde su creación en agosto de 2005, la LGAI-
UNACH surge frente a la necesidad, impulsada 
por el movimiento zapatista, de implementar 
proyectos alternativos dirigidos a la pobla-
ción indígena del estado, tradicionalmente 
excluida de las políticas educativas. El pro-
yecto fue promovido y apoyado por una co-
misión canadiense perteneciente al Colegio 
Indio Federado de Saskatchewan (SIFC), el 
cual planteó la idea de crear una licenciatura 
en “estudios indígenas” con la intención de 
que se convirtiera, a la par que el Colegio, en 
un espacio de integración del conocimiento 
indígena no reconocido por las instituciones 
educativas occidentales. Si bien la idea origi-
nal del SIFC consistía en 

brindar a los jóvenes indígenas un espacio 
de aprendizaje de los valores colectivos de 
la sabiduría, el respeto, la humildad, el com-
partir, la armonía, belleza, fuerza y espiri-
tualidad, lenguas y valores como la integra-
ción del papel de los ancianos quienes son 
los que enseñan a respetar las creencias y los 
valores de todas las naciones (http://www.
firstnationsuniversity.ca)

a la hora de insertarse en las dinámicas ins-
titucionales de la UNACH el programa se 
topó con las exigencias de un sistema edu-
cativo de corte occidental, quedando plas-
mado un currículo más interdisciplinario 
que intercultural. Asimismo, se suscitaron 

posturas encontradas, que persisten hasta la 
fecha, en torno a la pertinencia del proyecto.9 

Es así que la LGAI se creó apuntándose 

como un espacio donde los estudiantes ob-
tienen una formación intercultural e inter-
disciplinaria que les permite desempeñarse 
como actores de sus propias comunidades, 
estudiar, interpretar, definir y participar en 
los procesos de desarrollo, aprovechando 
los recursos propios de su cultura e identi-
dad, los recursos físicos y humanos, la es-
tructura de las instituciones, las actividades 
económicas y los conocimientos técnicos 
existentes entre los grupos étnicos.10 

Hoy en día, a cinco años de su creación, 
este debate aún está vigente, sobre todo a 
partir de los cambios acelerados que se viven 
en las regiones indígenas del estado y su 
impacto en las configuraciones identitarias de 
las y los jóvenes universitarios. Una muestra 
de ello son los cambios en las características 
socioculturales de los estudiantes matricu-
lados que, si en la primera generación11 eran 
en su mayoría jóvenes que se auto-adscribían 
a un grupo indígena y que procedían de mu-
nicipios indígenas de Los Altos, actualmente 
son principalmente jóvenes urbanos, hijos 
o nietos de migrantes indígenas o mestizos, 
que han pasado por un proceso de pérdida 
de la identidad étnica a causa de la situación 
de discriminación y racismo que vivieron en 
la ciudad de San Cristóbal. Aun así, los da-
tos recientes12 hablan de un buen porcentaje 

9	 Por un lado, hay quien discute la pertinencia de una licenciatura de este tipo en un contexto en el que se piensa 
que las instituciones de educación superior deben cumplir fundamentalmente con la tarea de formar a los jóvenes 
de acuerdo a ciertos tipos de competencias que les permitan insertarse en el mundo económico contemporáneo; 
por el otro, hay quienes pensamos que la revaloración de la identidad étnica, así como el rescate de los valores y 
visiones indígenas, son igualmente importantes en un contexto en el que las relaciones interétnicas siguen siendo 
caracterizadas por la discriminación y el racismo.

10	 Plan de estudios de la Licenciatura en Gestión y Autodesarrollo Indígena aprobado por el H. Consejo Universitario 
en la 1ra Sesión Ordinaria, celebrada el 20 de junio de 2005, Colección Planes de Estudio núm. 5, edición 2006.

11	 De 16 egresados de la primera generación, 10 se declaran hablantes de una lengua indígena, 6 proceden de locali-
dades de los municipios de los Altos, de éstos 3 son hijos de migrantes de segunda o tercera generación; entre ellos 
sólo una habla una lengua indígena y 3 son mestizos.

12	De un total de 62 estudiantes inscritos en el programa, poco más de la mitad son hablantes de una lengua indígena 
(56.45 por ciento), con una preponderancia de hablantes de tseltal (30.64 por ciento) y tsotsil (14.52 por ciento). Es 
importante mencionar que 61.29 por ciento de los estudiantes son mujeres.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural122

de estudiantes (56 por ciento) que se declara 
indígena con base en el criterio lingüístico. 
Este criterio, sin embargo, nos parece insufi-
ciente para definir las identidades étnicas en 
un contexto de migración, donde se registra 
una pérdida de la lengua originaria. Más allá 
de la lengua, es interesante observar cómo, 
a lo largo de la permanencia en el programa 
educativo, los estudiantes asumen una acti-
tud positiva hacia su origen étnico y muchos 
de los no hablantes, descendientes de familias 
que migraron a la ciudad, terminan asumién-
dose como indígenas y buscan reencontrar las 
raíces étnicas perdidas.13 

Conflicto intercultural entre 
jóvenes universitarios

En las dos universidades el espacio áulico es 
compartido entre estudiantes indígenas y 
mestizos procedentes de varios estados de la 
República o de la misma ciudad, además de 
algunos extranjeros que llegan a través de los 
programas de intercambio académico. Ahora 
bien, lo que nos interesa analizar aquí son las 
relaciones entre jóvenes indígenas y mestizos, 
que, como expusimos anteriormente, reto-
man el conflicto intercultural del contexto 
urbano sancristobalense en el que se ubican 
las dos instituciones educativas. En este senti-
do nos preguntamos: ¿cuáles son los ámbitos 
en que se manifiesta el conflicto intercultural 
entre jóvenes indígenas y mestizos en las dos 
universidades en cuestión? Comparando los 
dos casos de estudio hemos identificado los 

siguientes tres ámbitos: el académico; el de los 
programas compensatorios de discriminación 
positiva; y el de las relaciones interpersonales.

El conflicto intercultural  
en el ámbito académico
En lo que atañe al ámbito académico, este 
conflicto se genera a partir de las ventajas y 
desventajas académicas de los estudiantes en 
relación a su filiación étnica y trayectoria edu-
cativa. Por ejemplo, en ambas instituciones, 
aun con excepciones importantes,14 los estu-
diantes mestizos gozan de importantes venta-
jas académicas derivadas de ser madre-lengua 
en español y de tener una formación escolar 
más consistente en relación a los requerimien-
tos académicos de las propias universidades. 
Al respecto, es menester señalar que, aunque 
las dos instituciones están en proceso de desa-
rrollar modelos educativos interculturales en 
los que se busca valorizar los conocimientos 
socioculturales de los pueblos indígenas, es-
tos procesos son aún incipientes y encuentran 
serios obstáculos institucionales.15 Asimismo, 
el español sigue siendo la lengua de enseñan-
za en ambas instituciones y en prácticamen-
te todas las asignaturas, con la excepción 
de las materias de lenguas originarias, a las 
que haremos referencia a continuación. En 
las entrevistas realizadas a estudiantes de la 
LGAI pudimos darnos cuenta que, al relatar 
su trayectoria escolar, todos coinciden en 
identificar el poco manejo del español como 
un problema que les ha ocasionado muchas 
dificultades a lo largo de su vida escolar.16  

13	 La mayoría de estos jóvenes se propone hacer su tesis en el municipio de origen, en parte por la facilidad de los 
contactos, ya que tienen familiares más o menos cercanos que aún viven allá, y en parte también para conocer 
una historia, muchas veces dolorosa, que en su familia no ha sido transmitida con la idea de que esto favorecería la 
integración de los jóvenes a la ciudad.

14	 Nos referimos a los indígenas sobresalientes y a los mestizos que han tenido una mala trayectoria escolar.
15	 Nos referimos a los obstáculos burocráticos para contratar a personal docente sin grado académico pero con ex-

periencia y habilidades culturalmente relevantes como son los tatikes (ancianos y sabios indígenas), los requeri-
mientos estrictamente académicos impuestos por la SEP a través del Programa de Mejoramiento al Profesorado 
(PROMEP), y en la formación académica y trayectoria docente de los maestros, quienes nos hemos formado y desa-
rrollado académicamente desde una visión occidental de la enseñanza.

16	 “Siempre me costó en el sentido de que, una, eran muy bajas las calificaciones, y otra, porque no comprendía las 
lecturas, entonces me costaba, leer, comprender lo que decían los maestros, por lo mismo que no hablaba el español, 
al leer no comprendes y ¿cómo preguntas si no puedes hablar el español?”. Entrevista a Marcos Gómez, alumno de la 
primera generación titulado en diciembre de 2010. Cabecera municipal de San Andrés Larráinzar, 11 de abril de 2011.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 123

Lejos de ser visto como una riqueza, el ma-
nejo de la lengua indígena ha sido para los 
estudiantes indígenas un lastre a superar, ya 
que les impide un correcto aprendizaje del es-
pañol. Esto ha provocado en muchos casos el 
alejamiento de los jóvenes de su comunidad y 
su familia a temprana edad, con el propósito 
de aprender el español y tener una mejor edu-
cación en alguna cabecera municipal.17 Las 
ventajas académicas a las que nos referimos 
más arriba determinan que los estudiantes 
mestizos encuentren más facilidad en realizar 
las actividades y tareas encomendadas por los 
docentes y, por lo tanto, obtengan calificacio-
nes más altas, lo que, de alguna manera, pro-
voca un sentimiento de superioridad hacia 
los compañeros indígenas. Esta situación se 
refleja, por ejemplo, en la integración espon-
tánea de los grupos de trabajo y de investi-
gación que, con pocas pero significativas ex-
cepciones, suelen presentar cierta separación 
étnica. Esta situación, que además se refleja en 
algo tan relevante para los estudiantes como 
son sus calificaciones y promedios, provoca 
evidentemente resentimientos al interior de 
los grupos y, en ocasiones, causa conflictos 
interculturales entre jóvenes pertenecientes a 
grupos étnicos distintos. Es interesante ana-
lizar lo que sucede en el caso opuesto, en el 
que las ventajas académicas están a favor de 
los jóvenes indígenas, como en los cursos de 
lenguas originarias que se imparten en am-
bas instituciones como materias curriculares 
obligatorias y en los cursos relacionados con 
la vinculación comunitaria. En el caso de las 
lenguas originarias, son los jóvenes universi-
tarios indígenas quienes gozan de una ventaja 
académica respecto de sus compañeros mes-
tizos ya que, al dominar, por lo menos en el as-
pecto oral y en distintos niveles y grados, una 
lengua originaria, pueden revertir, aunque de 

manera coyuntural, las relaciones de domina-
ción-sumisión académica que suelen padecer 
en otras materias. En este caso, son los jóvenes 
mestizos quienes obtienen bajas calificaciones 
a las que no están acostumbrados y que, ade-
más, perciben como injustas porque, dicen, 
son el resultado de una competencia desleal 
por parte de sus compañeros indígenas que, 
al ser hablantes, alcanzan calificaciones mejo-
res con menor esfuerzo. Algo parecido sucede 
en aquellas materias que implican el estable-
cimiento y desarrollo de un vínculo con las 
comunidades indígenas para la realización 
de proyectos socioculturales, productivos, 
ambientales, turísticos, etc., y que constituyen 
uno de los ejes fundamentales de los modelos 
educativos de ambas instituciones. Los jóve-
nes que proceden de municipios indígenas 
y/o que son hijos de migrantes que mantu-
vieron cierto vínculo con sus comunidades 
de origen pueden acceder a contactos, redes 
familiares y/o comunitarias que les facilitan 
enormemente la realización de las actividades 
académicas de vinculación comunitaria. En 
este caso, las ventajas de los jóvenes indígenas 
son múltiples: algunas están relacionadas con 
su capacidad de adaptarse a las difíciles con-
diciones materiales de vida que caracterizan 
a las comunidades indígenas y rurales chia-
panecas, mismas que representan un gran 
obstáculo para los estudiantes mestizos acos-
tumbrados a la vida urbana. Otras, probable-
mente las más relevantes en relación con pro-
gramas educativos con un marcado enfoque 
regional en el que se privilegia la formación 
de gestores comunitarios, se refieren más bien 
a aspectos sociales, culturales y axiológicos. 
Nos referimos a los aprendizajes que los jóve-
nes indígenas han adquirido y desarrollado 
en los procesos de endoculturación comuni-
taria, en los que han aprendido valores, estilos 

17	 En el caso de Marcos, a los 9 años fue enviado por sus padres en un principio a un albergue bilingüe y después a 
una casa particular de la cabecera municipal de Bochil, precisamente con la finalidad de que aprendiera a hablar 
el español. Si los 16 años de lejanía de la familia y la comunidad para Marcos no han significado la pérdida de sus 
raíces, ya que actualmente trabaja en la tesorería del ayuntamiento municipal de San Andrés Larráinzar, su mu-
nicipio de origen, en otros casos dicho alejamiento se ha traducido en una pérdida de la lengua originaria y una 
negación de la identidad étnica.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural124

de conducta y códigos de lenguaje, así como 
formas culturalmente propias de relacionarse 
con las autoridades, habilidades de gestión y 
manejo de información, que les permiten mo-
verse con mayor facilidad en entornos comu-
nitarios e indígenas. Con las excepciones a las 
que haremos referencia más abajo, estas ven-
tajas suelen determinar que los estudiantes 
indígenas se rehúsen a aceptar a compañeros 
mestizos en sus grupos para realizar trabajos 
de investigación en campo y que, por lo regu-
lar, se integren grupos intra-étnicos compues-
tos por jóvenes procedentes de una misma 
región y/o hablantes de una misma lengua. 
También se observaron casos en los que se 
conformaron grupos inter-étnicos de estu-
diantes indígenas procedentes de diferentes 
regiones y grupos étnicos en los que, de todos 
modos, los mestizos fueron excluidos, refor-
zando una situación de segregación étnica y 
fomentando el conflicto intercultural. A pesar 
de ello, sin embargo, vale la pena señalar que, 
en ocasiones, se organizan grupos interétni-
cos de trabajo comunitario en los que parti-
cipan tanto jóvenes indígenas como mestizos. 
Es importante destacar c������������������   ó�����������������   mo, en estos gru-
pos, las diferentes habilidades y ventajas aca-
démicas de los jóvenes indígenas y mestizos 
se complementan y se integran, logrando un 
beneficio común que va más allá de las dife-
rencias étnicas y del conflicto intercultural. 
En estos casos, todavía minoritarios, las ven-
tajas y desventajas académicas relacionadas 
con la procedencia étnica de los estudiantes 
y con sus trayectorias educativas no generan 
conflicto sino más bien inter-aprendizajes y 
colaboración intercultural. 

El conflicto intercultural en el ámbito de 
los programas compensatorios
Pasemos ahora a analizar el segundo ámbito 
en el que se observa conflicto entre jóvenes 
universitarios indígenas y mestizos: el de los 
programas compensatorios de discrimina-
ción positiva como son, particularmente, 
las becas del Programa Nacional de Becas 

(PRONABES) y, muy importantes en Chiapas, 
las de la Secretaría de Pueblos Indios (SEPI). 
En el caso de la LGAI recientemente llegaron 
también (desde enero 2010) los apoyos brinda-
dos por el Programa de Apoyo a Estudiantes 
Indígenas (PAEI). 

Tanto el PRONABES como las becas de la  
SEPI ofertan cantidades de dinero muy bajas 
que solamente contribuyen a solventar uno 
o dos de los diferentes gastos que tienen que 
enfrentar los jóvenes universitarios (trans-
porte, alimentación, fotocopias y materia-
les educativos, renta de cuartos, etc.) y no les 
permiten prescindir del dinero que ganan en 
los empleos no calificados y mal pagados que 
suelen conseguir como meseros, recamareros, 
empleados de tiendas, colaboradores domésti-
cos, entre otros. A pesar de ello, y debido a la 
situación económica precaria de gran parte de 
las familias chiapanecas, se trata evidentemen-
te de programas de apoyo económico muy 
relevantes para los jóvenes ya que, indígenas 
o mestizos, la gran mayoría de ellos procede 
de familias numerosas y de escasos recursos 
para las que no es fácil apoyar los estudios 
universitarios de sus hijos. Ahora bien, polí-
ticas compensatorias y de discriminación po-
sitiva como éstas, que ponen a competir a los 
jóvenes por algo que les resulta tan necesario 
como es el dinero para seguir estudiando, es-
tán generando otro peligroso espacio de con-
frontación y de conflicto intercultural entre 
estudiantes mestizos e indígenas ya que estos 
últimos, por razones que explicaremos a con-
tinuación, suelen tener muchas más probabili-
dades de conseguir una beca. Obviamente es 
el caso de las becas de la Secretaría de Pueblos 
Indios (SEPI), entre cuyos requisitos está hablar 
una lengua originaria y contar con una carta 
de respaldo por parte de las autoridades de 
una comunidad indígena del estado. Estos re-
quisitos constituyen candados específicamen-
te pensados para discriminar positivamente 
a los estudiantes indígenas y provocan quejas 
y resentimientos por parte de varios jóvenes 
mestizos que proceden de familias urbanas o 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 125

rurales cuyos ingresos monetarios no les per-
miten apoyar económicamente los estudios 
universitarios de sus hijos. Asimismo, aquellos 
estudiantes que son hijos de migrantes de se-
gunda o tercera generación y que han perdido 
sus vínculos con las comunidades de origen y 
ya no hablan sus lenguas originarias, tampoco 
terminan siendo beneficiados ya que, a pesar 
de sentirse y reivindicarse como indígenas, 
no cumplen con los requisitos para demos-
trarlo. Diferente es la situación de las becas de 
PRONABES, las cuales no privilegian abierta-
mente a los jóvenes indígenas pero finalmente, 
por lo menos en el caso de la UNICH, terminan 
beneficiándolos igualmente a costa de los es-
tudiantes mestizos. Eso se debe a que, entre los 
documentos que se requieren para concursar 
estas becas, uno de los más importantes es el 
que certifica la procedencia del estudiante de 
una familia cuyo ingreso sea igual o menor 
a tres salarios mínimos vigentes en el estado. 
Ahora bien, este requisito representa un fuerte 
límite para los estudiantes de familias mesti-
zas urbanas que, a pesar de contar con ingre-
sos familiares ligeramente más altos de los 
indicados en la convocatoria de becas, al vivir 
en una ciudad, tienen gastos mucho más ele-
vados que las familias rurales e indígenas, las 
cuales generalmente viven de una economía 
agrícola de subsistencia en la que el dinero no 
es tan importante y necesario como suele serlo 
en el contexto urbano. Estas situaciones de-
terminan que, a pesar de ser tan pobres como 
sus compañeros indígenas, varios estudiantes 
mestizos son discriminados en la obtención de 
las becas de PRONABES las cuales, en los hechos, 
benefician prevalentemente a sus compañe-
ros indígenas. Es así que el acceso a las becas 
se convierte en factor que agrava el conflicto 
intercultural entre los estudiantes indígenas 
y mestizos de nuestras universidades, quienes 
se quejan abiertamente de que “sólo hay becas 
para los indígenas”. 

Asimismo, es interesante el caso del Pro- 
grama de Apoyo para Estudiantes Indígenas 
(PAEI) de la Asociación Nacional de Univer- 

sidades e Instituciones de Educación Superior 
(ANUIES), que opera en la LGAI-UNACH desde 
enero de 2010 y otorga becas para estudiantes 
indígenas de acuerdo al criterio lingüístico y 
la auto-adscripción a un grupo étnico. El PAEI 
está provocando la molestia de los estudiantes 
mestizos que han manifestado abiertamente 
su inconformidad por sentirse discrimina-
dos, pero también de estudiantes indígenas 
que se sintieron humillados al ser objeto de 
atenciones especiales. Un estudiante, al ha-
blar del tema, exclamó: “¡Siempre nos tratan 
con paternalismo!”. Es importante mencionar 
que, si bien reconocemos la importancia de 
las acciones afirmativas o de discriminación 
positiva como estrategias para equilibrar la 
situación de asimetría socio-económica en-
tre la sociedad mestiza y los grupos indíge-
nas, consideramos que éstas cumplen con 
una “función analgésica” Tubino (2002), ya 
que representan estrategias emergentes y de 
corto plazo que no resuelven la desigualdad 
y las asimetrías estructurales. En este sentido, 
coincidimos con dicho autor en reconocer 
que uno de los límites del multiculturalismo 
y de las políticas y acciones de discriminación 
positiva es que no favorecen el empodera-
miento y la autonomía sino que se limitan a 
proteger, de forma paternalista, las culturas 
percibidas como vulnerables. Además, obser-
vamos cómo dichas políticas, lejos de facilitar 
mejores relaciones interculturales, aumentan 
la conflictividad social y la xenofobia, agudi-
zando el conflicto intercultural.

El conflicto intercultural en el ámbito de 
las relaciones interpersonales
Finalmente, un tercer ámbito que hemos 
identificado en relación con el conflicto in-
tercultural entre universitarios indígenas y 
mestizos es el de las relaciones interperso-
nales y de género. Como hemos señalado al 
referirnos a la integración de los grupos para 
realizar trabajos de investigación en campo, 
las relaciones interpersonales entre nuestros 
estudiantes están marcadas por el conflicto 



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural126

intercultural. Esto se aprecia claramente al 
observar la disposición espacial de los jóvenes 
en los salones de clase, donde es común ver 
una separación entre indígenas y mestizos, 
así como al analizar los equipos que los estu-
diantes crean de forma espontánea para rea-
lizar trabajos grupales y/o tareas, ya que éstos 
muestran una tendencia a la homogeneidad 
étnica. Aun con importantes excepciones, 
las relaciones interpersonales entre estudian-
tes mestizos e indígenas están marcadas por 
actitudes recíprocamente discriminatorias y, 
cuando se logra generar un aparente diálogo 
intercultural, ���������������������������������é��������������������������������ste se desarrolla en un trasfon-
do paternalista que esconde visiones racistas 
y discriminatorias hacia el otro.18 Lo que se 
quiere resaltar es cómo en la práctica acadé-
mica, más allá del discurso multi-intercultu-
ralista de inclusión y respeto a la diversidad, 
existen condiciones reales de asimetría e in-
equidad que difícilmente se pueden resolver 
a partir de los mecanismos institucionales 
existentes. El hecho de que las relaciones in-
terpersonales entre los jóvenes universitarios 
sean condicionadas por factores de identi-
ficación étnica y por estilos culturalmente 
diferenciados de socialización se muestra de 
manera emblemática en el campo de las re-
laciones de género, en particular entre estu-
diantes mestizas y estudiantes indígenas. Al 
respecto, es menester señalar que, al interior 
de un contexto social y universitario marca-
do por relaciones interculturales conflictivas 

que determinan que los estudiantes suelan 
juntarse en grupos étnicamente homogéneos, 
hemos observado casos interesantes en los 
que estudiantes mestizas desarrollan rela-
ciones de amistad y/o breves noviazgos con 
jóvenes indígenas que conocen en su salón o 
por medio de redes sociales tan difundidas 
como Facebook o Twitter. En las observacio-
nes realizadas nos dimos cuenta de cómo los 
diferentes estilos culturales de socialización y, 
sobre todo, los diferentes imaginarios cultu-
rales sobre el género femenino y masculino, 
representan otro factor de tensión y conflicto 
intercultural.19

A manera de conclusión

En el presente artículo nos propusimos ana-
lizar las relaciones interculturales entre jóve-
nes universitarios indígenas y no-indígenas 
que estudian en dos instituciones con enfo-
que intercultural: la UNICH y la LGAI-UNACH. 
Para ello, hicimos hincapié en el “conflicto 
intercultural” (Gasché, 2008; Bertely, 2009) que 
caracteriza las relaciones entre la sociedad y 
cultura nacional-mestiza y las sociedades y 
culturas indígenas, y que se refleja en el con-
texto universitario en tres ámbitos: el acadé-
mico, el de los programas compensatorios de 
discriminación positiva y el de las relaciones 
interpersonales. También mostramos cómo 
los modelos educativos de las dos institucio-
nes en algunos casos revierten las relaciones 

18	 En agosto 2010 en un grupo de la LGAI los representantes de grupo solicitaron un curso de lectura y redacción a la 
Coordinación del Programa de Tutorías, ya que decían que todo el grupo lo necesitaba. Al empezar el curso hubo 
poca participación y los estudiantes mostraron poco interés en las actividades, en las que participaron de manera 
intermitente a lo largo de dos días. Al preguntar una explicación, una de las representantes contestó “No es para 
nosotros, lo organizamos para ayudar a nuestros compañeros que tienen dificultades de redacción”, mostrando 
una actitud sumamente paternalista y arrogante. 

19	 En un grupo de estudiantes de la LGAI, tanto los hombres como las mujeres manifestaron expresamente tener pro-
blemas de relación con el otro sexo, confirmando lo que se veía a simple vista entrando al salón de clase: las mujeres 
sentadas en un extremo del salón y los hombres en el extremo opuesto. Los problemas, al parecer, surgieron a raíz 
de una ruptura de la relación amorosa entre un joven mestizo y una joven indígena, y el consecuente maltrato ver-
bal del que fue objeto, públicamente, la joven, con el resultado de que el conflicto se trasladara al salón de clase. La 
estudiante, ofendida por las burlas discriminatorias hacia su condición étnica y de género, buscó y logró el apoyo 
de sus compañeras, tanto mestizas como indígenas, lo que provocó que la situación de conflicto intercultural de 
carácter personal se trasladara al aula interfiriendo en las actividades académicas. Actualmente los dos grupos se 
enfrentan en una competencia negativa en la que los grupos compiten a través de las calificaciones que reciben o 
de las actividades en las que participan que, lejos de percibirse como un instrumento de aprendizaje, se han con-
vertido en trofeos que se ganan para demostrar la superioridad de género frente al sexo opuesto.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural 127

de dominación-sumisión a favor de los es-
tudiantes indígenas, con la consecuencia 
de crear nuevos obstáculos para el diálogo 
intercultural. 

Las reflexiones realizadas nos permiten 
plantear algunas orientaciones para el dise-
ño de políticas públicas interculturales. Al 
respecto, consideramos que se requiere im-
plementar acciones que, más allá de cumplir 
con una “función analgésica” (Tubino 2002) 
—como es el caso de las medidas de discri-
minación positiva analizadas en el artículo—  
promuevan una real participación de los in-
tegrantes de los pueblos indígenas en su di-
seño y ejecución. De esa manera, no sólo se 
dejarían a un lado políticas paternalistas que 
fomentan el conflicto intercultural, sino que 
se sentarían las bases para que los espacios 
políticos, sociales y educativos se conviertan 
en arenas de construcción, diálogo y negocia-
ción entre saberes, visiones, sujetos y grupos 
culturalmente diferentes. En la misma direc-
ción, consideramos prioritario que las institu-
ciones de educación superior impulsen la for-
mación de sujetos autónomos, con voluntad y 
capacidad para mediar y construir un diálogo 
intercultural constructivo. Enfatizamos sobre 
el aspecto voluntario de este diálogo ya que, 
en la mayoría de los casos y por condiciones 
históricas y estructurales, �����������������   éste ������������  se da única-
mente por necesidad, lo cual lo reduce a ser 

meramente coyuntural y estratégico, con el 
resultado de impedir la construcción de re-
laciones interculturales más equitativas. De 
esa manera, los programas educativos con 
enfoque intercultural se pueden convertir en 
importantes laboratorios para la búsqueda y 
construcción de inter-aprendizajes y diálogos 
interculturales centrados en el respeto y la va-
loración de las diferencias. Para que esto sea 
posible, sin embargo, nos parece fundamen-
tal asegurar que el diseño de los programas 
educativos de estas instituciones considere los 
saberes culturalmente situados de los pueblos 
indígenas en un plano de igualdad respecto 
de los conocimientos escolares convenciona-
les. En este sentido, resulta necesario desarro-
llar nuevas líneas de investigación que abonen 
a la construcción de enfoques teóricos y me-
todológicos que permitan generar estos inter-
aprendizajes y diálogos constructivos entre 
los conocimientos escolares convencionales 
y los saberes locales y culturalmente propios 
de los pueblos indígenas. Las reflexiones alre-
dedor de la colonialidad del saber (Mignolo, 
2005; Quijano, 2000; Lander, 2000; De Sousa, 
2005) y la búsqueda de nuevas epistemolo-
gías en el campo educativo sustentadas en 
las diferentes cosmovisiones de los pueblos 
indígenas (Gasché, 2008; Bertely, 2009; Walsh, 
2002) representan un paso importante en esta 
dirección. 

Referencias 

Aubry, A. (2008), San Cristóbal de Las Casas. Su 
historia urbana, demográfica y monumen-
tal 1528-1990, San Cristóbal de Las Casas, 
Editorial Fray Bartolomé de Las Casas, A.C.

Bertely Busquets, M. (coord.) (2009), Sembrando 
nuestra propia educación intercultural como 
derecho. Diálogos, experiencias y modelos 
educativos de dos organizaciones indíge-
nas del estado de Chiapas, México, UNEM/
ECIDEA/CIESAS-Papeles de la Casa Chata/
IIAP/OEI/Ediciones Alcatraz.

Bonfil Batalla, G. (1987), México profundo. Una civi-
lización negada, México, Grijalbo.

Bonfil Batalla, G. (1995), “El concepto de indio en 
América: una categoría de la situación colo-
nial”, en Obras escogidas, tomo I, INAH, pp. 
337-357.

Briones, C., (2002), “Viviendo a la sombra de nacio-
nes sin sombra: poéticas y políticas de (auto)
marcación de ‘lo indígena’ en las disputas 
contemporáneas por el derecho a una edu-
cación intercultural”, en Norma Fuller (ed.), 
Interculturalidad y política: desafíos y posibi-
lidades, Lima, Red para el Desarrollo de las 
Ciencias Sociales en el Perú, pp. 381-417.



Perfiles Educativos  |  vol. XXXIII, número especial, 2011  |  IISUE-UNAM
Paola Ortelli y Stefano Claudio Sartorello  |  Jóvenes universitarios y conflicto intercultural128

De Sousa Santos, B. (2005), El milenio huérfano. 
Ensayos para una nueva cultura política, 
Madrid, Trotta.

De Vos, J. (2002), Una tierra para sembrar sue-
ños, México, CIESAS/Fondo de Cultura 
Económica.

Fábregas Puig, A. (2009), “Cuatro años de educación 
superior intercultural en Chiapas, México”, 
en Daniel Mato (coord.), Instituciones in-
terculturales de educación superior en 
América Latina. Procesos de construcción, 
logros, innovaciones y desafíos, Caracas, 
Instituto Internacional de la UNESCO para la 
Educación Superior en América Latina y el 
Caribe (UNESCO-IESALC), pp. 251-278.

Gasché, J. (2008), “La motivación política de la edu-
cación intercultural indígena y sus exigen-
cias pedagógicas. ¿Hasta dónde abarca la 
interculturalidad?”, en M. Bertely, J. Gashé 
y R. Podestá (coords.) (2008), Educando en 
la diversidad. Investigaciones y experiencias 
educativas interculturales y bilingües, Quito, 
Ediciones Abya Yala, pp. 367-397.

Hvostoff, S. (2000), “¿Del indio-indito al indígena-
sujeto? La evolución de la agenda indíge-
na de 1970 a 1994”, en Anuario de Estudios 
Indígenas, vol. VIII, pp. 57-82.

Hvostoff, S. (2004), “Indios y coletos: por una re-
lectura de las relaciones interétnicas en San 
Cristóbal de Las Casas, Chiapas”, en Maya 
Lorena Pérez Ruiz (coord.), Tejiendo his-
torias: tierra, género y poder en Chiapas, 
México, INAH, pp. 297-320.

Küper, W. (1997), “La educación bilingüe intercultu-
ral, los procesos de reforma de los sistemas 
educativos en los países andinos”, en Pueblos 
indígenas y Educación, núm. 37-38, julio-di-
ciembre, pp. 3-16.

Küper, W. (1999), “Interculturalidad y reforma edu-
cativa en tres países andinos”, en R. Moya 
(ed.), Interculturalidad y educación. Diálogo 
para la democracia en América Latina, 
Quito, Ed. Abya-Yala/P. EBI GTZ, pp. 77-83. 

Lander, E. (2000) (comp.), Colonialidad del saber, 
eurocentrismo y ciencias sociales, Buenos 
Aires, UNESCO-CLACSO.

López, Luis Enrique (1996), “No más danzas de ra-
tones grises: sobre interculturalidad, demo-
cracia y educación”, en J. Godenzzi (comp.), 
Educación e interculturalidad en los Andes 
y la Amazonia, Cuzco, Centro de Estudios 
Regionales Andinos Bartolomé de Las 
Casas, pp. 23-82.

Mato, D. (2009) (coord.), Instituciones intercultura-
les de educación superior en América Latina. 
Procesos de construcción, logros, innovacio-
nes y desafíos, Caracas, UNESCO-IESALC.

Mignolo, W. (2005), “Cambiando las éticas y polí-
ticas del conocimiento: lógica de la colonia-
lidad y poscolonialidad imperial”, Tabula 
Rasa, núm. 3, enero-diciembre, pp. 47-72. 

Paniagua Mijangos, J. (2005), “Indios y ladinos en 
una ciudad multicultural”, en Anuario de 
Estudios Indígenas, vol. X, San Cristóbal de 
Las Casas, UNACH-Instituto de Estudios 
Indígenas, pp. 145-171.

Quijano, A. (2000), “Colonialidad del poder, euro-
centrismo y América Latina”, en E. Lander 
(comp.), Colonialidad del saber, eurocen-
trismo y ciencias sociales, Buenos Aires, 
UNESCO-CLACSO, pp. 201-246.

Reina, Leticia (2000), Los retos de la etnicidad en 
los Estados-naciones del siglo XXI, México, 
CIESAS/INI.

Rus, J. (2000), “Don Tacho, el enganchador. Una 
memoria de relaciones interétnicas en 
los Altos de Chiapas”, en Anuario del 
Centro de Estudios Superiores de México y 
Centroamérica, San Cristóbal de las Casas, 
CESMECA, pp. 477-490. 

Rus, J. y D. Vigil (2007), “Rapid Urbanization and 
Migrant Indigenous Youth in San Cristobal, 
Chiapas, México”, en John Hagedorn 
(coord.), Gangs in the Global City, Urbana, 
University of Illinois Press, pp. 152-183.

Tubino, F. (2002), “Entre el multiculturalismo y la 
interculturalidad: más allá de la discrimi-
nación positiva”, en Norma Fuller (ed.), 
Interculturalidad y política: desafíos y posibi-
lidades, Lima, Red para el Desarrollo de las 
Ciencias Sociales en el Perú, pp. 51- 75.

Viqueira, Juan Pedro (2007), “Historia crítica de los 
barrios de Ciudad Real”, en D. Camacho, 
A. Lomelí y P. Hernández (coords.) (2007), 
La ciudad de San Cristóbal de Las Casas a 
sus 476 años. Una mirada desde las ciencias 
sociales, Tuxtla Gutiérrez, CONECULTA 
Chiapas, pp. 29-59.

Walsh, C. (2002), “(De) Construir la interculturali-
dad. Consideraciones críticas desde la políti-
ca, la colonialidad y los movimientos indíge-
nas y negros en el Ecuador”, en Norma Fuller 
(ed.), Interculturalidad y política: desafíos y 
posibilidades, Lima, Red para el Desarrollo 
de las Ciencias Sociales en el Perú, pp.115-142.

Zizek, Slavoj (2001), “Multiculturalismo o la lógi-
ca cultural del capitalismo multinacional”, 
en F. Jameon y S. Zizek, Estudios cultura-
les. Reflexiones sobre el multiculturalismo, 
Buenos Aires, Paidós, pp. 137-188.


