
143
PERFILES
EDUCATIVOS

Es muy raro toparse con un
libro colectivo que no tenga
una sola página de desperdi-
cio. La única explicación que
se me ocurre –complementaria
de que el volumen reúna a un
selecto grupo de brillantes cole-
gas– tiene relación con el
hecho de ser el producto de un
grupo de investigación con un
seminario permanente de regu-
lares encuentros quincenales.
Sin menoscabo de la demos-
trada capacidad de las auto-
ras, el prohijar un espacio de
encuentro, debate e intercam-
bio me parece fundamental.
Sin espacios-tiempos de interlo-
cución crítica generosa y com-
partida no es posible producir
nada pertinente en el ámbito
intelectual. Y sólo así es posi-
ble hacerlo, enfrentando decidi-
damente la inercia rutinaria de
una competencia individualista
(incluso desleal) instalada
como columna vertebral de
nuestra vida académica, la
cual vulnera de cuajo la posibi-

lidad misma de creatividad y
ejercicio fecundo del ingenio
(en su mezcla excitante de
razón y sentimiento o, para
decirlo de otro modo, en tanto
inteligencia apasionada).
Las cualidades del volumen
que nos ocupa complican
extraordinariamente su presen-
tación, en la medida en que
parecieran reiterar el reclamo
de citar incansablemente frag-
mentos con reflexiones impres-
cindibles. Ante la evidente
imposibilidad de proceder de
esa manera y agobiado por la
seguridad de dejar en penum-
bras importantes aristas de los
aspectos tratados cuidadosa-
mente por las autoras, me ha
parecido pertinente adoptar la
estrategia de centrarme sólo en
algunos tópicos o núcleos con-
densadores de reflexiones
fecundantes, para intentar
cubrir dos objetivos: invitar a
paladear los aportes de nues-
tras colegas y aventurar una
primera recepción, ojalá crítica,
de los mismos. Subrayo lo de
crítica porque es el mejor
homenaje que se puede hacer
y uno la ansía cuando produce
algo. Pero, además, porque
resulta muy difícil ejercerla
cuando uno se identifica y se
siente como en familia, inmer-
so conceptual e ideológicamen-

te en el texto. Reconozco, por
supuesto, la dificultad de
hacerle justicia en los marcos
de esta breve reseña a los
aportes de cada uno de los tra-
bajos incluidos en este volu-
men, aunque procuraré aventu-
rarme en el intento de
efectuarlo mínima y provisoria-
mente en relación con el
esfuerzo de conjunto que testi-
monia. Quizá compartir el
modo en que realicé la lectura
podría facilitarme las cosas. 

Leí, en primera instancia,
una colaboración por cada una
de las tres partes en que apa-
rece organizado el material. Y
las elegí a partir de los datos
consignados en la presentación
y de una lectura del índice. No
sabía que mordería el anzuelo,
¡y cómo! Por distintas razones,
los textos de Tere Yurén, Sylvia
Schmelkes y María Inés Castro
me atraparon y me condujeron
a una ulterior lectura meticulo-
sa del resto de la obra, trabajo
por trabajo.

Tere Yurén, después de una
muy buena síntesis de las pro-
puestas principales de la tradi-
ción filosófico política “occiden-
tal”, resalta los conceptos de
moralidad y eticidad y enfatiza
–no por casualidad atenta a la
situación de los migrantes– el
lugar irreemplazable del sujeto

¿Educación para una ciudadania
responsable y participativa?

INÉS DE CASTRO (COORD.)

México, CESU-UNAM/Plaza y Valdés, 2006, 236 pp.

POR HORACIO CERUTTI GULDBERG*

* Doctor en Filosofía. Investigador

del Centro Coordinador y

Difusor de Estudios

Latinoamericanos, y profesor en

la Facultad de Filosofía y

Letras, UNAM.

Correo electrónico: 

cerutti@servidor.unam.mx



144
PERFILES
EDUCATIVOS

(siempre social y no un
supuesto Robinson o, mucho
menos, un precario Viernes).

Sylvia Schmelkes resalta
que la noción de interculturali-
dad cualifica la relación o inte-
rrelación entre personas. Esta
precisión es muy destacable
respecto de infinidad de consi-
deraciones que privilegian –a
propósito de las disputas entre
multi-, trans-, in- o inter-cultura-
lidad– las culturas. ¡Como si se
tratara de mantener en conser-
va las culturas, en lugar de
apreciar las dificultades y
potencialidades de las perso-
nas implicadas en los conflic-
tos sociales, y constructoras,
reproductoras o modificadoras
de esas matrices culturales!

María Inés Castro, por su
parte, coloca nuevamente
sobre la mesa de discusión un
tema que se reitera desde dife-
rentes facetas y con esclarece-
dores abordajes en todo el
volumen: el de la identidad. Su
propuesta ayuda a dilucidar
dos encrucijadas esterilizantes:
la igualdad no se opone a la
diferencia en la construcción
de la identidad y el énfasis
excluyente en la diferencia
suele destacar desmesurada-
mente lo cultural, al tiempo
que relega la arena decisoria
de lo político y del ejercicio
efectivo del poder. 

Después de esta probadita,
a manera de primera zambulli-
da en el texto, no me quedó
más que bucear en todas sus
profundidades, procurando
advertir sus múltiples aristas.
Ya tenía claro que el volumen
recogía algo más que los con-
sabidos avances de investiga-
ción, por lo general irrelevantes
o excesiva e interminablemente

programáticos. Aquí estamos
frente al fruto de reflexiones
asentadas en un continuado
esfuerzo de recuperación críti-
ca de tradiciones intelectuales
de las más diversas proceden-
cias, enfrentando coyunturas
inéditas y desafiantes, a partir
de un reiterado y compartido
intento por sacar todo el jugo
posible a complejas experien-
cias docentes. ¡Para algo debe-
ría servir después de todo,
nuestra larga experiencia en la
docencia! No sólo, como feliz-
mente se puede constatar en
este libro, para una extensa e
interminable retahíla de quejas
anecdóticas. Y no porque las
anécdotas sean sin más des-
preciables, sino por la pereza
contumaz para extraer de ellas
las consecuencias teórico prác-
ticas, que brindan a manos lle-
nas, si se las sabe aprovechar.
Ese aprovechamiento se disfru-
ta paso a paso en este libro.

Lo sugestivo es que estas
miradas múltiples resultan,
en más de un aspecto,
convergentes y mutuamente
provocativas.

Pero no quiero adelantar
vísperas. Antes me gustaría
aludir a lo que vivimos cotidia-
namente y que confronta hasta
sus últimos fundamentos cual-
quier intento honesto y bien-
pensante de educación en
valores, de formación de ciuda-
danos participativos y de mora-
lización de las relaciones
humanas, cualquiera sea el
significado que se atribuya a
estos términos. Seguramente
los huesos de Platón se remo-
verían en su tumba...

¿Cómo educar en valores
de participación y responsabili-
dad ciudadana en una cotidia-

nidad donde lo regular, lo que
ocurre casi como si fuera
“natural”, es que la actividad
política sea padecida en tanto
espectáculo? Este espectáculo
lo ofrecen quienes sí tienen
vida y presencia, llamémoslas
públicas, mientras los demás
tenemos cada vez menos acce-
so a los ámbitos públicos y nos
vemos forzados a recluirnos,
cual presos sin juicio previo,
bajo el arrullo de la caja idiota.
Como si esto fuera poco, y no
lo es, ellos –los integrantes de
la denominada “clase” políti-
ca– malgastan enormes canti-
dades de dinero –ése sí públi-
co y salido de nuestros
bolsillos– en insultarse, en con-
tarnos cuentitos inverosímiles,
en viajes y pachangas muy
lucidas. Antes y después de
sus desmanes somos convoca-
dos a firmar un chequecito en
blanco del cual no se puede
exigir nada, ni siquiera que
tenga validez. Y así legalizado
lo ilegítimo, seguimos como si
nada, sobre el supuesto de
que si todo va como está per-
fectamente calculado, algún
día todo irá más de maravilla
que ahora. Mañana es ese día
que nunca llega. En fin, así
podríamos seguir en relación
con el respeto al medio
ambiente, la posibilidades de
ingreso y estabilidad en el mer-
cado laboral, la satisfacción de
necesidades, el trato a niños y
ancianos, la no discriminación
racial y de género, la toleran-
cia, como mínimo, en vez del
fundamentalismo religioso,
etcétera. 

Leticia Moreno enfoca los
aportes de la psicología del
desarrollo, lo cual le permite
perfilar ciertos núcleos básicos



145
PERFILES
EDUCATIVOS

de reflexión. Mirado desde esta
perspectiva, educar en valores
es una “redundancia”. No se
puede, ni se ha podido nunca,
educar sin valores, aunque no
se los mencione ni se los tome
en cuenta, ni se tenga concien-
cia de ello (p. 31). Lo cual se
podría extender a la educación
ética y moral. Que no nos
guste o no podamos compartir
la ética y la moral vigentes, no
implica que no la haya o que
se pueda o deba introducirla
desde fuera en la cotidianidad. 

Lo relevante no es aprender
o lo que se aprende, sino “ser
enseñado” por otros (p. 49).

La compleja relación –inelu-
dible– entre lo cognitivo y lo
afectivo se revela de modo
patente en relación con la for-
mación del juicio moral. Por
ello conviene atender a lo
señalado conclusivamente por
la autora: “no podemos negar
que para alcanzar un nivel de
desarrollo moral es necesario
un desarrollo cognitivo; pero
éste no lleva directamente al
desarrollo moral, por tanto, son
más importantes, a nuestro jui-
cio, los factores de la experien-
cia social en general y en
específico las oportunidades
de adopción de perspectivas”
(p. 51).

Azucena Rodríguez Ousset
nos brinda la oportunidad de
saborear un Rousseau a la
mexicana, a partir del examen
de ciertas expresiones literarias
del XIX. Al recordarnos la rele-
vante distinción entre nación
étnica y nación en el sentido
de Estado nación, nos previene
frente al error de anticipar la
constitución de lo nacional res-
pecto del proceso independen-
tista y, además, a prestar aten-

ción al proceso de “invención”
liberal de la nación y de la
identidad nacional (pp. 66-67).
Esto nos deja en ascuas al
constatar, una vez más, la
capacidad de invención latente
en la vida, que es siempre
social y, en algún sentido,
colectiva. Las utopías requie-
ren, entonces, ser examinadas
con mucho cuidado como par-
tes de un proyecto educativo
–siempre social, no nos canse-
mos de insistir en ello– que no
puede circunscribirse al ámbito
del aula o de la escuela
(p. 69). 

Silvia Conde nos ayuda a
superar la ingenuidad del
“civismo” concentrado en una
asignatura como apuesta para
la formación de ciudadanía (p.
83). Nos recupera la definición
de educación ciudadana, cen-
trada en las competencias
para participar en la toma de
decisiones que afectan colecti-
vamente y en privilegiar, por
tanto, el aprender a aprender,
con toda la inmensa carga de
reivindicación democrática en
serio que estas convicciones
comportan (p. 89). Y no duda
en delimitar, con toda preci-
sión, una encrucijada en que
ha naufragado más de un
especialista, para decirnos con
todas las letras que “la ética
es la reflexión sobre la moral”
(p. 91, n. 2), lo cual conlleva
asumir la cascada de deriva-
ciones teórico prácticas que
esta constatación supone. Por
ello, la educación, si se asume
en su integral dimensión públi-
ca, no puede separarse de la
dimensión política y exige exa-
minar con todo cuidado –y pro-
ceder en consecuencia– res-
pecto de los mil y un aspectos

del ejercicio del poder y de las
características del poder de
que se dispone para ejercerlo,
para “hacer política” (p. 101).
Y en este sentido, la autora
nos sugiere hacer un “guiño” a
los gobiernos en turno para
que, en lugar de centrarse en
la represión supuestamente en
pro de la seguridad ciudadana,
reconduzcan sus esfuerzos a
prohijar el desarrollo pleno de
la juventud (p. 109).

También anota, en una
enumeración que podría exten-
derse largamente, las “causa-
les de discriminación” de las
que no podemos desentender-
nos, porque nos aluden a
todas y a todos en una u otra
forma: “ser joven, viejo, mujer,
feo, indígena, homosexual,
gordo, protestante, judío,
pobre, desempleado, miope,
moreno, discapacitado, inteli-
gente, enfermo de sida” (p.
100). A lo que podríamos aña-
dir “mexicano”, si se logra tras-
pasar la frontera, ya sea con
visa o sorteando muro y fuer-
zas armadas como “espalda
mojada”.

María Eugenia Luna anota
que es a partir de 1993 cuan-
do se articula civismo con edu-
cación en valores (p. 116),
aunque los antecedentes se
encuentran en la rica tradición
pedagógica mexicana y nos
recuerdan los ejemplos de los
profesores Rafael Ramírez y
Carlos A. Carrillo a inicios del
siglo XX, tan poco tomados en
cuenta por la labor pedagógica
ulterior a ellos. Las identifica-
ciones diversas y hasta diver-
gentes complican la cuestión
de la identidad y esto lleva a
prestar atención a la decisiva
dimensión de la “inclusión” en



146
PERFILES
EDUCATIVOS

la formación y, sobre todo, en
la vivencia de lo nacional-cultu-
ral-identitario-moral-educativo-
etcétera (p. 120), lo cual pone
de relieve el enmarañado asun-
to de las relaciones entre sím-
bolos y valores (p. 122).
Actualmente, con el desarrollo
de la informática, estas dimen-
siones deben ser reconceptuali-
zadas. ¿Cómo lidiar con la
abrumadora cantidad de infor-
mación disponible en bruto
para hacerla manejable por las
personas? (pp. 125-126).

Susana Aguirre y Rivera nos
reconduce al siglo XIX, a la for-
mación de las niñas en ese
siglo mexicano. La labor peda-
gógica aparecía centrada en la
“domesticidad” supuestamente
“natural” de las educandas,
especialmente de los sectores
hegemónicos de “clases media
y alta” (pp. 135-136). Por fata-
lidad de ese destino impuesto
no podían salirse de uno de
sus dos marcos preestableci-
dos: o “la vida religiosa o la
matrimonial” (p. 137). El papel
educador del grupo de las
“amigas” se va mostrando en
todo su peculiar calado. La
mujer es prejuzgada como
“débil” y necesitada de protec-
ción, su instrucción es “preca-
ria”, a las “pobres” no les
resta más que ser “sirvientas o
buenas esposas”, y supongo
que muchas añorarían –en un
acto de transgresión incalcula-
ble– ser “viudas” con el fin de
“gozar de su plena capacidad
civil” (p. 141). Para nada
había que educarlas en sentido
fuerte o más pleno, no fuera la
de malas de perder la autori-
dad sobre ellas o de que pre-
tendieran competir por fuentes
de trabajo. (p. 142). El listado

de aquellas labores domésticas
para las que necesitaban pre-
pararse y, por encima de todo,
habituarse cubre desde la lim-
pieza hasta la gastronomía,
pasando por el tejido y la deco-
ración (p. 143). El clero inter-
vendría para soldar la relación
entre decencia y virginidad,
para subrayar la maldad de la
carne y para poner por los cie-
los las virtudes de la sumisión
y la abnegación (p. 146). Esta
ética de ciertas virtudes recla-
maba una disciplina estricta
(p. 151) y la supuesta educa-
ción cívica no era más que
una “prolongación” de las res-
ponsabilidades domésticas (p.
153). Y aquí me entran dudas
de si hablábamos del siglo XIX

o si todavía en muchos
aspectos ese siglo no se ha
terminado. 

Marcia Smith coloca sobre
la mesa el tema de la forma-
ción profesional en relación
con el mercado laboral, que
opera siempre con insumos
desechables. Se plantea la
espinosa cuestión de cómo
establecer una “relación inteli-
gente” con la sociedad y el
mercado de trabajo (p. 163).
Nos llama la atención sobre
esos curiosos “hiperciudada-
nos” globalizados, llamados a
transitar al modo de los flujos
caprichosos de las evasivas
inversiones (p. 165). Después
de las relativas promesas de
seguridades de la sociedad
moderna industrial, a la que
nunca llegamos en plenitud,
¿qué sobreviene? No está muy
claro, pero un listado de califi-
cativos sugiere más de un
soporte para perplejidades
hasta paralizantes: destradicio-
nalización, posmaterialismo,

post-industrialización, posmo-
dernismo, modernización tar-
día, poscolonialismo o socieda-
des de flujo o redes de
información, sociedad de ries-
go, modernidad líquida y aun
sociedades agotadas (p. 168).
La misma procedencia de
clase aparece relativizada fren-
te a otras dimensiones que
adquieren relieve: etnia, géne-
ro, edad, opción sexual, ingre-
so por empleo estable, etc. (p.
169). El medianamente alcan-
zado estado de welfare, donde
lo fue, quedó sin efecto al
caducar las modalidades pro-
ductivas encarnadas en el for-
dismo y el taylorismo. No
puedo dejar de consignar que
me encantó reencontrar entre
sus reflexiones una referencia
a la querida colega brasileña
Vanilda Paiva, quien nos ense-
ñara en su momento, con gran
valentía, a no eludir las debili-
dades “desarrollistas” del enfo-
que pedagógico inicial de
Paulo Freire.

Leticia Barba retoma el
tema de la ética de la civilidad
en un intento sugerente de arti-
culación entre la herencia
de las virtudes aristotélicas
y la de la formación kantiana
en y para la justicia, buscando
la conjugación de vida buena
y vida justa. ¿Cómo formar en
una ciudadanía participativa y
responsable más allá de los
marcos del Estado nación en
crisis y socavada su soberanía?
Quizá el punto medular de
semejante intento teórico prác-
tico lo constituya el relativo a
un Estado que ya no es lo que
era y, sin embargo, no es pres-
cindible (p. 205). Las irresuel-
tas cuestiones social y nacional
resurgen así reiteradamente



147
PERFILES
EDUCATIVOS

sobre la mesa de la discusión. 
Margarita Noriega insiste en

recordarnos la “irracionalidad
del modelo de desarrollo
impuesto” (p. 214). Este
modelo condena a la esterili-
dad todo intento de menguar
la pobreza frente a los efectos
demoledores de “la selección
natural y la mano invisible del
mercado”. Frente a esto, si ya
a inicios del siglo XIX resultaba
bastante ingenua la confianza
desmedida de la llamada gene-
ración de los “emancipadores
mentales” en la capacidad
modeladora de la educación,
en nuestros días se vuelve
“aberrante esa fe inconmensu-
rable en la educación y la
incuestionabilidad de los meca-
nismos irracionales de la socie-
dad en que [sobre]vivimos” (p.
219, cursivas en el original).
Entre tantos nuevos muros,
uno relativo al conocimiento se
erige sin piedad (p. 220) y la
empleabilidad aparece como
una disposición indispensable
en un mercado de trabajo regi-
do por la restricción de su
acceso y por su carencia de
toda seguridad o estabilidad
(p. 221). En este contexto, la
figura de los maestros adquiere
nuevos perfiles y una relevan-
cia quizá inadvertida. Frente a
proyectos “vendibles” su mar-
gen de maniobra y de cumpli-
miento de expectativas múlti-
ples se estrecha
considerablemente, pero no se
aniquila. Es en ese margen
donde podemos (debemos)
todavía ocuparnos y actuar (p.
228). El énfasis, por tanto, no
puede menos que recaer en
los sujetos que efectivamente
somos y en la “sujetidad”,
también efectiva, de aquellos a

quienes pretendemos formar.
Quizá la regla podría ser, ade-
más de adoptar un cierto
humanismo ecologista, la de
que “no preguntar es la peor
de todas las respuestas”
(p. 233).

Antes de terminar no me
resisto a recordar unos párra-
fos con los que el colega y
amigo peruano, José Carlos
Ballón, bosqueja la situación
tal como la veía hace casi una
década y culminaba un suge-
rente texto suyo sobre filosofía
de la ciencia. Estos párrafos
me parecen sintonizar de un
modo sorprendente con el
enfoque medular que exhibe el
texto que hoy nos reúne.

Los cambios paradigmáticos
conllevan también una revolu-
ción decisiva en la noción de
educación, análoga a la de
productividad. Aquí también el
problema de individuación
social es una condición nece-
saria.

La vieja noción de pro-
ductividad se encontraba ínti-
mamente ligada a la noción
artesanal de educación como
“entrenamiento” o “instruc-
ción”. En los anteriores siste-
mas educativos, el conductis-
mo, el pragmatismo y la
reflexología eran hijas ideológi-
cas directas de las nociones
fordistas y tayloristas de incre-
mento de la productividad
(multiplicación del trabajo sim-
ple y repetitivo). Su objetivo
era entrenar nuestros reflejos
condicionados puntuales o
nuestras respuestas automáti-
cas, no nuestra capacidad
analítica de interlocutores.

La instrucción era para
obedecer, no para crear; era

autoritaria y alienante de las
capacidades humanas. La
escuela militar era el símbolo
de dicha educación exigente.
Se educaba al individuo para
una ética de premio-castigo
(como los perros de Pavlov),
no una ética de la responsabili-
dad individual [...] La vigilancia
del instructor-docente era la
clave. Esto hacía imposible
desarrollar la ilustración en los
procesos de modernización en
el [T]ercer [M]undo, por más
recursos que se invirtieran en
la educación pública y por
más masiva que ésta fuese.

En los sistemas de
comunicación en redes, la
noción de productividad
depende de la capacidad de
creación y decisión individual,
y ésta es imposible de desarro-
llar en condiciones de un régi-
men social de producción y
educación servil. Asistimos a
los comienzos del agotamiento
de los modelos educativos
autoritarios como modelos de
“eficiencia”.

Con la expansión de
las redes informáticas, la masa
y velocidad de la información
disponible –que se duplica
cada cuatro años– ya no
puede ser abordada mediante
la simple memorización de ins-
trucciones simples y repetitivas
definitivas. Ello replantea la
noción misma de “aprendiza-
je” en un nivel más abstracto.
La noción de educación se
refiere ahora no al desarrollo
de un aprendizaje concreto
sino al desarrollo de la sola
capacidad de aprendizaje con-
tinuo. Ello acentúa el proceso
de individuación educativa. Es
sólo en tales condiciones que
comienza a hacerse visible el



148
PERFILES
EDUCATIVOS

ideal de una asociación libre
de productores; de lo contra-
rio, la comparación de
Foucault entre la escuela, el
ejército, la cárcel y el manico-
mio seguirá vigente (De la físi-
ca moderna a la física contem-
poránea. Un cambio en
nuestro paradigma de ciencia,
Lima, CONCYTEC, 1999, pp. 421-
422, cursivas en el original).

A este último listado añadi-
ría: el hogar, la cama, el con-
vento, el asilo de ancianos,
etc. Y diría que el ideal es visi-
ble en el imaginario, pero toda-
vía bloqueado en su viabilidad
en la realidad sociohistórica.
Pero, además, no podemos
dejar de prestar atención a
todos y todas, quienes fueron
formados y formadas en el
anterior modelo educativo

–aquí estamos todavía– y que
ya han sido declarados
desechables por el sistema
socioeconómico vigente, con
todas las consecuencias
psicológicas, sociales, menta-
les, etc., en la misma
cotidianidad.

En fin, nuestras colegas
ponen estos y muchos otros
temas ineludibles sobre la
mesa de la discusión y en la
agenda de acciones urgentes
de modos sumamente provoca-
tivos. Como lector me topé con
algunas erratas, que conven-
dría corregir en una futura edi-
ción, y eché de menos datos
curriculares para ubicar mejor
a las autoras en sus quehace-
res actuales. Debo reconocer
que me produjo una tensión
fecunda la convergencia de dis-
ciplinas implicadas en este

esfuerzo colectivo y, por ello,
no puedo terminar sin pre-
guntarme –y preguntarnos– si
se han logrado esos sujetos
sociales comprometidos,
participativos y responsables
pretendidos para el logro de
una ciudadanía que vaya avan-
zando en plenitud. Y no podría
menos que responderme
–provisionalmente y a
sabiendas de que mejores
son las preguntas– que se los
ha buscado incansable y
hasta obsesivamente, aun
cuando nos restan ciclópeas
tareas que incluyen la escuela,
pero que la rebasan amplia-
mente y a las que, por voca-
ción y  –no eludamos el
resbaladizo término– por
ética profesional, no
podemos ni podremos
renunciar.




