Peninsula

vol. VIII, nim. 2
JULIO-DICIEMBRE DE 2013
pp.- 105-109

RESENA

Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas (coords.), Los suerios y los dias. Chama-
nismo y nabhualismo en el México actual. II. Pueblos Mayas. México, 1NAH, 2013.
274 pp.

Tuve la fortuna de participar, como investigador invitado, en el arranque del magno pro-
yecto nacional denominado Etnografia de las Regiones Indigenas en el Nuevo Milenio.
Desde 1998, muchos académicos del Instituto Nacional de Antropologia e Historia (INAH)
junto con algunos profesionales invitados, de forma puntual, han construido con esfuerzo,
no cabe duda, la obra mds extensa de etnografia realizada en México. Esfuerzo al que debe
agregarse el propio de la coordinacién de los trabajos, que no serfan dignos de llamarse
asi si no tuvieran una cierta coherencia expositiva y de contenido, y al que ha ayudado sin
duda la existencia del Seminario Permanente de Etnografia de la institucién arriba sefialada.

Observar el vivir cotidiano de los indigenas mexicanos a partir de una divisién temdtica
es una tarea considerable, y al mismo tiempo hay que agregar la pretensién de extension
geogriéfica puesto que las miradas de los antropdlogos participantes abarcan distintos esta-
dos de la Reptblica mexicana donde existen hablantes de idiomas precolombinos. A raiz
de dicha tarea ya han aparecido una buena cantidad de libros publicados, con diversos
volimenes algunos, y otros se encuentran en proceso de edicién.

El que aqui se resena es el segundo de cinco volimenes todos ellos coordinados por
los doctores Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas, de extensa trayectoria académica
y pasién etnografica tanto en México como en otros lugares del orbe, especialmente de
América Latina.

Cabe destacar que en la conformacién de esta obra los propios coordinadores mencio-
nan que son 38 trabajos los que integraron el resultado final, entre monografias y ensayos,
y en este segundo volumen se recogen tres referidos a la peninsula de Yucatdn y cuatro, al
de Chiapas. Aunque la obra se dedique a los pueblos mayas, tal como se indica en su subti-
tulo, es necesario precisar que uno de los textos estd dedicado a los zoques chiapanecos, casi
siempre confundidos con hablantes de alguna lengua mayance por su ubicacién geografica,
pero que no guardan ningtn parentesco lingiiistico con los mayas que son hoy sus vecinos.

Los antecedentes temdticos abordados por el proyecto Etnografia de las Regiones Indi-
genas en el Nuevo Milenio, que giran en torno a la organizacién social y comunitaria, el
territorio, las relaciones interétnicas o la diversidad religiosa, por mencionar sélo algunos,
aterrizan en esta obra en uno de los aspectos mds cldsicamente antropoldgicos desde los
primeros pasos de la disciplina y, seguramente también gracias a ello, uno de los mis
complejos a la hora de conceptualizar y definir tedricamente. A dicha tarea se abocan



PENINSULA

los coordinadores del texto en su trabajo introductorio con la finalidad de repasar, en un
estado de la cuestién que no puede extralimitarse con autores y corrientes por la ingente
informacién bibliogréfica, los caminos que ha tenido el estudio de tales temas, asi como
centrarlo en el caso mexicano, dmbito de por si complejo puesto que las variantes etno-
gréficas son multiples.

Su punto de partida sefiala al chamanismo “como mediacién con lo extrahumano”, al
nahualismo como “capacidad de transformacién” y al “viaje onirico como instrumento para
vincular dos o mds realidades” (15). Definiciones y posicionamientos que siempre pueden
ser discutidos, en especial cuando los elementos para estructurar el debate surgen del famo-
so, entre antropdlogos, “en mi pueblo eso no ocurre o se hace de otra forma”. Dejando al
margen estos dimes y diretes caseros y propios de la disciplina, no cabe duda que la divisién
conceptual, que puede condensarse en una figura humana con capacidades para interpre-
tar los tres papeles o estar separados en otros casos segtin lo expuesto por la etnografia, no
puede ser comprendida sin remitirnos a los propios enredos surgidos en el origen mismo
de la antropologfa. Desde ese principio, por derivacidn légica, aparece la construccién de
los conceptos que inicialmente se utilizaron para determinar aquello que se consideraba
propio de los entonces objetos de estudio, los denominados en el vocabulario del momento
pueblos primitivos.

Los padres de la disciplina, con todas las variantes que puedan ofrecer, y algunas son
sefialadas por los coordinadores de la obra, posefan un nitido talante evolucionista propio
del siglo xrx. El irracionalismo atribuido a los pueblos estudiados, o al menos menciona-
dos puesto que el trabajo de campo fue bastante posterior a dichos ensayos, confirmaba la
diferencia civilizatoria entre un mal llamado Occidente y los otros, aquellos que no habfan
podido alcanzar niveles suficientes de progreso, hecho ratificado en su accionar cotidiano
en el mundo.

La caterva de interpretaciones, pero sobre todo de conceptos para definir aquello que
era incomprensible desde un racionalismo chato, y recordemos que considerado cientifico
en su momento, seguramente no logré deshacerse del prejuicio, no siempre doloso pero
incapaz con las herramientas que posefan, hasta la obra de Claude Lévi-Strauss, E/ pensa-
miento salvaje.' Deudor no sélo de la lingiifstica sino también de las obras precedentes de
Emile Durkheim? y Marcel Mauss, su sobrino, especialmente la escrita en conjunto sobre
las clasificaciones primitivas’.

Sefialar estos aspectos precedentes de forma breve y no completa, por supuesto, no
es gratuito, puesto que como ya se mencioné uno de los problemas constantes que debe
enfrentar la antropologia es el de la definicién conceptual y en el llamado chamanismo y
nahualismo es evidente la complejidad. De ahi que la introduccién de esta obra cumpla con
la funcién encomendada y que tendria que ser, en nuestros tiempos, requisito fundamental
para cualquier libro coordinado: la de ser una gufa de discusién y debate para los neéfitos
y, también, para los especialistas. Se sabe, pero pocas veces se cumple, para desgracia de
lectores y mengua de las propias disciplinas sociales. En esta obra aparece y sin temor, que
ya es mucho, y con la intencién de ser una gufa pero también un marco de discusién. ;Qué
mds aportacién al conocimiento hoy en dfa que la posibilidad de debate?

' Claude Lévi-Strauss. El pensamiento salvaje. 1962. México: FCE, 1994.
2 Emile Durkheim. Clasificaciones primitivas (y otros ensayos de antropologia positiva). Barcelona:

Akal, 1996.
3 Marcel Mauss. Sociologia y antropologia.1968. Madrid: Tecnos, 1979.

106



RESENA

La dificultad de realizar este tipo de introducciones es sencilla de mencionar, aunque
sus aristas o derivaciones temdticas a la hora de efectuarse sean muchas. Dicho esto, no hay
que olvidar que el inicial escollo aparece por enfrentarnos a un mundo otro, un mundo
paralelo, mundo de conocimiento, de historia, de futuro, que es casi siempre tan real como
el material, y cuyas derivaciones, por citar sélo algunas, se dirigen a la misma conformacién
y comprension de la sociedad, del cuerpo humano o la definicién de lo sagrado. No serfa
tanto una divisién platdnica entre los mundos inteligible y sensible, sin mencionar sus
precedentes histéricos y paralelismos en otras latitudes o sus consecuentes derivaciones tan
caras a los debates del cristianismo, sino un conocimiento otro.

De ahi la insistencia en los aprietos para definir a los especialistas: chamanes, brujos,
magos, curanderos, o los mismos obstdculos para determinar sus atributos, capacidades, o
desdoblamientos. En definitiva, tal vez la certeza —que no deja de ser un posicionamiento
tebrico personal para no caer en el extravio— es que tanto la legitimidad como la deslegiti-
macién de los especialistas son otorgadas por la sociedad en el sentido en que Henri Hubert
y Marcel Mauss lo definieron en un clarividente ensayo aparecido a principios del siglo xx.*

Dicho esto, y con la introduccién de la obra que, por supuesto, también efectia un
repaso critico a algunas de las posiciones y descripciones realizadas sobre el tonalismo y el
nahualismo, aspecto fundamental y fundante de la propia singularidad regional descrita
y analizada desde el periodo prehispdnico hasta nuestros dias, pasando por los conflictos
causados en la época colonial, parece que el mejor antidoto para no perderse en los debates
conceptuales y de contenido sigue siendo la etnografia, la descripcién de aquello observado
y que, en la actualidad, no puede ser mds que el resultado de la incorporacién de “nue-
vas concepciones” como ejemplo del “dinamismo” social (35), tal como es acertadamente
apuntado por los coordinadores del libro.

El resultado de tal dinamismo no es otro que la variedad de posibilidades a la hora de
confrontar los datos de campo y redactarlos. Y esa es la tarea fundamental de la etnografia,
situarse por encima de un marco tedrico determinado para ser llenado con datos, muchos
0 pocos, y ofrecer la mayor informacidn posible de un lugar o una temdtica determinada,
dependiendo de los intereses de investigacién.

Bajo esa premisa los tres primeros trabajos de la obra, todos ellos encabezados por la an-
tropdloga Ella Fanny Quintal, y cuyo territorio de observacion es la peninsula de Yucatdn,
se abocan a dotar de una ingente informacién sobre los hablantes de maya yucateco. En el
primer trabajo, y cuyos datos proceden del Camino Real en Campeche, el poniente, sur y
oriente del estado de Yucatdn y del centro de Quintana Roo, cuatro son los coautores del
texto dedicados a sumergirnos en la nocién de persona que “incluye aspectos del cuerpo
y del espiritu en continua interaccién” (59). Datos que se conectan con los problemas de
salud acarreados por la introduccién de fuerzas ajenas a su cuerpo en forma de “malos aires”
y que, de forma analdgica, pueden introducirse en otros 4mbitos relacionados con los seres
humanos como son los animales y espacios de vida.

A partir de ahf las descripciones de Quintal, Quifiones, Rején y Gémez se dirigen a la
divisién del cuerpo humano haciendo hincapié en una vertiente que le da sentido como es
la composicién y divisidn energética del mismo. La organizacién de rituales, que da inicio
al capitulo, o los ejemplos relativos a entidades que se sitdan fuera del mundo tangible
adquieren una certidumbre antropoldgica a partir de esa divisién energética que define la
propia existencia.

* Marcel Mauss. Sociologia y antropologia, 1979.

107



PENINSULA

La segunda aportacién al libro, también escrita por cuatro autores, Ella E Quintal, Mar-
tha Medina, Marfa Cen e Ivdn Solis, se centra en el wday o copresencia vital y manifestada
con distintas figuras, especialmente animales. Esta caracteristica conocida con amplitud en
el 4mbito mesoamericano, y denominada wayismo en las pdginas del capitulo, es explorada
a través de las fuentes secundarias y arqueoldgicas, asi como en la etimologfa y significado
de la propia palabra, para después pasar a una tipologia etnogréfica que permite observar
a quienes tienen la posibilidad de transformarse para causar dafio y a los que pueden com-
batirlos. Resultado que les lleva a afirmar, también, la preeminencia del papel del suefio a
través del mismo significado de la palabra, puesto que “la voz maya wday significa ‘dormir’,
‘sofiar’” (132), en contraposicién con lo afirmado respecto a los nahuas para quienes la
palabra nagual serfa tomada como disfraz o cobertura.

Por Gltimo, antes de adentrarnos en los trabajo sobre Chiapas, se encuentra el texto de
Ella F. Quintal, Fidencio Bricefio y Alejandro Cabrera, que se centra en una figura multici-
tada en los estudios sobre la peninsula de Yucatdn, el #-men. Aquel que por sus capacidades
es el hacedor ritual y también el intermediario con ese mundo otro al que casi siempre tiene
acceso a través del sueno. Tanto “cura como preside y oficia rituales del ciclo de vida, de
mantenimiento y de restablecimiento del orden césmico” (145).

Para el caso chiapaneco la primera colaboracidn es la ofrecida por Marina Alonso quien,
como ya se indicd en pdrrafos anteriores, trabaja con los no mayances que viven en el estado
del sureste mexicano, los zoques. El suefio de los musicos, ejemplificado en los municipios
de Copainald y Ocotepec bésicamente, da acceso a un conocimiento que de particular, por
ejecutar individualmente un instrumento, se torna colectivo al preservar la mediacién con lo
sagrado comunal siempre tan peligrosa para los humanos. Para la autora estos musicos “bien
podrian ser considerados como chamanes por ejercer la prictica de la curacién o lo que se
denomina localmente como brujerfa, usada para dafar a alguien enfrentdndolo; también son
reconocidos por saber las fases de los rituales, los rezos y los alabados de los santos, por poseer
un conocimiento profundo del entorno natural; y por la prictica del nahualismo” (201).

El siguiente trabajo, escrito por Hadlyyn Cuadriello y Rodrigo Megchun, nos sitia en
el devenir histérico vivido por los migrantes a la Selva Lacandona, en concreto los tzeltales.
La visién de éxodo biblico que la di6cesis de San Cristébal de Las Casas, encabezada por
el obispo Samuel Ruiz Garcia, otorgd a esa colonizacidn le confiere un cardcter casi sacro,
fundante. La figura de los catequistas, que ya habfa conformado de alguna manera el obispo
Torreblanca, se convirti6 en la mediadora religiosa hasta acabar con las practicas de lo que
la Iglesia catdlica siempre ha considerado pagania o supersticién. De ahi que la construc-
cidn de la nueva realidad local tuviera que acudir a nuevos especialistas, ahora en el mundo
mestizo, para las sanaciones de todo tipo. En definitiva, “la concepcién y prictica de los
curanderos y brujos no estd al margen del proceso social vivido por la poblacién” (227).

El tercer texto sobre Chiapas tiene como autor a Miguel Herndndez, tzotzil formado
en la antropologia; y se acerca a conceptos como los de j-ilo/ (curandero), xchanul xchulel
(tona), el j-ak’ chamel (brujo) y el vayjel o lab (nagual). Dentro de la narracién del contenido
de estos conceptos, ejemplificados en algunos casos, destaca la parte dedicada al curandero,
convertido en tal a través del suefio inicidtico. Su figura se transforma en mediadora entre
el mundo tangible, en este caso expuesto a través de la enfermedad de los pacientes, y las
fuerzas causantes de la misma. Circunstancia que lo sitda, en algunas ocasiones, en la dificil
frontera de la sanacidn terrenal y la confrontacién en planos ajenos al mundo conocido
desde una perspectiva cartesiana.

108



RESENA

Por tltimo, estd el trabajo que cierra la obra, a cargo de Javier Gutiérrez y Ana Laura
Pacheco. Ellos incursionan al mundo de los choles radicados en el municipio de Tila para
hablarnos de los curadores, i/d, y los brujos, wujzy. La descripcidn de estos especialistas se
enmarca en una contextualizacion previa de la llamada cosmovisién chol. A partir de ahi,
y sin olvidar la influencia del catolicismo en la vigente visién del mundo, se comprende el
actuar de estos especialistas que traspasan lo terrestre o visible para causar el bien o el mal
sobre los humanos que habitan en su universo de influencia.

La complejidad y variedad mostrada en las pdginas de este segundo volumen de la obra
resefiada, al que hay que unir los textos ya publicados y los que estdn en proceso, habla de la
riqueza etnografica que el ecimene todavia aporta con respecto al ser humano en sociedad.
Los nexos con el pasado, pero también las nuevas formas de actuar tanto en el campo como
en la ciudad, indican que la antropologia y su herramienta bésica, la etnografia, son vigen-
tes como forma de aprehender la diversidad humana. En el caso mexicano, también con
sus multiples y variados ejemplos, retomar los debates sobre el tonalismo y nagualismo es
fundamental para conocer la concepcidn y el vivir cotidiano incluso mds all4 de los pueblos
indigenas. Ello no sélo es un ejercicio de aprehensién del pensar en sociedad sino que ubica
a la informacién recabada como parte del debate pristino de la disciplina antropolégica,
ya mencionado en la introduccién de la obra. Releer a los cldsicos sobre la temdtica, desde
Frazer,” pasando por el texto de Eliade®, no debe dejarse tinicamente al ejercicio escolar
sino que significa para la disciplina antropoldgica el ser mismo de su existencia. Las p4ginas
que componen este libro asi nos lo demuestran y, ademds de aportar valiosa informacién,
nos sittan en el constante dilema de la diversidad cultural tantas veces mencionada como
arma arrojadiza pero tan poco entendida. Las segmentaciones de los pueblos indigenas a
través de las denominaciones étnicas que tanto ayudan a las instituciones estatales, y que
son legitimadas por los propios cientificos sociales, a veces hacen un flaco favor a esa misma
defensa de la diversidad debido a los singulares caminos que los indigenas construyen. Un
ejemplo, aunque sea acotado temdticamente, se observa perfectamente en esta obra.

Miguel Lisbona Guillén
mlisbonag@hotmail.com

> James George Frazer. La rama dorada. Magia y religion. 1890. México-Buenos Aires: ECE, 1965.
¢ Mircea Eliada. El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis. 1951. México: ECE, 1986.

109





