1

Peninsula

vol. VIII, nim. 2
JULIO-DICIEMBRE DE 2013

CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS
EN EL SUR DE YUCATAN

ENRIQUE RODRIGUEZ BaLam!

ResuMEN

El objetivo de este trabajo es proponer un acercamiento al estudio de
la interaccién entre mayas yucatecos, choles y mestizos. Con base en
lo antes dicho, se busca también una discusién sobre el tema de las
relaciones interétnicas en Yucatdn. Para ello se revisa la manera en la
que algunas disciplinas han privilegiado aspectos como las creencias, el
vestido, las costumbres y la lengua, en tanto marcadores fundamentales
para considerar a los mayas de Yucatdn como sujetos pertenecientes a
una regién cultural homogénea. En ese sentido, la presencia de choles
en el sur yucateco se torna en un fendémeno social relevante en lo que
concierne a las transformaciones socioculturales en esta parte del terri-
torio peninsular. Asi, la informacién de campo nos muestra la manera
en la que choles, mayas y mestizos —pese a las tensiones que conlleva
compartir contextos interétnicos— reconstruyen aspectos culturales
tales como creencias, economia o trabajo, en un constante intercambio
de conocimientos.

Palabras clave: mayas, mestizos, relaciones interétnicas, migracion y
territorio.

ABSTRACT

The aim of this paper is to propose an approach to the study of the
interaction between Mayans, Choles and Mestizos. Based on the above,
it also seeks to further discussion on the issue of interethnic relations-
hips in Yucatan. In order to achieve this purpose, we review the way in
which some disciplines have privileged aspects as beliefs, dress, customs
and language, while fundamental markers to consider the Mayans as
subjects belonging to a homogeneous cultural region. In this sense,
the presence of Choles groups in southern Yucatan becomes a relevant
social phenomenon to the discussion of cultural transformations in this
part of Yucatan. Thus, the information field shows the way in which
Choles, Mayans and Mestizos, despite sharing ethnic contexts and natu-
ral tensions, reconstruct cultural aspects such as beliefs, economy and
labour, in a constant exchange of knowledge.

Keywords: mayans, mestizos, inter ethnic relations, migration and
territory.

CEPHCIS, UNAM, enrique.rodbal@gmail.com.

pp. 65-85

FECHA DE RECEPCION: 26 DE AGOSTO DE 2013

FECHA DE ACEPTACION: § DE MARZO DE 2014



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

Yucatdn ha sido considerado, desde hace décadas, un estado cultural y étnica-
mente “homogéneo”. Lo anterior, en clara referencia a ciertos rasgos que —se
supone— caracterizan a los mayas yucatecos. Para ser mds preciso: ciertas visiones
académicas, particularmente antropoldgicas, arqueolégicas y lingiiisticas han
senalado la existencia de una especie de amalgama cultural articulada, sin tensio-
nes y casi tan inalterable como su orografia. Las divisiones geopoliticas parecieran
dar muestra de ello, pues si bien el término de regidn se aborda con amplitud en
trabajos cldsicos (Van Young 1990; Fibregas 1997), éste no termina por arraigarse
dentro del contexto académico y sociocultural yucateco, aunque si prevalecen
otros como el de “zona maya” o “drea maya”.? En cierto modo, tales concepcio-
nes espaciales, empleadas para referirse a un territorio ocupado por una etnia, se
desprenden de estudios arqueoldgicos que han tratado asi, de mostrar patrones de
asentamiento mds o menos comunes en la peninsula yucateca.”> Hoy en dia toda-
via prevalecen las demarcaciones tradicionales del estado que nos hablan de zonas
maicero-ganadera (oriente) y henequenera (centro y suroeste). A las anteriores
divisiones se anaden algunas que refieren un “cono sur”, dedicado a la hortoci-
tricultura, y la costa norte, abocada a la pesca y ganaderia, principalmente.*

A pesar de lo anterior, si retomamos el argumento lingiiistico, es posible
acordar que la lengua, —llamada maya “yucateco” o “peninsular”— sigue siendo
el pardmetro privilegiado para hablar de lo maya, en tanto que marcador de
identidad “étnica”.” Si bien el maya es una lengua que se habla en los estados
colindantes, Campeche y Quintana Roo, y a pesar de las variantes dialectales
que en cada uno existen, es frecuente también que /o maya se asocie con un
campo semdntico muy variado, que desborda las fronteras de aquellos referentes
vinculados a la lengua. Hoy en dia igual se emplea para referirse a los mayas
prehispdnicos, los coloniales y los contempordneos que para promover festivales e
identidades politicas, de grupos mayas aventajados socialmente y con aspiraciones
politicas reivindicativas (Lépez Santilldn 2011).

Mis alld de lo expuesto en lineas anteriores, los clasificadores o categorias anali-
ticas para delimitar /o maya, son mis complejos de lo que podria pensarse. A dife-
rencia de lo que ocurre en otros estados o regiones del pais, la categoria indio,
ladino, kaxldn, blanco, no blanco, no indio, mestizo o indigena poco o nada tienen

2 Se reconoce como tal, la presencia de grupos lingiiisticos proveniente de matriz mayance que
se asientan en la peninsula de Yucatdn, Chiapas, Guatemala, Belice, Honduras y parte de la Huas-
teca Potosina con los reenck.

3 Herencia, en buena medida, de los estudios de Kirchhoff sobre Mesoamérica, entendida como
una region o drea cultural en la que se comparten un nimero de rasgos comunes.

4 Segln se observa en la pdgina del Gobierno del Estado, Yucatdn se divide en las siguien-
tes regiones: I. Poniente, II. Occidente, III. Centro, IV. Litoral, V. Noreste, VI. Oriente, VIIL.
Sur (http://www.yucatan.gob.mx/menu/?id=regionalizacion).

5> Lo cual no serfa del todo extrafo, sobre todo si tomamos en cuenta que, segin los datos del
INEGI, Yucatdn es la entidad del pafs donde se registra el porcentaje mds alto de hablantes de lengua
indigena del pais (XIII Censo General de Poblacién y Vivienda 2010).

66



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

que ver con lo que sucede en territorio peninsular. Ni siquiera en ciertos dmbitos
politicos tiene cabida, privilegiando en todo caso —ya lo he mencionado— el
de “mayahablante”, para referirse a una persona que tiene al maya como lengua
materna, con independencia de poseer cualquier otro tipo de marcador de identi-
dad (précticas culturales, creencias y vestido “tradicional”, por mencionar algunos).

Asi, en Yucatdn, el mayero es generalmente un masculino que se admite como
hablante de lengua maya; mestiza (en femenino) es la forma de llamar a la mujer
que porta huipil maya y que habla maya (entre otros “marcadores”), y ser de
pueblo podria incluso, hoy en dia, clasificar dentro del rubro maya, a quien tenga
por origen un municipio o comisaria donde se hable la lengua originaria. En ese
sentido, referirse a dicho grupo étnico no es empresa fécil ni desde los marcadores
tradicionales, ni desde las autoadscripciones por lengua, tradicién o territorio.
Lo anterior ha permitido, en buena medida, que aquellos elementos que caracte-
rizan lo étnico en territorio yucateco, se vean desdibujados, escondidos, difusos y
en ocasiones, ;por qué no?, reformulados en tanto mecanismo de resistencia para
su asimilacién dentro de contextos urbanos como la ciudad de Mérida.

Lo que ya he mencionado no significa que se carezca de pugnas, confrontacio-
nes o fricciones entre las diferencias, sin embargo, en la mayoria de los casos, estos
conflictos se manifiestan desde la factura de estrategias donde las discrepancias se
dirimen mds en el plano simbdlico, que en el de la accién social explicitamente
orientada.® Las relaciones interétnicas y sus acomodos se observan a través de la
busqueda cotidiana de mecanismos para mantener o rechazar rasgos culturales,
mediante negociaciones implicitas con los grupos entre los cuales conviven —en
este caso, mayas, choles y mestizos—. Como lo he mencionado, es recurrente
pensar respecto a las relaciones interétnicas, que la interaccién social siempre se
manifiesta a través del conflicto entre grupos antagénicos (indigenas y mestizos)
que luchan por el poder. Tal como se intenta discutir en éste articulo, la realidad
de los choles de Yucatdn, en convivencia con mayas y mestizos, se da de manera
pacifica, por lo que las alianzas matrimoniales, las diferencias de origen cultural e
incluso los posibles desencuentros partidistas, no se reflejan —hasta el momento
de realizar esta investigacién— como el elemento que explique el tejido social del
cual forman parte dichos grupos.

Mis alld de los aciertos o desatinos que se pueden percibir en contextos colec-
tivos o de expresiones populares, es un hecho que pensar en la “cultura maya” y
la peninsula de Yucatdn como espacio de reproduccién y construccién de iden-
tidades dentro de un marco “homogéneo”, ha sido una idea que se ha gestado
principalmente desde dmbitos académicos, visién que ha sido reforzada por cierto
sector de las élites sociales y politicas en el estado. La légica que mueve dichos
engranajes puede ser de diversa indole, aunque no se nos escapa la suposicién

¢ Me refiero a construcciones discursivas que expongan las diferencias de origen, manifestacio-
nes en espacios publicos, disputas ideoldgicas o confrontaciones violentas.

67



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

de que han sido férmulas exitosas para reconocer lo maya como parte de un
pasado que, en la actualidad, se sirve de una constante reivindicacién que opera
en aras de reforzar visiones regionalistas, de cufio decimondnico, que plantean
una homogeneizacién cultural hacia afuera.”

Asi pues, la realidad social de los “mayas” en Yucatdn nos deja cada vez mds
claro que tal uniformidad cultural (si es que alguna vez existié en su totalidad)
hace mucho dejé de serlo. Como sucede en todo el pais, y debido a razones fécil-
mente asimilables, aspectos como la economia, el empobrecimiento del campo,
la transformacién de pricticas culturales asociadas a fenémenos econémicos de
repercusion mundial, la informacién medidtica, las apuestas politicas y, sobre
todo, las migraciones interestatales e internacionales, han sido fundamentales
para poder entender la ruptura y diversificacién —cuando no fragmentacién—
de cierto tipo de fronteras étnicas y culturales.

Basta con recorrer los municipios de Yucatdn para darnos cuenta que el des-
empleo, la migracién laboral, la falta de politicas publicas y desarrollo, asi como
la inexistencia de gestiones locales, han sido procesos que se convirtieron en
fenémenos dindmicos de pauperizacién acelerada en los contextos rurales,® los de
antafo, y los asi denominados hoy en dia como “nuevas ruralidades”.

Es precisamente bajo este contexto en el que la posibilidad de hablar de otro
grupos originarios, tales como los choles (de los cuales se ocupa este articulo) en
Yucatdn, se vuelve un fenémeno relevante para investigar. Tal como se apunté en
los pérrafos iniciales, Yucatdn es un estado que hoy en dia se encuentra atravesado
por distintas variables que conforman el entramado social. Lo anterior se cons-
tata por la escasa produccidon de trabajos que aborden el tema de las relaciones
interétnicas en Yucatdn para épocas recientes, dado que, como mencioné con
anterioridad, se ha asumido de manera implicita que tal fenémeno no ha sido
una caracteristica propia de esta zona del pais.

Si bien es cierto que contamos con algunos acercamientos etnograficos de buen
oficio, las diferencias parecen estancarse entre la dicotomia maya-mestizo, y no
siempre expresadas de manera clara, menos como muestra de interacciones sociales
asimétricas, aspecto que es casi un punto de partida para poder comprender las
“tradicionalmente” llamadas relaciones interétnicas. Pese a lo ya asentado, sobresalen
trabajos (Bartolomé y Barabas 1977; Bartolomé 2005) cuyas aproximaciones discu-
ten de manera rigurosa el tema en la peninsula de Yucatdn para en el siglo xix (con
énfasis en la zona de los mayas rebeldes del oriente yucateco y el estado de Quintana

7 Sin duda, el proceso de construccién del regionalismo yucateco es mds complejo que lo que aqui
se esboza. En ese sentido, considero pertinente referir al lector al texto de Taracena (2010), en el que
se discute de manera amplia la forma en la que se fue conformando la idea del regionalismo Yucateco.

8 Del mismo modo, el incremento de programas gubernamentales de apoyo a los municipios
como mecanismo de cooptacién politica, han tenido cada vez mayor repercusion en el abandono
del trabajo en el campo, las pricticas culturales asociadas a éste dmbito y el ausentismo escolar
(antes atribuido al trabajo infantil en el campo).

68



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

Roo). Interesante también, por lo contempordneo de la investigacién, tenemos un
texto que se aboca al andlisis de las relaciones interétnicas dentro de dmbitos “urba-
nos”, en diversas comisarfas cercanas a la ciudad de Mérida (Pinkus 2011).

No obstante, considero que la temporalidad estudiada asi como el tiempo que
dista entre dichas publicaciones y la situacion de los mayas actuales, dificulta poder
considerar las categorias étnicas analizadas en tales estudios, asi como los hechos
histéricos que se suscitaron durante la Guerra de Castas. Ademds de tales estudios,
contamos con etnografias de gran calidad en afos mds recientes, que nos brin-
dan informacién valiosa para entender el contexto de los mayas contemporaneos.
Asi lo demuestran algunos trabajos que retoman a los autores antes mencionados,
para analizar la forma en la que los mayas contempordneos se observan, nombran
y categorizan a si mismos (Quintal Avilés 2005). Sin duda, la informacién que nos
proporciona es rica en elementos etnograficos y datos de primera mano, que lla-
man la atencién, sobre todo, por la diversidad de expresiones y practicas culturales
entre dicho grupo. Sin embargo, también habria que reconocer que las manifes-
taciones culturales en los grupos mayas actuales y la constante construccién de
identidades que podria ubicarlos como migrantes, politicos, protestantes, modernos
0 con patrones de consumo occidental, asi como sus dindmicas socio-econémicas
—primordiales en las transformaciones locales—, no explican por si mismas la
existencia de una diversidad de categorias étnicas, si esa fuese la intencidn.

No obstante, y a pesar de estudios como los ya mencionados, habrd que decir
que las investigaciones sobre el tema resultan magras, sobre todo si se les compara
con las que existen para otras partes del pais. Vaya como ejemplo las investi-
gaciones recientes con las que contamos para los estados como el de Chiapas
(Gonzdlez y Lisbona 2009) y Oaxaca (Lizama 2006), sin dejar de lado aquellas
con las que contamos para Centroamérica, en Guatemala (Esquit 1998; Bastos
1998), tan sélo por mencionar algunas.’

De algin modo, podriamos considerar el hecho de que quizd haya sido mds
préctico inscribir a los mayas yucatecos desde nuevas perspectivas de anilisis,
pero vinculados particularmente a conceptos politico-académicos tales como el
multiculturalismo, sin descuidar la fuerza de una “especie” de clase emergente,
acompafiada de —ya lo he mencionado— sus consabidas reivindicaciones.'
No es extrafio entonces que desde esa perspectiva, haya empezado a tomarse en

? No es mi intencién hacer una revisidn exhaustiva sobre el tema de las relaciones interétnicas
en este articulo, pues ni el tiempo ni el espacio me lo permiten. Contamos hoy en dia con trabajos
serios que abordan el tema de las relaciones interétnicas en México, desde diferentes enfoques y
que consideran revisiones histdricas para entender dicho fenémeno, tal como lo expone el texto de
Navarrete (2004). Por el momento, s6lo quisiera sefialar —de manera introductoria y breve— la
forma como se ha tratado desde la antropologia e historia el tema que se discute en las primeras
pdginas de este trabajo. La finalidad de mi articulo es la de presentar elementos etnograficos y su
posterior anlisis.

' Sobre este tema existe abundante bibliografia y de muy buena urdimbre que discute a pro-
fundidad el tema de los movimientos reivindicativos de los indigenas mayas de Guatemala.

69



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

cuenta la diversidad cultural que permea distintas esferas de Yucatdn. Las rela-
ciones interétnicas y las transformaciones que se observan en el interior de las
sociedades “mayas”, son el producto de procesos histéricos cargados de tensiones,
resistencias y cambios pero también de permanencias importantes. En el mismo
sentido que lo expresa Cristina Bari, entiendo a los grupos étnicos como grupos
con historias de “relaciones o fricciones interétnicas e intraétnicas, que pueden
objetivamente ser relatadas...” (2002, 153).

Por lo anterior, este articulo propone realizar un acercamiento desde la etno-
grafia, para mostrar la manera en la que etnias pertenecientes al estado de Yuca-
tdn —la maya yucateca, choles y mestizos— interactdan en espacios, territorios
y contextos compartidos, mediante una constante negociacién simbdlica en sus
relaciones. Bajo dichos esquemas, pretendo describir las diferencias en cuanto a
précticas culturales y creencias, pero también, las formas de asimilacién de ciertas
estructuras (sociales en general) por parte de dichos grupos dentro de un mismo
territorio. Al referirnos al territorio, hablamos de espacios en los que se construyen
nuevas formas de entender y conceptualizar la identidad, de construir mediante
tension y relajacién en la interaccidn social, sus relaciones interétnicas, espacios de
poder ante la emergencia de actores sociales complejos y con mayor dinamismo
en sus formas de adaptarse a los ritmos actuales de las sociedades locales.

El espacio, entonces, cobra vital importancia en tanto que debe ser visto como
una construccién social dentro de un territorio determinado; es un lugar sus-
ceptible de ser analizado desde el valor de lo politico, el poder y la apropiacién,
donde se construyen de manera continua las identidades. En el caso del sur de
Yucatdn se construye un dmbito de accién y reconfiguracién interétnica plasmado
en formas dindmicas y flexibles de franca convivencia entre mayas yucatecos, cho-
les y mestizos.

En ese sentido, el recurso etnogréfico para este texto se basa en dos ejes de and-
lisis: por un lado, el dmbito laboral, que funciona como el elemento a través del
cual podemos observar modificaciones y dindmicas que repercuten en la manera
de explicar fenémenos tan cotidianos hoy como la migracidn, las estrategias labo-
rales y la asimilacién a dindmicas de interaccién con grupos de diverso origen,
por mencionar algunos; por el otro, la transformacién o permanencia de pricticas
y creencias: rituales vinculados al monte, la milpa asi como terrenos cultivables,
entre otros. Desde ese punto de partida, la informacién empirica serd propicia
para contar con los elementos que nos permitirdn entrever la manera en la que
el dmbito laboral y las pricticas culturales posibilitan un didlogo en del marco de
cosmovisiones y territorios compartidos.

Considero oportuno reiterar que en este articulo se revisan pricticas culturales
y creencias tanto de choles como de mayas y mestizos, mismas que ocurren den-
tro de espacios multiculturales en los que se urden tramas sociales. La intencién
es mostrar la manera en la que se construyen relaciones interétnicas en una region
sobre la cual se ha vislumbrado muy poco la existencia y, menos aun, la convi-

70



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

vencia, entre sujetos que provienen de origenes socioculturales distintos. Quisiera
hacer hincapié en el hecho de que no siempre resulta del todo claro poder definir
qué creencias o practicas son de choles y cudles de mestizos o de mayas yucatecos.
Los casos en los que se logra vislumbrar la matriz cultural de determinada creen-
cia o prdctica cultural, se mencionan, del mismo modo cuando existen marcadas
distancias por diferencias o incluso en el plano de la negacién o rechazo a ciertos
patrones culturales.

Los CHOLES EN EL SUR DE YUCATAN: EL CONTEXTO GEOGRAFICO

El llamado cono sur del estado presenta particularidades especificas con respecto
al resto del territorio yucateco; no sélo en materia de geografia, sino también en el
dmbito de configuraciones socio-culturales. Si bien esta regién abarca siete muni-
cipios aproximadamente,'’ para fines de esta investigacién sélo haré referencia a
Tekax'? —especialmente la localidad de San Felipe (una de sus comisarias)—, por
ser el municipio en el que se han asentado las familias choles con las que trabajé.

El municipio de Tekax ocupa una superficie de 3819.61 km?. Limita al norte
con Teabo; al sur, con los estados de Campeche y Quintana Roo; al este, con Tzu-
cacab, y al oeste con Akil y Oxkutzcab. Su poblacién es de 34 802 personas de
los cuales 17607 son hombres y 17 195 mujeres. El nimero de pobladores repre-
senta el 2.10 por ciento en relacién al total del estado. Las personas hablantes de
lengua indigena ascienden a 21 933. Importante destacar que los datos anteriores
corresponden al XII Censo General de Poblacién y Vivienda 2000, mientras
que para 2005, el nimero de hablantes de alguna lengua indigena ascendié a
22532 personas. En este caso, ya se incluia el chol, rasgo que se mantuvo para el
Censo de 2010; una situacion que sin duda repercutié en el aumento de personas
hablantes de lenguas indigenas en Tekax.

A pesar que los datos antes presentados nos hablan de una diversidad en
cuanto a lengua y configuraciones étnicas variadas, esta zona ha sido escasamente
estudiada, tal como se discute en los parrafos iniciales de este articulo. Lo anterior
quizd responda a que, durante varias décadas, el oriente del estado fue la zona que
mids acaparé el andlisis de lo que se pensaba era sefial de permanencia de /o maya.”
Dicho de otro modo, en lo que se refiere a las configuraciones culturales se ha
puesto mucha mds atencidn en la regién oriental, donde la presencia indigena es
mds “visible”, si asumimos lo que los datos lingiiisticos consignan. Lo anterior
ha permitido que se dejen de lado fenémenos tales como el de las relaciones

' Se trata de los municipios de Tahdzit, Akil, Peto, Tixmehuac, Oxkutzcab, Tzucacab y Tekax.

12 Si bien haré referencia en datos puntuales a los municipios de Oxkutzcab y Tzucacab, ya que
en ellos también radican familias de choles.

'3 Lo cual se explica porque, precisamente, es en el oriente del estado donde mds hablantes del
maya monolingiies hay, aspecto que ha influido para deducir, que es la zona donde mds apego hay
a costumbres y tradiciones mayas.

71



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

interétnicas, que muestran una dindmica peculiar en zonas como el cono sur,
en localidades especificas'* donde conviven —como se ha mencionado— mayas,
mestizos y choles.

Si bien se ha delimitado como contexto espacial el municipio de Tekax,
considero oportuno recordar que a nivel regional, las investigaciones realizadas
para el sur son abundantes, especialmente porque se han enfocado en aspectos
relacionados con el campo, los cultivos citricolas, las dindmicas econémicas y
por supuesto, la migracién internacional. Sin duda, son precisamente fenémenos
como el migratorio o el cambio de adscripcién religiosa los que nos muestran la
diversidad de formas a través de las cuales los factores sociales de gran alcance
inciden dentro del cambio o permanencia de creencias tenidas por “tradicio-
nales”. Vayan como ejemplo de lo anterior, los estudios que abordan temdticas
vinculadas con la agricultura y el mercado (Rosales 1988), la estratificacién social
y econémica (Terdn 1987), el cambio y la continuidad cultural (Pacheco 2007),
los reajustes provocados por la migracion internacional (Ojeda 1998), asi como
el estudio de las haciendas del sur del estado (Rejon 1985), sin dejar de lado el
andlisis del cambio y la transformacién en la medicina tradicional (Ku Doporto
1991). En lo que toca al tema de la religién o el cambio religioso, también con-
tamos con algunos trabajos que se acercan al estudio del poder y la construccién
de identidades religiosas, enmarcadas dentro de discusiones sobre el cambio
sociocultural (Virguez 2007). Sobresale sin duda alguna, el realizado hace ocho
afos por Mendoza Zuany quien se aboca principalmente al andlisis y discusion
sobre la existencia de una prictica de religiosidad popular entre los mayas con-
versos de la comunidad de Akil, Yucatin (Mendoza 2002). Como se desprende
de tales investigaciones, no es dificil poder entrever que el sur del estado es un
territorio que se caracteriza por su variedad en cuanto a grupos de diversos con-
textos culturales, pero también en cuanto a su geografia, flora y fauna.

Es precisamente dentro del contexto social y geografico ya mencionado, que
las primeras familias choles comenzaron a aparecer en territorio yucateco, hace
miés de quince anos. Una vez establecidos, otras iniciaron su peregrinar hacia la
peninsula (algunos se instalaron en Tabasco y Campeche), para comenzar una
nueva vida, principalmente en localidades del sur del estado de Yucatdn."

Cuando las primeras familias choles llegaron a esta parte de Yucatdn, eran
muy pocos los yucatecos que estaban en San Felipe, comisaria perteneciente al
municipio de Tekax. Incluso algunos datos muestran para finales de la década
de los noventa, que era una localidad considerada en calidad de “indefinida”.

4 Como serfa el caso de la localidad de Tigre Grande, en Tzucacab, donde también hay familias
choles originarias del estado de Chiapas.

1> Existen datos etnograficos que nos dicen que es precisamente en el cono sur del estado de
Yucatdn donde se han asentado varias familias choles. Un caso concreto serfa el de dos familias de
origen chol (algunos ya casados con mayas yucatecos) que hasta hace dos afios vivian en la localidad
de Tigre Grande, en el municipio de Tzucacab.

72



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

Esta comunidad también es conocida por los pobladores como “San Felipe II”,
como una forma de diferenciarse del poblado homénimo costero de Yucatdn.

Los datos censales registran que para 1980 San Felipe contaba con una pobla-
cién estimada en 29 personas, mientras que para 1990, tenia 35. Precisamente
entre 1995 y el 2000, la poblacién aumentd a 58, de los cuales 30 eran hombres
y 28 mujeres (iNecr 2005). En ese sentido, es conveniente resaltar el hecho de
que, durante este tiempo la movilidad de familias choles empezé a aumentar
de manera considerable, por lo que en la actualidad, cerca de 40 individuos de
origen chol viven en la localidad.’® Hoy dia, San Felipe cuenta con los servicios
basicos tales como electricidad, agua potable, pozos, alumbrado. En el rubro de
la educacién, cuenta con escuela primaria, aunque sélo tiene un salén de clase
dispuesto para todos los grados de educacién bésica."”

Al respecto, conviene mencionar que la visién de los jovenes choles que viven
en San Felipe (me refiero a, por lo menos, una segunda generacién de hijos de
padres choles) es un poco mds alentadora que lo que ocurre en localidades indi-
genas de otros estados del pais. Si bien es cierto que en términos generales la
expectativa de continuidad escolar a niveles medio y superior es muy baja, el
apoyo que reciben de sus padres para continuar estudiando en Mérida o en otras
ciudades del estado, en muchos casos debe ser un factor importante a considerar.
Por otra parte, no se debe dejar de lado el papel que ha jugado la Iglesia Adven-
tista en la localidad, pues se les insta de manera constante no sélo a leer la Biblia,
sino también a prepararse de mejor manera para enfrentar la vida.

Esta visién respecto a la educacién se ha ido modificando con el paso del
tiempo, a pesar de las endebles condiciones con las que cuenta la localidad a nivel
de infraestructura escolar. Importante resulta apuntar que son las mujeres quienes
mds interés han mostrado (al menos a nivel discursivo) en dar continuidad con
sus estudios a nivel superior, pues la mayoria de los hombres piensan en seguir
trabajando como empleados en la ciudad de Mérida después de la secundaria
o bien, emigrar hacia destinos turisticos como la Riviera Maya. Tales aspectos
muestran que, fenémenos como la migracién interestatal e internacional, jue-

' Importante sin duda resulta tener en cuenta que la movilidad de estos grupos en algunos casos
impide contar con datos rigidos respecto a la cantidad de choles en las localidades sefialadas. La bus-
queda de empleo, entre otros factores, propician constantes desplazamientos en el interior del estado.

"7 La localidad cuenta también con los siguientes servicios: agua entubada, electricidad y telé-
fono. También tiene un pequefio parque en el centro del poblado. Casi todos cuentan con televisién
satelital (Sky) que es, como en muchos otros poblados de Yucatdn, subsidiada por la municipalidad
de Tekax. Mds alld del dato, es comin que la misma gente explique que este tipo de medio de
comunicacion le permite estar “conectados” con otros lugares, para saber a través de las noticias lo
que sucede, no sélo en México y Chiapas, sino en el resto del mundo. Lo anterior es, sin duda, uno
de los medios de esparcimiento mds comunes para los adventistas choles de San Felipe. Debido a
que existen prohibiciones doctrinales respecto al consumo de alcohol, tabaco, y diversiones mun-
danas, la televisidn se ha convertido en el objeto de recreo de los adventistas. Saben cémo poder
reparar sus conexiones en caso de algtn fallo, y lamentan mucho cuando por falta de suministro de
corriente se pierden alguna pelicula o programa especial que sea de su agrado.

73



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

gan un papel importante no sélo en la economia, sino en la reconfiguracién de
dmbitos como el de la educacién. La migracion y el trabajo asalariado han sido
factores que han tenido un papel preponderante para comprender los cambios
dentro de las localidades actuales en las que viven los choles de Yucatdn.

Pero estas dindmicas no son del todo nuevas. Desde la llegada de los primeros
pobladores choles a territorio yucateco se han observado diversas formas a través
de las cuales se han debido amoldar a esquemas de trabajo diferentes a los de
sus lugares de origen. Por ello, es posible decir que para el caso de los hombres,
el trabajo en la tierra fue un proceso que trajo consigo el desarrollo de ciertas
habilidades para amoldarse a técnicas de cultivo locales. Sumado a ello se produjo
también un contexto de convivencia interétnica en un lugar en el que la presencia
de los choles era extrana.

Asi, técnicas de cultivo, lengua y précticas culturales tuvieron que amoldarse
al contexto de un nuevo territorio. En un inicio, basados en sus propias gestio-
nes, pero particularmente con la ayuda de amistades del poblado y algin lider
adventista, pudieron ir consiguiendo pequefos terrenos para construir sus casas.'®
En ese sentido, si bien los mecanismos para insertarse en un escenario social son
importantes para comprender la manera en la que grupos provenientes de otro
contexto cultural se adaptan a uno diferente, también es conveniente llamar la
atencion sobre las estrategias empleadas para mantener ciertos rasgos culturales.

LA TRADICION Y EL COSTUMBRE: CREENCIAS E IMAGINARIOS INTERCULTURALES

Como en todo punto de contacto interétnico, la forma en que los mayas yuca-
tecos de esta localidad han tenido que entender y aceptar las costumbres de los
grupos chiapanecos, es un punto sobre el cual debemos prestar atencién. Por ello,
a pesar de las inminentes transformaciones que trae consigo el establecerse en un
contexto social diferente al originario, los choles han podido mantener su lengua,
en tanto elemento diferenciador y, al mismo tiempo, referente identitario. Al res-
pecto ellos mismos dicen: “es lo Gnico que nos queda y queremos que nuestros
hijos hablen chol”. No obstante, como veremos en el texto, no sélo la lengua se
mantuvo. Un conjunto de creencias pasadas, reformuladas y amoldadas al con-
texto cultural yucateco se han mantenido. En ocasiones, los relatos recuerdan lo
que contaban los abuelos en su lugar de origen; en otras, también es posible que
se niegue cualquier tipo de creencia en tradiciones pasadas. Pese a lo anterior,
existen relatos que, como reminiscencia nostélgica de rasgos culturales que se
tenfan en el pasado, resurgen con fuerza matizados por una visién yucateca.

A diferencia de lo que sucede en otras partes del drea maya, entre los choles
de Yucatdn las llamadas “creencias tradicionales” son algo que se ha perdido casi
en su totalidad. Aqui ni los duefios de cerros, ni de los rios, ni el “sombrerén”

'8 Como veremos mds adelante, llama la atencién que ni siquiera a nivel politico o por diferen-
cias en creencias doctrinales se han suscitado problemas entre los pobladores de la localidad.

74



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

o los aparecidos tienen tanta importancia. Al menos no son elementos que apa-
rezcan con tanta facilidad en el discurso de los choles de San Felipe. Es por eso
que incluso ellos mismos dicen que no tienen comunidad, ni tierra, ni tampoco
“creencias” ni vestido tradicional.

Pese a todo, el imaginario de los choles ha tenido que mudar sus dmbitos espa-
ciales y en muchas ocasiones comprimir una mixtura de creencias propias con las
adquiridas en el nuevo contexto en el que les ha tocado vivir."” En este trabajo,
expondré algunas que han permanecido entre los choles de San Felipe,® Yucatdn,
tomando en cuenta su trascendencia dentro del 4mbito social cotidiano, asi como
la manera en la que ésta se mezcla con las de los mayas yucatecos. Dicha amal-
gama ordena y dota de sentido al nuevo contexto en el que se encuentran, por
lo que no es extrafio que muchas veces las creencias y précticas culturales vengan
matizadas con cuestionamientos de orden politico, en su sentido mds general.

Interrogar a la gente sobre estos temas resulta complejo, ya que muchas veces
los entrevistados se rehdsan a hablar de ello. Dicha actitud responde a varios
factores vinculados al hecho de apegarse a la norma de sus précticas enfocada
en dar respuestas o esbozar discursos matizados por visiones de orden religioso.”!
Ademds, parece estar presente siempre dentro de este tipo de contexto, el hecho de
asumirse étnicamente diferentes por compartir cierto tipo de creencias, que supo-
nen, son distintas y alejadas de aquello que pueda identificarlos con los yucatecos.

Ejemplo de lo anterior es que cuando se les pregunta al respecto, siempre bus-
can la manera de relacionar al xbuluk ‘ok, un ser del monte de Chiapas, con los
aluxes,” no como mera comparacién o analogfa sino, particularmente, como una
forma de poder explicarse la existencia de seres que dentro del contexto maya
yucateco les son ajenos. Sin embargo, también estdn conscientes que los espacios
cambian. Las cuevas no son las mismas, carecen de rios caudalosos superficiales,
asi como de cerros y montanas. Los drboles donde se colgaban monos para gritar
anunciando la lluvia, ahora se plagan de aves de la regién y las moscas adquieren
otra interpretacion.

Quiz4 sea por eso que algunos aseguren que “cada persona es libre de creer lo
que quiera”. El discurso sobre creencias casi siempre viene mediado por la idea

19 Ademds de ello, se suma también el factor siempre constante que juega la religion: el de las
doctrinas de la iglesia adventista, que, al igual que como sucede con los pentecostales en Guatemala
y Yucatdn, generalmente son amoldadas a las creencias sobre el més alld, la vida futura, los espacios
y dmbitos sagrados. Ver al respecto Rodriguez Balam (2003, 2005 y 2010).

% Los datos también se tomaron de familias choles que radican en Huntochac, localidad cer-
cana a San Felipe y que pese a tener menor niimero de habitantes, también cuenta con choles que
radican en ella.

2! Como se infiere, la mayor parte de los entrevistados son de filiacién adventista. A pesar de la
importancia que dicha variable reviste, de momento no me detendré demasiado en ella, ya que ha
sido un aspecto que pienso abordar de manera mds amplia en trabajos posteriores.

2 Creencia yucateca en la existencia de un ser diminuto que cuida las milpas y el monte y que
hace travesuras a quienes no le dan su ofrenda.

75



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

de “libertad”; libertad para creer en ese sentido, lo que a uno le parezca mds
adecuado. Como sucede generalmente con los conversos a alguna denominacién
evangélica, aqui también las creencias siempre vienen mediadas por la relaciéon
que establecen entre la vida pasada, llena de creencias propias del diablo y de la
tradicion, y la vida nueva, en la que ya no se creen ciertas cosas, pero se mantie-
nen otras, siempre y cuando puedan ser explicadas con la Biblia.

Al interrogar a los choles sobre las creencias de Yucatdn, no dudan en mencio-
nar el hetz-mek y los rituales de dia de muertos. Quizd por ello desde que estaban
en Chiapas tenfan este tipo de creencias. Las que se tienen en Yucatdn tan s6lo
son tomadas como mera referencia, pero poniendo siempre en duda, y desde sus
propios discursos, la existencia de seres sobrenaturales. El peso de la iglesia caté-
lica, asi como la labor evangelizadora de los grupos protestantes, aunado a diver-
sos procesos de transformacion cultural como la desterritorializacion, la migracién
y la guerrilla, fueron factores fundamentales para poder comprender los rumbos
del cambio en las prdcticas culturales de los choles que se han establecido en
Yucatdn. Sobre este tipo de temdticas una persona dice:

Aqui, los que estdn muertos creen que en ese tiempo vienen aqui a convivir con noso-
tros... lo practican mucho, algunos brincan, bailan, queman velas, le ponen comida,
hacen altares, toda clase de comida, todo lo que mds o menos aquella persona cuando
estaba en vida... lo que mds le gustaba, esa creencia tienen... Bueno, yo en Chiapas yo
ya estaba en el evangelio y mi creencia era solamente en Dios... no recuerdo mucho,
pero de acuerdo mis antepasado, mi abuelita es la misma creencia que tenia, porque
antes solamente era la Iglesia catélica y solo se iban basando sobre eso.

No es nada extrafio que se tengan mds referencias o ideas sobre los espacios a
los que van los muertos tras su deceso. Si bien existen formas de estructurar su
imaginario cristiano, siempre vienen matizados con interpretaciones de la Biblia,
de los sermones, o incluso de interpretaciones individuales. Asi pues, los choles
aseguran que los catélicos creen que hay varios tipos de lugares a los que se puede
dirigir una persona después de haber terminado su vida en la tierra. Cuando
alguien fallece, si ya es adulto y que en consecuencia ya ha cometido pecados,
deberd pasar al lugar que llaman Purgatorio. Después de haber purgado los peca-
dos, deberi ir a la Gloria.

A diferencia de los adultos, cuando los que fallecen son ninos, van a un lugar
que llaman /imbor para que, después de haber cumplido su tiempo, salgan para
irse a otro sitio, dedicado también a ellos, que es como una especie de guarderia,
en la que los infantes “juegan, duermen, cantan y son alimentados con leche
en sus biberones”. Pero todas éstas nos dicen “son tradiciones, cosas de la gente
antigua’. Ellos son los que creen que se debe rezar por los muertos para que
Dios “los saque de la pena y los lleve a descansar, porque los muertos no van
directo al cielo”. Algunos choles adventistas afirman que los muertos estdn dor-
midos. Sobre ello sefiala un informante:

76



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

Cuando una persona era buena, crefan que San Pedro estd alld y es el que recibe las
almas a segtin la creencia catdlica, pero ahora la Biblia dice que el polvo vuelve al
polvo, pero el espiritu vuelve a Dios que lo dio, por eso la Biblia dice que los muertos,
los del cementerio, no estdn muertos. Dios dijo que todos duermen, cuando se suefia,
la muerte es como un suefio y en el dia postrero los muertos, los justos en Cristo,
resucitardn primero “porque voy a despertarlos del suefio”, dijo Dios. Por eso seremos
juzgados ante el trono de Dios, para recibir pago de acuerdo con las acciones, sean
buenas o malas, pero ahora todos descansan.

Otra de las creencias que permanecié y se reforzé durante la época de la vio-
lencia en su localidad de origen (segunda mitad de la década de los noventa,
particularmente), es el poder que tienen los brujos, quienes se cree poseen la
capacidad para transformarse en chivo, vaca y otros animales, tal como los mayas
yucatecos creen sobre el uay chivo.

Al recordar a los brujos de San Pedro (localidad de Chiapas perteneciente
al municipio de Palenque), aseguran que alli “si los habia, muchos y con gran
poder”, como en Xoctic y Tila. Esta referencia no resulta del todo extrana, pues
si entendemos el peregrinar por el que tuvieron que pasar desde su salida de estas
comunidades para llegar después a San Pedro y luego a Yucatdn, podremos obser-
var también la manera en la que los males, la violencia, los despojos de tierras
que padecieron, siempre son explicados en el marco de referencia basado en una
narrativa desde el pasado. En ese sentido, el mal queda dentro de un referente
asociado con la vida pasada, que al mismo tiempo es replanteada desde las histo-
rias de salvacién de los adventistas. Son historias tejidas en localidades distantes
en el tiempo y el espacio, investidas dentro de identidades que constantemente
han tenido que irse transformando dependiendo del contexto socio-espacial en el
que se encuentren.

Que yo sepa en San Pedro no habia brujos, pero si, en Xoctic si. Habia brujos que se
convierten en un perro, en gato, en tigre, no sé... esos brujos de Tila y Xoctic, que
yo sepa, no mandaban a hacer maldad, nunca supimos que le trataran de hacer dafo.
Aqui las creencias del uay chivo, de la Xtabay, eso es lo que dicen los que estdn en el
monte, pero no sé bien.

De todas las creencias, la que mds resulta interesante es la de los aluxes, tér-
mino que utilizan para designar a pequenos seres que cuidan el monte, espacio
en el que generalmente habitan. Estos seres son explicados desde un referente
yucateco y chiapaneco. Enuncian las diferencias culturales para designarlos, pero
al mismo tiempo aseguran que se trata de un mismo ser. Incluso, hay algunos
que se aventuran a asegurar que tanto los aluxes yucatecos como los chiapanecos
xbuluk ok (duendes) son los mismos, “nomds que van y vienen de Chiapas a
Yucatdn”. Sobre ellos, afirman que si existen, que “no hacen maldad”, que sélo
asustan, pero siempre tienen esta capacidad porque uno mismo se las confiere

77



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

al creer en ellos. Dicen que se trata de nifios que juegan y hacen imprudencias
propias de su edad.

Se ignora de qué viven, de qué se alimentan, pero queda claro que son los
mismos seres humanos los que les dan vida, pues incluso el hecho de verlos, asi
como las “travesuras” que hacen, no existen en la realidad, pues “son las mismas
creencias que les dan vida” y sus actos, “son puras mentiras”. Segtn afirman,
son iguales a los de Chiapas, de la misma naturaleza y existen porque ademds de
que los recreamos con nuestra imaginacién, son seres que Dios dejé sin hacer
nada, “sin entendimiento, porque son nifios”; eso si, enganadores, pues se meten
a cualquier sitio, andan bien vestidos y bien calzados.

Los duendes... en Chiapas hay un montén. Son seres que fueron dejados por
Dios, pero si no los tocas no te molestan, pero de que hay, si hay... No te hacen
nada, te asustan porque crees en ellos, pero es mentira... si existen, aqui y en Chia-
pas, San Pedro, alld les llaman duendes xbuluk k... eso en espanol quiere decir
“duende”... Aqui hay, en la noche. Este chavo sale en la noche y dice que ahi estdn
tirando piedra, son ninos asi chiquitos, a veces dice que estdn jugando... tirando
piedras, no sé de qué viven, no sé qué comen, pero ahi viven, en el monte. Son iguales
que los de Chiapas, es la misma naturaleza, son seres humanos que Dios dejé ahi, sin
hacer nada, sin entendimiento. De acuerdo a las leyendas, lo que yo sé es que esos
mufiequitos pueden entrar a cualquier establecimiento sin que nadie los vea, eso sé de
antemano, pueden sacar alimentos, porque se visten bien... se calzan sus zapatos...
pero son chamacos, enanos les dicen, chaparritos, que aqui si hay... ahi en el Valle del
Sur hay bastante... s6lo en eso se cree, no tiene mds. Dicen que cuando uno los
ofende, lo pierden a uno, dicen, pero en verdad no lo sé... Una vez los he visto,
pero cuando andaba por acd, por la montafa, como a la una de la tarde, ahi donde
no hay nadie, escuchaba que alguien tumbaba una madera con machete... me fui y
escuchaba que hablaban, y ahi era donde le estaban macheteando y me fui acercando
empecé a gritar y nadie contestaba, solo el silencio... dije, “jah!, es el duende”... Yo sé
que no hacen nada.

Sobre el tema de los aluxes, resulta interesante resaltar que, a diferencia de lo
que comuinmente se cree, su campo de interaccidon ya no se limita exclusivamente
al monte. Si tomamos en cuenta las etnografias que aseguran que es precisamente
en este tipo de espacios donde se regeneran y construyen estas creencias, podre-
mos observar la forma en la que, con independencia del espacio (existencia del
monte) o incluso de la etnia, es posible que este tipo de imaginarios sociales se
reconfiguren en una multiplicidad espacial y socio contextual.

Al igual que los choles de San Felipe y Hutochac, diversos grupos étnicos
provenientes de Chiapas que laboran en ranchos o empresas dedicadas al cultivo
de hortalizas, aseguran que este tipo de entidades se aparecen particularmente
a los trabajadores. Este es su campo de accién. Otra diferencia marcada tanto
con las creencias de los mayas yucatecos como de los choles de Chiapas, es que
afirman que a estos seres si se les puede ver. Eso si, la rapidez con la que se

78



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

mueven, debido a su pequefio tamano, dificulta poder distinguir bien sus formas
0 aspecto, pero si se les ve moverse en los montes.

Sobre el espacio en el que interactiia este tipo de seres resulta importante
resaltar que, pese a que las narraciones apuntan a la empresa Valle del Sur®
como el lugar en el que mds apariciones de aluxes hay, el monte no deja de tener
importancia para comprender la existencia de este tipo de pequefas entidades.
Esta empresa posee cerca de 400 hectdreas para cultivo. Sin embargo, entre las
causas que propician las apariciones en las inmediaciones o incluso en los dormi-
torios de los trabajadores, estd el que esta drea se encuentra “dentro del monte”,
un gran espacio que no les pertenece y en el que se encuentran inmersos.

Los aluxes se aparecen por los callejones, por los campos de cultivo, entre
las maquinarias, durante la noche o en las horas de descanso. Avientan piedras,
corren y esconden las pertenencias de los trabajadores. Interesante resulta tam-
bién la manera en la que los choles de Yucatdn no sélo mantienen y reformulan
este tipo de creencias, sino las distinciones y demarcaciones 16gicas que establecen
a la hora de explicar su existencia dentro de un contexto laboral. “Son seres que
Dios mismo creé y que dejé por ahi, sin entendimiento”. Se relacionan directa-
mente con los trabajadores, y la creencia en los aluxes, duendes y el xbuluk ‘ok
también marca referencias claras entre la dicotomia campo-ciudad. San Felipe,
del mismo modo que los ranchos y empresas donde trabaja la gente de la
region, es un lugar en el que los choles han tenido que leer, interpretar, negociar
y contribuir de muchas maneras para poder amoldarse a sitios —ya lo hemos
dicho— cultural y socialmente diferentes respecto a sus lugares de origen.

Quizd debido a lo anterior, como otras creencias, la del a/ux ya ha sufrido cier-
tas modificaciones. Por eso, este ser, ademads de todas las caracteristicas que tiene
tanto en su forma (ser pequeno, casi del tamafio de un nifio) como en su campo
de accién (el monte y la milpa) y sus rasgos de personalidad (travieso, tramposo y
escurridizo), también se entiende e interpreta desde las diferencias étnicas.

Segtin cuentan los trabajadores de la empresa Valle del Sur, este ser se les apa-
rece en los dormitorios a los jovenes que alli laboran y también se manifiesta en
suefios. Puede tocar a las personas, las asusta, y también “se puede convertir en
un hombre grande, muy grande”.*

Algunos lo confunden, ya que sélo se le puede ver de noche, agarrado de las
ldmparas junto al comedor. El hombre grande no es una persona como tal, estd
vestido de negro, con saco y corbata, es como un patrén, es “ladino”.

# Esta empresa se dedica principalmente al cultivo de “pepinillo” para exportarlo a Estados
Unidos y otros paises. Casi todos los empleados son indigenas chiapanecos, provenientes de otras
etnias mayas tales como tojolabales, tzotziles y tzeltales. Debido a que esta informacién forma parte
de un trabajo mayor, no me detendré por el momento demasiado en este aspecto, importante desde
el punto de vista de las relaciones interétnicas en contextos laborales.

% La capacidad de un alux para modificar sus pequefias dimensiones corporales, no se encuen-
tra en las narraciones de los mayas yucatecos.

79



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

La representacién del hombre vestido a la usanza ladina, con saco y corbata, es
una imagen clara de muchas narraciones o leyendas chiapanecas en las que se aso-
cia al mal, o al mismo Diablo, representando al otro, al ladino o, en este caso, al
patrén. De hecho, casi siempre se le ve en suenos y se le aparece con mds frecuen-
cia a los trabajadores; establece distancias de orden étnico y de clase, y al mismo
tiempo es represor, pues sus apariciones siempre son en un tono sancionador de
conductas relacionadas con el trabajo, tal y como lo harfa un patrén “ladino”.”

Yo no lo he visto pues, pero dicen que s existe, es igual que en Chiapas. En el cuarto
ndmero dos, los muchachos han visto que entra, que los agarra cuando duermen, a
mi nunca me ha pasado. [A] Los muchachos si, dicen que en suefos los agarra, que
es un hombre grandote... no es el a/ux, el alux lo han visto en la limpara pegado al
comedor, lo vio un muchacho jugando, le tiraban piedritas... El sefior grande no sé
quién sea, no es personal, dicen que es un hombre todo negro, su vestido, como un
patrén, quién sabe qué serd. ..

Aunque se ignora de dénde provengan todos estos seres, se tiene claro que
el monte es el espacio en el que se regeneran, un lugar que rodea los campos
de cultivo. Dentro de los campos de trabajo existen basureros de grandes propor-
ciones (terrenos de aproximadamente 50 metros de fondo y 30 de ancho) a donde
los trabajadores llevan a quemar tanto basura plastica y orgdnica (frutos podridos
o que las plagas terminan por destruir); sitios que algunos choles adventistas lla-
man “infierno”, denominado asi porque consideran es un lugar que arde, alejado
de todos y al que nadie quiere ir, pues “quema y apesta”. Los mismos choles dicen
que es el Seol, lugar de putrefaccién en el que habita el Diablo, y el que puede
hacer que surjan diversos seres del mal. Sin duda, la violencia que vivieron en su
comunidad originaria desatada por litigios y pleitos por tierras entre las familias
extensas (asi como también por el levantamiento armado de 1994), ha servido
en la mayoria de los casos para insertarse, no sélo como una experiencia de vida,
sino también como una forma de reestructurar su cosmovision, pese al cambio de
territorio y de confesién religiosa.

Tal como ocurre con otro tipo de creencias, los seres o entidades que deam-
bulan por los montes y cerros, se asocian con los cambios de vida a nivel familiar
y comunitario. El caso de los choles de Yucatdn resulta interesante justamente
porque, contrario a lo que algunas etnografias y estudios antropolégicos cldsi-
cos apuntan, no siempre ha precisado los marcadores cldsicos de identidad para
mantenerse. El territorio, la movilidad, la economia, la lengua, el vestido y las
creencias son elementos culturales que han tenido que irse transformando con el

» Término empleado en Chiapas y Guatemala para referirse a una persona, por lo general
asociada al mundo no indigena. Este término ha dado pie a diversos debates dentro de la literatura
sobre los grupos mayas contempordneos e incluso coloniales. Como se refiere en las pdginas
introductorias de este articulo, no se trata de una categoria propia de Yucatdn.

80



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

paso del tiempo y que incluso tras la pérdida de varios de estos referentes, han
mantenido la construccién de sus identidades, dindmicas y siempre cambiantes.

CONSIDERACIONES FINALES

El contexto social contempordneo de los choles de Yucatdn no es, con mucho,
diferente al resto de los pueblos indios de México. Dificil esbozar, si esa fuese
la intencién, en dénde radica la diferencia de éstos con la de otros grupos étni-
cos del pais. Hoy en dia, quizd no resulte tan complicado trazar lineas generales
para exponer cierto tipo de caracteristicas sobre los pueblos indigenas. Sumidos,
voluntaria o forzosamente en los procesos de modernidad, han tenido que trans-
formarse y amoldarse a los ritmos de los tiempos actuales para poder resurgir en
la sociedad contempordnea.

En ese sentido, es posible decir que parte de aquello que los caracteriza —a
veces de manera lastimosa— son elementos que figuran como estandartes hoy
en dia de las sociedades “modernas”. Pobreza extrema, migracién y movilidad
constante, constituyen tan sélo algunas de sus caracteristicas mds particulares.
Si en muchos casos sus formas de organizacién social, sus vinculos de parentesco
y la cooperacién colectiva basada en la reciprocidad han sido mecanismos de
resistencia mds o menos generalizados en casi todos los pueblos indigenas de
hoy, los choles yucatecos asombran por mantener “rasgos de identidad indigena”
duplicando la pluralidad de estrategias empleadas para permanecer como tales
(sabemos que en otros contextos han perdido la lengua y otros rasgos culturales).

Su organizacién social, por ejemplo, se modifica constantemente debido a los
continuos desplazamientos, situacién que resulta en una complejidad de varian-
tes para entender las formas por las que pueden llegar a mantener estrategias de
resistencia como las mencionadas anteriormente. Por ello, incluso algunas de sus
précticas culturales tenidas en el pasado como “tradicionales”, han tenido que
irse modificando con el paso del tiempo. Dificil imaginar asi sus mecanismos
para mantener vinculos de parentesco, cuando un conjunto de familias extensas
requiere fragmentarse a causa de la violencia, la migracién o bien, cuando la
cooperacién por medio de la reciprocidad necesita someterse a los contextos y
costumbres del lugar al que deciden emigrar. No obstante, desde la informacién
etnogréfica con la que cuento, modificaciones de orden sociopolitico o territo-
rial-comunal no se han observado con tanta claridad en Yucatdn, como si ocurre
en otros estados del sureste del pais.

Debido a lo anterior, quizd valga decir que los choles de los cuales se ocupa
este trabajo, resultan complejos de vislumbrar desde la mirada antropoldgica,
precisamente por su dinamismo y movilidad, y de manera particular, por su
capacidad para adaptarse al cambio. En otras palabras, parecieran exponer una
“cosmovisiéon” que no es tan “hecha” a la medida de los gustos antropoldgicos
mds “conservacionistas”. Sin vestido “tipico”, sin creencias ancestrales, sin religién
tradicionalista, privados de seres sagrados, carentes de mitos fundacionales y sin

81



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

los lazos de identidad de su comunidad de origen. “Amestizados” (si la inten-
cién fuese catalogarlos), como estrategia vital dentro de los limites del pais (mds
que “indianizados”). Sus raices “étnicas” parecen sujetarse con fuerza al hecho
de hablar la lengua chol, aspecto que, si nos basamos en algunos criterios aca-
démicos, ha permanecido como rasgo incuestionable o marcador étnico.?

Podemos decir que los choles de Yucatdn son indigenas chiapanecos que en
territorio yucateco no cuentan con referentes tan cercanos a ellos, son migrantes
despojados de un territorio (particularmente los mds jévenes); empleadas domés-
ticas (en el caso de las mujeres) y empleados de empresas transnacionales con
una historia cuya oralidad se transforma dia con dia desde constantes lecturas del
contexto que les toque vivir y con unas adscripciones religiosas distintas sin las
cuales, incluso, dificilmente podrian haber subsistido.

Si los referentes anteriores han sido vistos desde ciertos modelos teéricos,
como marca de la transformacién o cambio cultural (cuando no la pérdida total
de ésta), estarfamos en presencia de una etnia emblemdtica en procesos de moder-
nidad y encaminada a la construccién de un sujeto indigena que no necesitaria
de los elementos que, se supone, han hecho permanecer a un buen niimero de
grupos étnicos del pais. Un sujeto que se construye dia a dia, en los mdrgenes
de territorios y espacios movibles, dindmicos y cambiantes. Individuos que
parecieran cambiar pero sin dejar de mantener minimos rasgos que les permitan
construir sus identidades. Hablamos asi de un grupo que se ha mantenido sin los
referentes bésicos para la continuidad cultural: el territorio, la lengua, el vestido,
entre otros. Se han valido de la plasticidad en lugares de accién diversos, movibles
y cambiantes; en espacios “micro regionales”.

En ese sentido, quizd sea posible decir que los choles asentados en el sur de
Yucatdn han construido un espacio micro regional en el que circulan, con trazos
de una movilidad territorial (y su inherente apropiacién), en diversas esferas: poli-
tica, econdmica y religiosa, como expresién de reproduccién cultural. Sus meca-
nismos de resistencia, en cierto sentido, se posibilitan y expresan dentro de un
espacio particular aunque no determinado geogréficamente. Se valen de dichas
estrategias, novedosas por su constante dinamismo, para adaptarse y ejercerlo en
el contexto en el que se encuentren, basados en una construccién muy particular
de ciudadania difusa. Es precisamente este espacio de recorrido y movilidad el
que les da la pauta para manipular sus contextos en tanto que sujetos activos;
ejercen su capacidad para dispersarse fuera del poder y control del Estado nacio-
nal. Es un espacio en el que pueden, incluso, construir y modificar mitos de
origen y, sobre todo, reconstruir su historia. Construyen su identidad desde la
marginalidad, desde el silencio, en sus formas de actuar que se disimulan dentro
de los modelos propuestos por las ideologias de Estado.

¢ Situacién que contrasta, por ejemplo, con el caso de alguna localidad chol de Campeche en
donde han tenido que dejar de hablar la lengua debido a politicas ptblicas que no les han resultado
favorables (comunicacién personal con Teresa Osojnik).

82



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

La relevancia de abordar un tema como el que se plantea en este trabajo, no
radica exclusivamente en el niimero de personas asentadas en esta parte del terri-
torio nacional. Lo que si pareciera ser mds relevante es que han venido a contra-
poner la idea de un Yucatin homogéneo, en el que las relaciones interétnicas se
construyen a partir de la interaccién entre mayas yucatecos y mestizos solamente.

Por lo anterior, este texto ha intentado mostrar la multiplicidad de complejas
formas de adaptarse al cambio y la modernidad: el dinamismo de las trayectorias
de vida de los sujetos en tanto que factores que siempre remiten al pasado, a la
oralidad, pero sobre todo a la enorme capacidad para amoldar creencias a momen-
tos, situaciones y contextos siempre cambiantes. Los duefios de los montes, los
brujos, los seres que deambulan por la naturaleza, asi como las enfermedades y sus
deidades, siempre fueron vistos como algo que en ocasiones habia que abandonar
en el pueblo de origen, dejarlos en el pasado, para reconstruirlos en el presente.

83



ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

BiBLIOGRAFiA

Avrgjos GaRcia, José. 1999. Ch ‘'ol/ Kaxlin. Identidades étnicas y conflicto agrario en el norte
de Chiapas. 1914-1940. México: UNAM.

Bari, Marfa Cristina. 2002. “La cuestién étnica: Aproximacién a los conceptos de grupo
étnico, identidad étnica, etnicidad y relaciones interétnicas”. Cuadernos de

Antropologia Social 16: 149-163.

FABREGAS PuiG, Andrés. 1997. Ensayos Antropoldgicos. Tuxtla Gutiérrez, Chiapas:
Gobierno del Estado de Chiapas.

GonzALEz Ponciano, Ramén y Miguel Lisbona Guillén, coord. 2009. Entre el libera-
lismo y la democracia multicultural. México: uNamM

INEGL. 2005. La diversidad religiosa en México. Censo general de poblacidn y vivienda
2000. Instituto Nacional de Estadistica Geografia e Informdtica. Aguascalientes,
México.

. 2006. Anuario Estadistico del Estado de Yucatdn. México.

Ku Dororro, Azalia Guadalupe. 1991. “Medicina tradicional y medicina moderna: el
cambio en Mani, Yucatdn”. Tesis de licenciatura. Facultad de Ciencias Antropo-
légicas, UADY.

Lizama QuijaNo, Jests. 2006. La Guelaguetza en Oaxaca. Fiesta, relaciones interétnicas y
procesos de construccion simbdlica en el contexto urbano. México: CIEsAS.

Lopez SANTILLAN, Ricardo. 2011. Etnicidad y clase media. Los profesionistas mayas residen-
tes en Mérida. Mérida: UNAM-1CY-CONACULTA.

MEeNDOzA ZUANY, Rosa Guadalupe. 2002. “Pentecostalismo popular en Akil, Yucatdn”.
Revista Mexicana del Caribe VII (14): 106-144.

NavarRRETE LINARES, Federico. 2004. Las relaciones interétnicas en México. México: UNAM.

OjEepa CERON, Carlos Rubén. 1998. “Migracién internacional y cambio social: el caso de
Peto, Yucatdn”. Tesis de licenciatura. Facultad de Ciencias Antropolégicas, uaDY.

PacHeco Castro, Jorge A. 2007. Cambio y continuidad sociocultural en la region sur del
campo yucateco. México: Plaza y Valdés.

Pinkus, Manuel; Jorge PacHEco CasTro y José Antonio Luco PErez. 2011. “Las pobla-
ciones rurales de Mérida y sus relaciones interétnicas con esta ciudad capital de
la entidad yucateca de México”. Revista: Pueblos y Fronteras Digital 6.12 (diciem-
bre-mayo): 236-267.

REjON PATRON, Lourdes Guadalupe. 1985. “El papel de la hacienda diversificada en la
zona sur de Yucatdn: San Juan Bautista Tabi, un estudio de caso”. Tesis de licen-
ciatura. Escuela de Ciencias Antropoldgicas, UADY.

Ropricuez Baram, Enrique. 2005. “Acercamientos etnogréficos a la cosmovisién de los
mayas pentecostales en una comunidad de Yucatdn”. En Protestantismo en el
mundo maya contempordneo, edicién de Mario Humberto Ruz y Carlos Garma
Navarro, 155-175. México: UNAM.

84



CHOLES, MAYAS Y MESTIZOS EN EL SUR DE YUCATAN

RopriGuez Baram, Enrique. 2009. “Religion, didspora y migracién: los ch’oles en Yuca-
tdn, los mames en Estados Unidos”. En Didsporas, migraciones y exilios en el
mundo maya, edicién de Mario Ruz, Joan Garcfa Targa y Andrés Ciudad Ruiz
México, 309-326. México: unaM, Sociedad Espanola de Estudios Mayas-Uni-
versidad Complutense de Madrid.

. 2010. Pan agrio, mand del Cielo: etnografia de los pentecostales en una comunidad de
Yucatdn. México: UNAM.

TARACENA ARRIOLA, Arturo. 2010. De la nostalgia por la memoria a la memoria nostdl-
gica. La prensa literaria y la construccion del regionalismo yucateco en el siglo xix.
México: uNam.

TeRAN, Silvia. 1987. “La estratificacién social y el mercado en Oxkutzcab, Yucatdn”. Tesis
de maestria. México: ENAH.

VarGUEZ Pasos, Luis A. 2007. Poder e identidades religiosas en una sociedad en transicidn,
Meérida, Yucatin. Mérida, Yucatin: uaDY.

VaN Youne, Eric. 1990. La ciudad y el campo en el México del siglo xvin: la economia rural
de la region de Guadalajara, 1675-1820. México: FCE.

ViQuEira, Carmen. 2001. E/ enfoque regional en antropologia. México: Universidad Ibe-
roamericana.

85





