
Península
vol. VI, núm. 2
otoño de 2011

fecha de recepción: 28 de enero de 2012
fecha de dictamen: 09 de marzo de 2012

Las plagas de langosta en el área 
maya: ambiente e historia de una 

calamidad en la época prehispánica

Fabio Flores Granados
CEPHCIS, UNAM

….qué maldición es esa que baja del cielo? 
Es la temible langosta […] 

que periódicamente viene a devorarlo todo, 
a llevar el hambre a los hogares, 

la aflicción a los corazones y el llanto a los ojos 
(vecino de Tizimín, Yucatán).

Sequía y hambre en la época prehispánica

De entre los muchos textos sobre la historia de los antiguos mayas quizás uno de los 
temas más polémicos y controvertidos es aquél referente al llamado “colapso” de la 
civilización clásica. Siendo uno de los enigmas que más ha interesado a los especialis-
tas, las hipótesis y posibles respuestas han sido numerosas y también han cambiado 
constantemente a través del tiempo. Desde distintas ópticas, los modelos propuestos 
aluden a una variedad de causas que pudieron desencadenar el fenómeno y en los últi-
mos 10 años la hipótesis basada en información paleoambiental y climática resulta la 
más convincente y de mayor aceptación entre los científicos. Esto cobra mayor rele-
vancia al considerar que hoy día, la humanidad se encuentra igualmente al borde de 
calamidades de proporciones semejantes y que, paradójicamente, el entendimiento 
de lo ocurrido a la antigua civilización maya confronta a su vez nuestros actuales 
prejuicios y nos coloca de cara a nuestra propia situación climática y ambiental.

En general los estudios recientes corroboran la repetida ocurrencia de diversos 
periodos de aridez y escasas precipitaciones que causaron hambre y distintas crisis 
no sólo en el área maya sino en toda Mesoamérica, y a lo largo del tiempo. 
De igual forma, los datos sobre cambios climáticos en la Península de Yucatán 
coinciden en señalar que tales fenómenos debieron ocasionar condiciones más áridas 
y secas en las llamadas Tierras Bajas Mayas, lo que a su vez provocaría, o en 
su caso agudizaría, distintos conflictos de índole social, económica y política. 
Con base en indicadores sensibles a las oscilaciones climáticas como son los restos 



28

fabio flores granados

de polen y las trazas de oxígeno en conchas de moluscos fósiles (Whitmore et 
al., 1996), se sabe que en los últimos 8000 años han ocurrido distintos periodos 
de mayor sequía, algunos registrados cuando las ciudades mayas de Guatemala 
comenzaron a declinar. En particular, los datos revelan que uno de los eventos de 
mayor aridez, ocurrido entre 800 y 1000 d. C., concuerda con las fechas en las 
que se estima ocurrió el colapso del Clásico maya (Dahlin, 1983; Curtis et al., 
1996; Hodell et al., 1991, 1995, y Gill,  2008). De igual forma y aunque desde 
aquel momento las condiciones climáticas han tendido a estabilizarse y mantenerse 
de forma similar a las que hoy conocemos, alrededor de 1391, ya en el Posclásico, 
también ocurrieron distintos episodios de intensa sequía por casi toda la Península.

A pesar de que otros eventos climáticos también pueden provocar anomalías 
en los patrones a gran escala, los datos muestran que dicho cambio fue regional, 
ya que, además de extensa, el área maya no es homogénea y el cambio pudo no 
afectar de igual forma en distintas regiones de ésta. En general, puede decirse 
que a largo del Clásico Maya (250-900 d. C.) ocurrieron repetidos eventos de 
sequía debidos a descensos en el régimen pluvial, que propiciaron el predomi-
nio de condiciones de aridez fechados alrededor de los años 585, 862, 986 y 
1051 +/- 50 d. C. Así por ejemplo, la sequía que tuvo lugar aproximadamente 
entre 800 y 900 d. C. provocaría el decline poblacional en la zona maya del sur y 
más tarde, otro pico de condiciones secas extremas, alrededor de 986 d. C., con-
cuerda con las fechas estimadas para el abandono inicial de Uxmal así como de 
otros sitios de la Región Puuc al final del Clásico Terminal (800-1000 d. C.).

En resumen todo indica que fue entre 760 y 930 d. C. cuando varios perio-
dos de escasa lluvia ocasionaron graves sequías que pudieron matar de hambre 
a un gran número de personas en las Tierras Bajas (Gill et al., 2007: 238-39; 
Gill, 2008: 380-465; Medina-Elizalde, 2012). Aunque los cambios climáticos 
fueron la causa primera, la información también permite establecer estrechos 
vínculos con otros fenómenos naturales menos evidentes pero que igualmente 
potenciaron cambios en el desarrollo civilizatorio y que hasta la fecha, siguen 
impactando ambiental y culturalmente a los pueblos mayas1.

Si bien en el área maya peninsular las peores hambrunas fueron aquellas que 
duraban varios años y que por lo general eran resultado de prolongados estiajes, 
existe información que permite aseverar que dichas catástrofes igualmente fueron 
ocasionadas por grandes infestaciones de langostas o por catastróficos huracanes 
que también destruyen la vegetación natural y los cultivos. Así, junto con el efecto 
de los ciclones en las milpas, la langosta asoma desde el antiguo pensamiento maya 
como una especie de condena, descrita tanto en pasajes de los Chilames como en 
otras fuentes coloniales y documentos del siglo xix (Bracamonte y Sosa, 2010).

1 L a cronología y la ubicación de ciertos asentamientos prehispánicos relacionados en el pre-
sente análisis de la triada sequía-hambre-langosta, son algunos de los temas que trabajo actualmente 
(Flores, en preparación).



29

las plagas de langosta en el área maya

Teniendo como escenario los eventos climáticos antes esbozados, la triada 
sequía-plaga-hambre resulta entonces una combinación muy interesante de 
rastrear no sólo por el hecho de que la langosta centroamericana (Schistocerca 
piceifrons piceifrons Walker) tiene su hábitat natural en zonas específicas al norte 
de la Península sino también porque estos ortópteros, con todo y la brutal des-
trucción de muchos códices en los que pudieron figurar, o por la dificultad de 
verificar su presencia en los contextos arqueológicos, siguen hoy día entretejidos 
en la vida de los mayas, en una forma generalmente trágica.

Un asomo desde la entomología cultural

Una de las características que hacen particularmente temible a la piceifrons, y 
que además dificulta su identificación, tiene que ver con su ciclo biológico, el 
cual consta de dos estados extremos siendo la fase gregaria aquella en la que los 
insectos permanecen juntos y forman grandes mangas, mientras que en su fase 
solitaria se encuentran dispersos y viven como saltamontes comunes.

Como parte de una investigación más amplia dirigida a conocer las formas 
de percepción que los mayas tienen de animales como los insectos, arácnidos 
y miriápodos entre otros, éste es un primer acercamiento a algunas metáforas, 
símbolos y significados producidos en el imaginario de los antiguos pueblos 
mesoamericanos y particularmente de los mayas, ante la súbita aparición de miles 
de langostas que no sólo destruían sus milpas sino también contaminaban pozos, 
cenotes y otros cuerpos del vital líquido, dejando un corrupto y maloliente rastro 
a su paso.

Considerando que los especialistas calculan que una manga grande puede 
alcanzar una densidad de 80 millones de insectos por km² y consumir alrededor 
de 100 tns de alimento verde por día (Retana, 2003: 73), no es difícil imaginar 
el miedo y zozobra que pudo haber infundido la sola posibilidad de sus ataques 
entre todos aquellos pueblos agrícolas. A reserva de contar con datos arqueológi-
cos específicos así como referencias particulares sobre las categorías entomológicas 
mayas, el análisis de textos orales, escritos, iconográficos, etc., representa una 
primera plataforma para bosquejar algunas imágenes sobre cómo los antiguos 
pobladores del área maya pudieron concebir, asimilar y simbolizar animales tan 
temidos y devastadores.

Los rostros de una calamidad

Referidos por algunos especialistas como luciérnagas2 (Kerr, 2003; López, 2011; 
Valverde, 2011), otra lectura de los personajes y elementos iconográficos que 

2 E l vaso, confiscado a un saqueador, al parecer procede de Tikal. El glifo emblema de la vasija 
ha sido interpretado como Xultun, Chan Weel K’inich (http://www.mesoweb.com/features/lopes/



30

fabio flores granados

decoran el vaso 8007 de la colección Justin Kerr, permite pensar que la escena 
podría aludir a una manga de langostas que, al vuelo, no sólo defecan los desechos 
metabólicos de lo que ingieren sino que van dejando tras de sí un fétido olor3 
que pudo ser representado tanto por las volutas gaseiformes eructadas, como por 
aquellas otras que parecen ser expelidas por los insectos (figura 1). Insinuando 
que se trata de seres nocturnos, éstos portan, tanto en las alas como en la frente, el 
glifo ak´bal (oscuridad), connotación que podría asociarse no sólo a su capacidad 
de provocar enfermedades, hambre y muerte, sino también a aquella otra imagen 
relacionada con el obscurecimiento o “eclipsamiento” del cielo, provocado por el 
paso de enormes y densas mangas de langostas, tema al que regresaré.

Al no tratarse de una escena que dé cuenta de determinada comunicación 
verbal entre los seres alados y algún hipotético interlocutor, es factible pensar 
que la voluta expelida por su boca, en lugar de un glifo que enuncie una pala-
bra o significante particular, pudiera aludir a algún tipo de aliento, sea cálido, 
fétido, o incluso dañino, que asimismo concuerda con el aspecto y rictus de los 

fireflies.pdf.). Las imágenes y datos fueron tomados de: www.mayavase.com. Otros ejemplos pue-
den apreciarse en los vasos 7431, 0521, 1003, 1490 y 1386 de la misma colección.

3  Como ejemplo de ello, García Quintanilla (2012: 223), cita la recomendación del Periódico 
Oficial del Estado Libre y Soberano de Yucatán, 73 (28/06/1883), 1., en la que, luego de las plagas de 
1883, se insta a la población a que se limpien las azoteas de las casas, antes de que caigan las lluvias 
y arrastren a los aljibes las langostas muertas y las inmundicias que dejó el acrídido pernicioso a su 
paso por la capital .

figura 1. Enjambre de seres zoomorfos; insectos que han sido clasificados 
como luciérnagas (http://research.mayavase.com/kerrmaya_hires.

php?vase=8007). Photograph © Justin Kerr, K8007.



31

las plagas de langosta en el área maya

seres antropomorfos plasmados en la vasija. En el caso de los códices nahuas por 
ejemplo, Johansson (2001: 69-70) señala que estos textos de índole diegética,4 
generalmente despliegan una historia implícita en la lectura, misma que permite 
establecer lazos funcionales entre las manifestaciones verbales y las pictóricas. 
Aunque se trata de una representación iconográfica, en ésta se percibe el men-
cionado vínculo entre la expresión verbal con la formalización gráfica del espíritu 
—maléfico—, que emana de cada personaje y fue representado tanto por las 
volutas que emanan de sus bocas como por las que salen de sus anos. De acuerdo 
con el mismo autor, es evidente además la relación específica entre el sentido refe-
rido y el sentido producido por la imagen, es decir, entre la historia y el discurso, 
entre los niveles de superficie y las estructuras profundas de la configuración 
iconográfica. Alrededor de estas ideas se plantea la posibilidad de que tales formas o 
alientos saliendo de la boca de seres mitológicos o incluso del hocico de ciertos 
animales, pudieron funcionar como elementos simbólicos asociados a escenas 
en las que determinadas deidades de la muerte son personajes centrales en la 
composición alegórica de no pocas vasijas y vasos mayas. A reserva de continuar 
profundizando en el análisis de los ejemplos aquí descritos,5 este también pudo 
ser el caso del personaje que aparece dibujado en la parte superior derecha de la 
vasija 7431 de la misma colección (figura 2).

4  Diégesis: conceptualización representativa, en el eje del lenguaje, de una experiencia real o de 
ficción.

5  Tanto las piezas aquí mostradas como otras halladas en los acervos del Museo Regional de 
Antropología en Mérida están siendo sometidas a un análisis iconográfico y epigráfico más deta-
llado, que incorpora información paleoambiental publicada en 2012 por Medina-Elizalde (Flores, 
en preparación).

figura 2. Fotografía de rodamiento del vaso K7431 en la que aparece 
representado el dios A, y en la que se aprecia una voluta gaseiforme 

saliendo de su boca. Photograph © Justin Kerr, K7431.



32

fabio flores granados

Aunque las extremidades del dios A, junto con su cabeza, rostro y columna, 
guardan estrecha semejanza con las de un esqueleto humano, la imagen no dista 
mucho de la de un insecto, pues a pesar de que no se aprecian con claridad las 
seis patas propias de la clase animal, los segmentos de éstas lucen cual si estuviesen 
articuladas como las de todos los artrópodos. Habiendo sido los tarsos “humaniza-
dos” en forma de manos y pies, de igual forma cabe la posibilidad de que la “carga” 
que el animal porta a lo largo de su “columna” fuese un símil de los llamados 
espiráculos o segmentos abdominales de los ortópteros.6 Completando la compo-
sición, los extremos del “atado” de la carga también podrían semejar un par de alas 
anteriores o terminas, como son nombradas dichas estructuras por los entomólogos 
(figura 3).

En caso de que dicho personaje correspondiese asimismo a una representación 
zoomorfa del dios A, los atributos alegóricos más cercanos a sáak’, que es como 
nombran los mayas a la langosta,7 serían la voluta —maloliente o maligna— que 
sale de su boca, así como una posible runa del glifo T58, o sak, que porta en su 
cabeza a manera de las antenas del animal. Confrontando los argumentos aquí 
esbozados con una base de datos biológicos, históricos y etnográficos, se ensayan 
además algunos otros esquemas sobre el impacto que la piceifrons debió provocar 
en el imaginario de los antiguos pueblos del área maya.

Tal es el caso de narraciones como la de Juan Tun Tuch (Apuntes Históricos de 
Dzitbalché, 2005), que ilustran la impotencia que los pobladores de la Península 
pudieron sentir ante infestaciones tan densas que rápidamente arrasaban tonela-
das de vegetación y oscurecían el cielo durante horas:

[…] sin previo aviso, los campos, solares y calles fueron invadidos por millones de 
hambrientas langostas que parecieron surgir de la nada. Cuenta la gente que el sol era 
eclipsado por las inmensas mangas de este voraz insecto que […] se lanzaban contra 
toda planta verde que encontraron a su paso […].

Alrededor de la misma idea y queriendo dar cuenta de los problemas que un 
determinado grupo de personas padece cuando algo dificulta su subsistencia y su 
reproducción social (Peniche, 2010: 129-214), se emplea aquí el campo semán-
tico del término “calamidad”8 dada su particular utilidad al analizar el contenido 
de textos iconográficos, epigráficos, escritos, y orales. Es el caso de las plagas de 

6 L a misma forma de dibujar las extremidades inferiores y superiores de las langostas aparece en 
la lámina 27 del Códice Borgia (véase figura 5).

7  Con base en el alfabeto acordado en 1984 para la escritura del maya yucateco (Ismael May, 
2011, com. pers.), se usa el término sáak’, homofonía del morfema sak o sak´ que en maya significa 
blanco si aparece solo, pero que en composición puede significar ficción, arte, artificio, fingimiento 
(García, 2005: 331).

8 U n buen tratamiento del tema de las calamidades como categoría de análisis en Yucatán, y 
la época colonial, es el de Paola Peniche en su trabajo Tiempos aciagos: las calamidades y el cambio 
social del siglo xviii entre los mayas de Yucatán (2011).



33

las plagas de langosta en el área maya

fi
g

u
r

a
 3

. D
es

cr
ip

ci
ón

 a
na

tó
m

ic
a 

ge
ne

ra
l d

e 
un

 a
cr

íd
id

o 
(t

om
ad

o 
de

 B
ar

rie
nt

os
 et

 a
l.,

 1
99

2:
 1

8)
.



34

fabio flores granados

langosta que, junto con otras calamidades históricas, también fueron catástrofes 
anunciadas en los libros del Chilam Balam y asoman de muchas formas, unas 
sutiles y otras no, en las profecías y augurios de los sabios mayas preocupados por 
anticiparse a fenómenos que pudiesen provocar caos, muerte, desorden o conflicto 
social (Barrera, Roys y Landa, apud García, 2005; Bracamonte, 2010: 25-73). 
Un ejemplo de ello es la llamada Tabla de los eclipses del Códice Dresde, cuyas 
representaciones de ocultamientos del sol o de la luna en las páginas 56 y 57, 
pudieran referirse, como lo señala García (2005: 332-37), al momento en que la 
luz de los astros pudo ser eclipsada por miles de langostas engullendo su contorno.

Por otro lado, aunque la plaga no es nombrada en el Popol Vuh, la misma 
autora sugiere su oculta presencia en el libro sagrado en tanto las visiones de 
muerte y derrumbe social y ecológico contenidas en su glosa. En tal sentido, se 
comparte la idea de que los pronósticos, al funcionar como artificios culturales 
(Ponce y Ligorred, 1992: 173-182), fundamentaban no sólo las observaciones 
y nociones ambientales de los mayas sino también brindaban a éstos la seguridad 
necesaria para sobrevivir en un entorno ecológico altamente variable y heterogé-
neo. Al igual que los demás pueblos mesoamericanos, sabemos que su profunda 
comprensión del cosmos (Broda, 1995, 1996) sería la base que les permitió ana-
lizar signos naturales y cronológicos que daban pie a predicciones temporales o 
katúnicas, túnicas y diurnas, que regían tanto su vida cotidiana como los rituales 
agrícolas en la milpa y el monte. Todas estas prácticas científicas incidirían a 
su vez en la cultura y, sin ser sólo obra de gobernantes o de la elite intelectual, su 
profundo conocimiento naturalista aflora en textos como es el caso de la profecía 
del katún 3 Ahau, que asienta:

Años vendrán de langostas, años fieros de lluvias fingidas, de lluvias de hilos delgados, 
escasa […] lluvia colgada del cielo, lluvia de lo muy alto, lluvia del zopilote celestial, 
lluvia angulosa, lluvia de venado, cuando bajen las hojas del silil, bullir de guerra y 
años de langosta […]. Grandes serán los montones de calaveras […] y mucha será la 
carga de la miseria […].9

En el augurio se aprecia fácilmente el pleno entendimiento de los antiguos 
mayas sobre los efectos del clima en el comportamiento de sáak’, ya que largos 
periodos de sequías no sólo le inducen a formar densos enjambres sino también 
desecan y matan la vegetación de la que se alimenta. Aun hoy día, tanto los cam-
pesinos de la Península como los técnicos en sanidad vegetal saben que al quedar 
sólo unos cuantos manchones de vegetación en el área de dispersión, éstos son 
invadidos por los voraces y sedientos insectos que buscan el agua de las plantas 
que ingieren, acrecentando su apremio de agruparse y con ello el estrés pobla-

9  El libro de los libros del Chilam Balam (Barrera Vázquez y Rendón, 1979; Roys, 1973, citados 
por García, 2005: 331; Bracamonte, 2010: 29-30).



35

las plagas de langosta en el área maya

Mapa 1. Área maya y rumbos migratorios de la piceifrons que coinciden 
con la ubicación de algunos de los principales asentamientos del periodo 

Clásico citados en el texto (reelaborado de Valverde, 2011).



36

fabio flores granados

cional que desencadena la frenética y temida migración (Poot y Marín, 2006; 
Marín, 2011 y com. pers.).10

Con toda certeza, saák´ fue temida, pues incluso hoy entre las plagas agrícolas 
de Centroamérica y el sureste de México destaca la especie Schistocerca piceifrons11 
como una de las más perjudiciales por el tamaño de sus infestaciones así como 
por los estragos que ocasiona a los cultivos, el monte y la población en general. 
Su alta capacidad gregaria y singulares hábitos migratorios la colocan en una cate-
goría aparte de las plagas más dañinas en dichas regiones, así como con respecto 
a otras especies de acrídidos (Astacio y Landaverde, 1988; Barrientos et al., 1992; 
Barrientos-Lozano, 2001 y 2004). En referencia a su permanente convivencia con 
los grupos mayas, destaca que es justamente la parte septentrional de la Península 
de Yucatán, en otro tiempo cubierta de amplias zonas de humedales, donde no sólo 
tiene su hábitat, se reproduce y forma enjambres, sino también desde donde se 
forman grandes mangas que vuelan hacia el resto del país e incluso más allá de su 
frontera sur (mapa 1).

Otro rasgo biológico relevante es que este ortóptero manifiesta su instinto de 
migrar sólo cuando ha pasado de la fase solitaria a gregaria mediante un proceso 
de varias generaciones. Dicha transformación involucra el aumento de talla y el 
tamaño de sus alas además de que el insecto cambia de color verde claro en su 
fase solitaria a amarillo en la intermedia, y finalmente rojizo en su fase gregaria; 
se altera su comportamiento, crece su voracidad y es capaz de desplazarse a eco-
sistemas que pueden ser muy distintos a los de su hábitat original.12

Tanto los especialistas como los campesinos mayas saben muy bien que de entre 
los estímulos que afectan el ciclo de vida de la piceifrons, el clima es uno de los más 
importantes ya que provoca cambios radicales en su aspecto y conducta (Retana, 
2000). Es precisamente esta transmutación radical, de un animal inocuo a otro 
temido, el motivo o la intención que pudo ser plasmada en la lámina 5 del Códice 
Fejérváry-Mayer (Seler, 2004: 318-19) en la que se aprecian distintos tipos de 
acrídidos en diferentes momentos de sus estadíos fásicos (figura 4).13

10  Cuando el clima es caliente y seco y el alimento disponible se ha deshidratado, los insectos 
se vuelven tan voraces que tratan de comer cualquier cosa húmeda, incluyendo tierra, ropa y follaje 
de plantas.

11 P ara una caracterización más detallada sobre el ciclo de vida de la piceifrons, véase Pereyra C. 
E. Biología, Ecología y Control de la langosta Schistocerca piceifrons (Walker) (Orthoptera Acrididae) en 
el estado de Yucatán, 1991 y Barrientos et al., Manual Técnico sobre la Langosta Voladora (Schistocerca 
piceifrons piceifrons Walker, 1870) y otros acridoideos de Centro América y Sureste de México, 1992.

12 S u hábitat permanente en Yucatán, costa guatemalteca del Pacífico y alrededores del Golfo de 
Fonseca (El Salvador, Honduras y Nicaragua), se ubica a menos de los 100 msnm, y se caracteriza 
por dos estaciones, seca y lluviosa, bien definidas, y por temperaturas medias de 28°C a 32°C.

13 E duard Seler analizó la imagen del saltamontes (chapolín) en los jeroglíficos de la roca de 
Chapultepec, señalando que “a pesar de que el dibujo no es poco realista (figs. 927 y 928), los 
extraños animalitos de la fig. 932, aun dibujados de modo menos realista, pueden reconocerse 
como saltamontes o como chapulines o langostas”. Véanse también Noguera (1977: 151) y Sarton 
(1940: 339).



37

las plagas de langosta en el área maya

Así pues, no resulta extraño que el recelo hacia un insecto que no sólo se 
esconde bajo distintas máscaras sino que también puede ser tan maligno como 
para destruir milpas y otros cultivos en cualquier etapa del ciclo agrícola mesoa-
mericano, fuera una de las calamidades relatadas fielmente en el Códice Borgia. 
Tanto en la lámina 27, como en la de la página siguiente, las imágenes de llu-
vias torrenciales y relámpagos aparecen junto con las animales dañinos e incluso 
de enfermedades que afectan a las milpas, y el conjunto compone una serie de 
vaticinios, de los que los correspondientes a los años tecpatl se vinculan a los 
periodos de fuertes sequías y que justamente fueron simbolizados por las temibles 
langostas (figura 5).

figura 4. Dibujos 927, 928 del jeroglífico de Chapultepec, 
Códice Boturini 9, Códice Mendoza 34, 3. Figs. 929 y 930, 
Códice Fejérváry-Mayer 5 (Tomado de Seler, 2004: 319).

figura 5. Cuadrante superior derecho de la lámina 27 del Códice Borgia 
en el que junto con Tláloc, aparecen langostas en distintas fases 

de desarrollo, devorando mazorcas en diferentes etapas de maduración.



38

fabio flores granados

En un reciente estudio que incluye análisis dendocronológicos y climatológi-
cos, Woolley y Milbrath (2011) proponen una reubicación temporal y espacial 
de la procedencia del Borgia, y junto con las referencias de sequías históricas en 
la lámina B 69 del Códice Vaticano, corroboran el hecho de que largos periodos 
secos, seguidos de temporales con fuertes lluvias, son factores relacionados que 
pueden desencadenar la formación de grandes mangas de langosta (Curtis y Bren-
ner, 1996: 44-46). Esta misma observación pudo ser razonada en los cálculos de 
la cuenta calendárica azteca, donde los años “conejo” auguraban tiempos nefas-
tos en los que podían ocurrir alternadamente lluvias torrenciales que pudrían 
las milpas, o tremendas sequías como la de 1454 d.C., año 1 conejo, la cual 
fue reportada como el desastre climatológico más conocido de la historia mexica 
(Therrel et al., 2004, citado por Woolley y Milbrath, 2011: 41).

No muy lejos en tiempo o espacio, sáak’ también dejaría su huella en el área 
maya como resultado de aquellos episodios de máxima aridez entre 1332-1335 y 
1452-1455 (Woolley y Milbrath, 2011: 44), que debieron inducir la formación 
de enormes infestaciones de sedientas y enloquecidas langostas en gran parte de 
la Península. En el imaginario de los pueblos de aquella época, ésta pudo ser la razón 
para vincular a sáak’ con una de las deidades de la muerte dibujada en la página 53a 
del Códice Dresde. A manera de penacho, el personaje porta el glifo T58 sak, que 
alude al color blanco, y que según García (2005: 333:34) podría ser un rebus14 
del agüero Zaccimi, mismo que Landa (1978: 67-68) por su parte relacionaría 
con los años Ix, que auguraban langosta (figura 6).

14 E l principio pro rebus se usó en el surgimiento de las escrituras alfabéticas, según el cual 
algunos ideogramas pasaron a utilizarse para representar el sonido inicial de la palabra representada 
por el ideograma.

figura 6. Detalle de la lámina 53 del Códice Dresde, en la que aparece 
una deidad de la muerte portando el glifo sak.



39

las plagas de langosta en el área maya

En Mesoamérica, como en muchas otras partes del planeta, las plagas de lan-
gosta han estado vinculadas a la vida agrícola sedentaria por lo que sáak’ no sólo 
ha surcado el área cultural desde hace más de 3000 años sino también fue temida 
y debió ser señalada y ahuyentada de muchas maneras en los antiguos rituales 
agrícolas. Sin embargo, tal como sucede con la descomposición de otros restos 
orgánicos vegetales o animales, tanto sus desechos como los cuerpos de miles de 
langostas que van muriendo tras cada infestación, son datos inexistentes en los 
contextos paleoambientales y arqueológicos. Esa situación podría explicar el por-
qué, a pesar de que las fuentes coloniales y modernas dan cuenta de la presencia 
permanente de la piceifrons, los estudiosos del colapso del Clásico, así como de 
otros conflictos socioambientales del pasado, han soslayado o no han considerado 
su presencia e impacto entre los pueblos prehispánicos. De igual forma, aunque 
entre los mayas peninsulares no existe un término para designar la categoría de 
“insecto”, en cambio sí existen datos sobre su uso como alimento y medicina 
e incluso como animales pronosticadores del clima (Barrera y Bassols, 1953, 
citados por Ramos y Pino, 1989; Luna et al., 1977; Villa Rojas, 1992). Por esta 
razón también resulta extraño que si bien algunos especialistas han documentado 
los ataques de langostas a los cultivos (Terán y Rasmussen, 1994: 265) destaca 
asimismo la falta de datos etnográficos que den cuenta de su incorporación en 
los rituales agrícolas al momento de solicitar a los dueños del monte que protejan 
la milpa de los “vientos” o de los “malos aires” que pudieran traer toda clase de 
perjuicios incluyendo a la temible plaga (Quintal, 2011, com pers.).

Fortuitamente, el estudio de las grafías de estos ortópteros en algunas vasijas de 
cerámica policroma o decoradas con motivos incisos (Flores, en preparación), 
dejan entrever su rostro y, dado que este tipo de objetos estaba destinado a las 
clases gobernantes y la elite intelectual mesoamericana, su examen también per-
mite aproximarse a aquellas formas del discurso público o privado alrededor de 
los fenómenos naturales en el pasado. Reconocidos como parte de la parafernalia 
ritual y siendo elementos diagnósticos clave en los estudios arqueológicos, las 
escenas plasmadas en recipientes como la vasija K6998,15 permiten esbozar algu-
nos de los hipotéticos ámbitos cosmológicos en los que sáak’ debió tener una 
significativa y relevante presencia (figura 7).

Aunado a la fiel representación anatómica del insecto, que muestra sus segmen-
tos abdominales bien diferenciados, las patas articuladas en posición, así como la 
cabeza oval y alargada propia de los acrídidos, el detalle más relevante del grabado 
es la acción evidente de saák´ devorando una mazorca de maíz. Hasta el momento, 
la información en la base de datos de Justin Kerr —escasa— sugiere que el ser 

15  Véanse al respecto http://www.famsi.org/reports/02047es/PSSdbase02047es.pdf; http://research.
mayavase.com/kerrmaya y http://www.famsi.org/spanish/research/kerr/articles/xbalanque/index.
html. Al parecer, la interpretación iconográfica se basa en el trabajo de Mora-Marín (2003), 
“La Secuencia Estándar Primaria: Compilación de base de datos, análisis gramatical y documenta-
ción primaria”, http://www.famsi.org/reports/02047es/PSSdbase02047es.pdf



40

fabio flores granados

antropomorfo pudiera corresponder al dios A, posiblemente Ah Kan,16 siendo 
la vasija referida como sabak kuch, un [su] recipiente de tinta o pintura. Si bien 
el glifo que el personaje porta en su cabeza, a manera de las correspondientes 
antenas, ha sido interpretado como nik (tipo de flor no identificada), cabe asimismo 
la posibilidad de que ésta pudiera ser otra runa del glifo T58 antes mencionado. 
De acuerdo con Michael Coe (1989), estos atributos del insecto representado, sin 
duda saák´, podrían también aludir a Mok  Chi, una figura polifacética que guarda 
un lugar destacado en el arte y la mitología maya. A reserva de contar con un 
análisis más detallado de los elementos iconográficos y los jeroglíficos que rotulan 
la estampa (figura 8), el motivo de la pieza, cuya forma, estilo y tipo de pasta 
corresponden al Clásico Tardío, y que podría proceder de las tierras bajas o la 
región Puuc, constituye un dato muy estimulante ya que hasta ahora se desconoce 
la existencia de algún otro estudio particular que intente dar cuenta de la ocurren-
cia y el impacto que debió tener la plaga entre los pueblos mayas prehispánicos.

16 E n algunas ocasiones se ve esta mazorca brotando del jeroglífico del día Kan, que es el sím-
bolo propio del maíz en los códices. Kan era también el día del cual era patrono este dios. De todas 
las deidades representadas en los códices, ésta ostenta el mayor grado de deformación de la cabeza.

figura 7. Representación de saák’ comiendo una planta de maíz 
(Vasija cerámica incisa, K6998, estilo Chocholá, del Clásico Tardío, 

ca. 600-900 d.C.). Photograph © Justin Kerr, K6998.



41

las plagas de langosta en el área maya

Al no tratarse solamente de imágenes de reuniones cortesanas, de dioses que 
conversan, o de batallas y juegos de pelota, el retrato de la temida calamidad, 
ofrece otra mirada no sólo de las vicisitudes de la vida cotidiana sino también del 
eventual control del discurso en torno a las amenazas para la población en general 
así como del uso que el aparato político gobernante hace del mismo.17 Junto con 
el estudio de otros temas relacionados con las sequías y los huracanes por ejemplo, 
éste es uno de los ámbitos en los que la presencia de sáak’, pudiese ayudar a cons-
truir otros posibles escenarios de desestabilidad ecológica y social vinculados con 
eventos tan impactantes como fue el ocaso de la antigua civilización maya.

Tras la pista de la langosta en la época prehispánica, el ejercicio de relacionar 
las rutas migratorias de las mangas respecto a la ubicación de algunos asenta-
mientos del periodo Clásico inspiró la hipótesis de que en dichos lugares existe 
una alta probabilidad de poder hallar ciertos tipos de rastros de sáak’ en contextos 
arqueológicos primarios. Por ejemplo, y tal como se hace para determinar la 
presencia de ciertas sustancias orgánicas en antiguos espacios rituales o domés-
ticos, existe la posibilidad de que mediante núcleos de sedimentos en aquellos 
otros lugares cercanos a los antiguos asentamientos, es decir, donde pudieron 
antes ubicarse las milpas o el monte, pudiesen recuperarse trazas de ácidos grasos 
junto con restos de escleroproteínas y polisacáridos, componentes principales de 
la quitina que da rigidez al exoesqueleto de los artrópodos. De igual forma, y 
considerando que en el área peninsular todos los años hay esporádicos brotes de la 
piceifrons, y que aproximadamente cada cuatro años se forman muchas y grandes 
mangas, y de que cada ocho a diez años aproximadamente, ocurren infestaciones 

17 E n este sentido es interesante por ejemplo pensar en otra posible lectura de los petroglifos así 
como de la escultura monumental del acrídido topónimo de Chapultepec en la cuenca del Valle de 
México (Starton, 1940: 339). Sitio de una de las principales fuentes de agua dulce para los mexicas, 
el lugar no sólo fue controlado y vigilado por éstos sino seguramente, en sus rituales y actos de 
veneración del manantial, debieron involucrar imágenes o símbolos relacionados con las sequías, el 
hambre y las langostas, animales también plagas en el altiplano central.

figura 8. Fotografía de rodamiento del cuerpo de la vasija K6998. 
A la derecha, representación de un señor de la elite, y a la izquierda, saák’, 

portando los glifos sabak (tinta, tizne) sobre su oreja, y nik (o sak) en la cabeza. 
Photograph © Justin Kerr, K6998.



42

fabio flores granados

catastróficas (Poot y Marín, 2006; Marín Correa, 2011, com. pers.), el volumen 
de restos orgánicos, aun con la descomposición tanto de los cuerpos muertos 
como de los desechos metabólicos de los insectos, abre la posibilidad de identificar 
el rastro de sáak’ en forma de sustancias químicas disueltas en determinados con-
textos edafológicos.

Aunque los informes correspondientes aún no están disponibles para su consulta, 
se sabe por ejemplo que en una reciente excavación de rescate realizada en los alre-
dedores del poblado de Maxcanú, Yucatán, fue hallado un arreglo mortuorio cuya 
ofrenda incluía platos de cerámica policromos en los que supuestamente aparecen 
dibujados ortópteros que bien podrían aludir a la piceifrons. Aunado a otros 
recientes hallazgos en las colecciones de algunos museos (Flores, en preparación), 
las actuales exploraciones y salvamentos a lo largo del Camino Real así como 
en distintos lugares cercanos a Uxmal y otros sitios de la Región Puuc, podrían 
representar de igual forma otras fuentes de datos potenciales así como vetas aún 
por explorar en cuanto al antiguo rostro de esta calamidad.



43

las plagas de langosta en el área maya

Bibliografía

Astacio Cabrera, Orlando y Roger Antonio Landaverde Toruno
1988	L a langosta voladora o chapulín Schistocerca piceifrons (Walker 1870) y otros 

acridios reportados en la región del oirsa, Boletín Informativo CATIE, 12. 
Turrialba, Costa Rica.

Barrientos, Luis
1992	 Manual técnico sobre la langosta voladora (Schistocerca piceifrons piceifrons Walker, 

1870) y otros acridoideos de Centro América y el Sureste de México. El Salvador, 
fao-oirsa.

Bracamonte y Sosa, Pedro
2010	 Tiempo cíclico y vaticinios: ensayos etnohistóricos sobre el pensamiento maya. 

México, ciesas y Editorial Porrúa (Colección Peninsular).

Broda, Johanna
1995	 “Estudios sobre la observación de la naturaleza en el México prehispánico: un 

enfoque interdisciplinario”, Cantos de Mesoamérica: metodologías científicas en la 
búsqueda del conocimiento prehispánico, pp. 77-86, J. Daniel Flores Gutiérrez 
(ed.). México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Astro-
nomía y Facultad de Ciencias.

1996	 “Calendarios, cosmovisión y observación de la naturaleza”, Temas Mesoamerica-
nos, pp. 461-500, Sonia Lombardo y Enrique Nalda (eds.). México, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes.

Coe, Michael
1989	 “The Hero Twins: Myth and Image”, The Maya Vase Book: A Corpus of Rollout 

Photographs of Maya Vases,
	 http://www.mesoweb.com/publications/MayaVase/Coe1989.pdf, consultado en 

enero de 2011.

Curtis, Jason H., David A. Hodell y Mark Brenner
1996	 “Climate variability on the Yucatan peninsula (Mexico) during the past 3500 

years, and implications for Maya Cultural Evolution”, Quaternary Research 46: 
37-47. Washington, Elsevier.

Dahlin, Bruce
1983	 “Climate and prehistory on the Yucatan peninsula”, Climatic Change 5: 245-

263. New York, Springerlink.

Gallareta Negrón, Tomás
2000	 “Sequía y colapso de las ciudades mayas del Puuc”,
	 http://www.mayas.uady.mx/articulos/sequia.html, consultado 20 de septiembre 

2011.

García Acosta, Virginia, Juan Manuel Pérez Zevallos y América Molina Del Villar
2003	 Desastres agrícolas en México. Catálogo Histórico, I. Época Prehispánica y Colonia 

(958-1822). México, Fondo de Cultura Económica.



44

fabio flores granados

García Quintanilla, Alejandra
2005	 “Sáak’ y el retorno del fin del mundo: la plaga de langosta en las profecías del 

katún 13”, Ancient Mesoamerica 16: 327-344. Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press.

2012	 “La langosta, los mayas y el colonialismo en Yucatán, México, 1883”, Relacio-
nes: estudios de historia y sociedad 129 (23): 215-249. Zamora, El Colegio de 
Michoacán.

Hodell, David et al.
1991	 “Reconstruction of Caribbean climate change over the past 10,500 years”, 

Nature 352: 790-793. Londres, Nature Publishing Group.

Hodell, David A., Jason H. Curtis y Mark Brenner
1995	 “Possible role of climate on the collapse of Classic Maya civilization”, Nature 

375: 390-393. Londres, Nature Publishing Group.

Iglesias Ponce De León, María Josefa y Francesc Ligorred Perramon (coords.)
1993	 Perspectivas antropológicas en el mundo maya. Girona, Sociedad Española de 

Estudios Mayas, http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=348078.

Johansson, Patrick
2007	 La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indígenas de un texto pictórico en 

el siglo XVI. México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones Históricas (Serie Cultura Náhuatl, Monografías 29).

Kerr, Justin
	 “Maya Vase Database”, s. f., disponible en http://www.famsi.org/research/kerr, 

consultado en febrero del 2011.

Landa, Diego de
1978	 Relación de las cosas de Yucatán. México, Editorial Porrúa, 11ava edición.

Medina-Elizalde, Martin et al.
2010	 “High resolution stalagmite climate record from the Yucatán Peninsula spanning 

the Maya terminal classic period”, Earth and Planetary Science Letters, 298: 255-
262. Netherlands, Elsevier.

Medina-Elizalde, Martín y Elco J. Rohling
2012	 “Collapse of Classic Maya Civilization Related to Modest Reduction in Precipita-

tion”, Science 24, vol. 335 (6071): 956-959. Cambridge, Cambridge University 
Press.

Mora-Marín, David
2004	 The Primary Standard Sequence: Database Compilation, Grammatical Analysis, and 

Primary Documentation, http://www.famsi.org/reports/02047/FinalReport02047.pdf

Noguera, Eduardo
1997	 “Representación de invertebrados en culturas prehispánicas”, Anales de Antro-

pología 14 (1): 127-153. México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Antropológicas.



45

las plagas de langosta en el área maya

Pereyra, Edualdo
1991	 Biología, Ecología y Control de la Langosta Schistocerca piceifrons (Walker) 

(Orthoptera Acrididae) en el estado de Yucatán. Tesis, Universidad Autónoma de 
Chapingo, México.

Peniche Moreno, Paola
2010	 Tiempos aciagos: las calamidades y el cambio social del siglo XVIII entre los mayas 

de Yucatán, México. México, ciesas y Miguel Ángel Porrúa.

Poot Pech, Mario y Mario G. Marín
2006	 “Biología, ecología y comportamiento de la langosta centroamericana”, Taller 

sobre control biológico y manejo de la langosta centroamericana (Schistocerca picei-
frons piceifrons, WALKER), pp. 40-52. México, cesvy.

Retana, José A.
2000	 “Relación entre algunos aspectos climatológicos y el desarrollo de la langosta 

centroamericana (Schistocerca piceifrons piceifrons Walker 1870) en el Pacífico 
Norte de Costa Rica durante la fase cálida del fenómeno ENOS”, Tópicos Meteo-
rológicos y Oceanográficos 7 (2): 64-73,

	 http://www.imn.ac.cr/publicaciones/index.html

Richardson, Gill
2008	 Las grandes sequías mayas: agua, vida y muerte. México, Fondo de Cultura Eco-

nómica.

Richardson, Gill et al.
2007	 “Drought and the Maya Collapse”, Ancient Mesoamerica, 18 (2): 283-302. Cam-

bridge, Cambridge University Press.

Seler, Eduard
2004	 Las imágenes de animales en los manuscritos mexicanos y mayas. México, Casa Juan 

Pablos Editores.

Stuart, David
1989	 “Los jeroglíficos de las vasijas mayas”,
	 http://www.mesoweb.com/es/articulos/Stuart/Jeroglificos.pdf, consultado en 

febrero del 2012.

Terán, Silvia y Christian Rasmussen
2009	 La milpa de los mayas. Mérida, Universidad Nacional Autónoma de México, Centro 

Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales y Universidad de Oriente (2ª ed.).

Tun Chuc, Juan
2005	 “Apuntes históricos de Dzitbalché”, http://calkini.net/municipio/dzitas4.htm.
	 Consultado 25 de agosto 2011.

Whitmore, Thomas. J. et al.
1996	 “Holocene Climate and Human Influences on Lakes of the Yucatan, Mexico: 

An Interdisciplinary Paleolimnological Approach”, The Holocene 6: 273-287. 
Thousand Oaks, California, SAGE Journals.



46

fabio flores granados

Woolley, Chris y Susan Milbrath
2001	 “Real-time climate events in the Borgia-group codices: testing assumptions 

about the calendar”, Ancient Mesoamerica 22 (1): 37-51. Cambridge, Cambridge 
University Press.




