
Península
vol. IV, núm. 2

otoño de 2009

fecha de recepción: 7 de enero de 2010
fecha de dictamen: 27 de abril de 2010

Arte y ciencia en el viaje pintoresco 
de Frédéric de Waldeck

Carolina Depetris
CEPHCIS, UNAM

Cuando Jean Frédéric de Waldeck llega a México en 1825, lo hace convencido 
de que arriba no a un mundo nuevo, sino a uno antiguo. Waldeck, sabemos, fue 
lector de Humboldt, tuvo incluso contacto personal con él, y no desestima, a 
pesar de las críticas que dirige al trabajo del prusiano, su esfuerzo por demostrar, 
en medio de la polémica sobre el Nuevo Mundo, que América es tan antigua 
como Egipto o India. De modo que ya en Waldeck opera una “temporalización” 
del viaje: ir hacia tierras recónditas guiado no por el tránsito geográfico sino por 
una traslación hacia la historia pretérita del lugar.

Acompañado por el sustrato crítico que inauguran las indagaciones acerca de 
la historia de la humanidad formuladas desde la filosofía con pensadores como 
Herder o Hegel, Waldeck recorre la península de Yucatán con el cometido de 
recomponer el pasado del lugar.1 La aventura que encara tiene dos objetivos decla-
rados: “el examen y la reproducción rigurosa de las ruinas de la América Central”.2 
El primero pretende revelar el misterio acerca del origen de las construcciones 
y de los pueblos mayas y obedece a la condición arqueológica de su viaje que 
anuncia en el título del libro.3 El segundo consiste en representar esos vestigios 
con veracidad. Esto dice hacerlo como “artista concienzudo” que se ha dedicado a 
“exponer fielmente” lo que ha estudiado “con paciencia y amor”, y que ha abierto 
así la “verdadera vía” para que otros puedan lograr “descubrimientos serios” en la 
región.4 De modo que, en su condición de “artista y observador”,5 este segundo 

1 E l viaje de Waldeck coincide en el tiempo con el desarrollo de la filosofía de la historia, dis-
ciplina que permitirá cuestionar y analizar el sujeto histórico, el origen y destino de la historia, en 
términos críticos.

2  Waldeck, 1996, 46. Las cursivas son nuestras.
3  Voyage pittoresque et archeologique dans la province d’Yucatan (Amerique Centrale), pendant les 

années 1834 et 1836.
4  Waldeck, op. cit., 46.
5  Waldeck, op. cit., 48.



14

carolina depetris

cometido aparece, de una parte, como auxiliar del conocimiento científico y, 
de otra, empata con la condición estética de su derrotero cifrada en el uso del 
vocablo “pintoresco” en el título. Ambos propósitos, sostiene a lo largo de su 
testimonio, los cumple con claridad, con exactitud, con conciencia, con impar-
cialidad y sin concepciones a priori. Así, arqueología y estética condicionan el 
objetivo del viaje de Waldeck en el tiempo, asociación que no es casual en 1836 
ya que, por esos años, especialmente en los estudios geográficos y naturales, arte 
y ciencia se solapan continuamente. En este trabajo me propongo analizar cómo 
es la morfología de lo pintoresco, y cómo y por qué resulta para Waldeck una 
categoría estética adecuada para la episteme científica de su viaje.

La naturaleza como arte: lo pintoresco

En el siglo xviii y a lo largo del xix comienzan a ser muy frecuentes los libros 
titulados “viajes pintorescos”, en donde los viajeros dan a conocer de forma verbal 
y gráfica realidades que resultan distantes y extrañas a un público mayormente 
europeo, bastante amplio, no necesariamente especialista pero sí interesado. En la 
introducción de su Voyage pittoresque et archéologique dans la partie la plus inte-
resante du Mexique, Carl Nebel sostiene que, junto al atractivo científico de una 
región, no hay que menospreciar su aspecto pintoresco ya que “no todo el mundo 
es geógrafo, botánico, mineralogista, etcétera, pero todo el mundo es curioso”.6

Al viaje de Nebel por México y al Voyage pittoresque et archéologique de Wal-
deck, podemos sumar, sólo a modo de muestra, América pintoresca, descripción de 
viajes al nuevo continente, de Carlos Wiener, Doctor Chevaux, Desiré Charnay y 
otros; Voyage pittoresque dans le Brésil, de Johann Moritz Rugendas; Voyage pitto-
resque dans les grands déserts du Nouveau Monde, de Emmanuel Henri Dieudonné 
Domenech; Voyage pittoresque autour du monde, de Jules Sébastien Cesar Dumont 
d’Urville; Atlas pittoresque du voyage: Vues des cordillères, de Alexander von 
Humboldt; Voyage pittoresque à Naples et en Sicile, de Jean Claude Richard de 
Saint Non; etc.

Lo pintoresco empata muy bien con los viajes desde su origen. Se desarrolla ple-
namente a raíz de que los jóvenes ingleses, a causa del malestar entre Gran Bretaña 
y la Francia napoleónica, dejaron de cruzar al continente para vivir la experiencia 
iniciática del Grand Tour. Forzados a permanecer en la isla, comenzaron a fasci-
narse por la parte celta de Gran Bretaña y a viajar por las Highlands escocesas, 
lo que dio lugar al desarrollo del vocablo “pintoresco” que no sólo designó estas 
experiencias viajeras, sino que afectó la forma de viajar y representar esos derro-
teros. El reverendo William Gilpin, quien impulsó el debate estético en torno a 
lo pintoresco en Observations on the River Wye, and Several Parts of South Wales, 
etc., Relative Chiefly to Picturesque Beauty; made in the Summer of the Year 1770, 

6  Citado en Diener 2006, 37.



15

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

publicado en 1782, exhorta a los viajeros a contemplar “the face of the country 
by the rules of picturesque beauty”.7 Estos viajeros pintorescos estaban fuertemente 
estimulados por la búsqueda de un pasado épico propio siguiendo el rastro de 
Ossian, personaje que comenzó a ser conocido en Europa después de que, en 
1762, el poeta escocés James Macpherson descubriera y tradujera unos supuestos 
poemas épicos galeses, publicados como Fingal y Temora, escritos por aquél en el 
siglo iii. De modo que el viaje pintoresco está condicionado, desde el comienzo, 
por una melancolía de pasado, por una búsqueda de lo pretérito. A esto se suma 
el cambio desde una contemplación del entorno de las ciudades, especialmente de 
Italia, como si fuesen museos al aire libre por los jóvenes viajeros del Grand Tour, 
a una percepción estética del entorno natural. La naturaleza comienza así a verse 
como un “cuadro vivo” que proyecta idénticos efectos que los “cuadros muertos” 
de los museos en el ánimo y en la imaginación del viajero-espectador.

A partir de esta contemplación específica de la naturaleza viajada se define la 
acepción más inmediata del término: “pintoresco” es lo susceptible de ser pin-
tado. Una realidad natural definida como pintoresca es, entonces, una realidad 
que se representa y presenta como si fuese una composición pictórica. Los viajes 
pintorescos fueron, sin duda, un género à la page en Europa en la segunda mitad 
del siglo xviii y primeras décadas del xix, pero esta condición pictórica que encie-
rran sugiere que estaban concebidos en torno a una manera concreta de parcelar 
y configurar lo viajado en “escenas” naturales para ser mostradas y para ser vistas 
tal como se compone y observa un cuadro. Como modo de observación y repre-
sentación lo pintoresco, entonces, abreva de la siempre difícil relación entre arte 
y naturaleza.

Desde el desarrollo de la ciencia moderna, incluso desde sus primeros tímidos 
inicios en el Renacimiento y hasta el surgimiento de lo pintoresco, la naturaleza 
había sido considerada en la ciencia (y siempre fuera del ámbito teológico, por 
supuesto) como un mecanismo que sigue ciertas leyes de funcionamiento físico 
objetivas, y en el arte mayormente como subsidiario en una composición plástica, 
es decir, como fondo o como alegoría.8 A partir de la segunda mitad del siglo xviii 
cambia el ángulo de percepción del arte y comienza a ser comprendida como 
una composición con valor intrínseco. Concebir a la naturaleza como arte tendrá 
enormes implicaciones en el desarrollo de la estética como disciplina crítica y 
también en el ámbito gnoseológico, tanto científico como filosófico. Una de las 
implicaciones más revolucionarias de este giro para la historia del pensamiento 
humano será la traducción de la contemplación del mundo exterior en una de 

7  Citado en Buzard, 2002, 45.
8 N o ocurre lo mismo en el plano de la especulación teórica y de los estudios prácticos 

de dibujo, en donde el estudio razonado de la naturaleza es fundamental en el Renacimiento. 
La tensión lógica, sin embargo, entre una acepción mimética de la naturaleza y su “mejoramiento” 
aplicando de forma racional los cánones clásicos es algo que escapa a la reflexión teórica de este 
período, como bien lo señala Panofsky en Idea (pp. 45 y ss.).



16

carolina depetris

índole subjetiva y viceversa, y la consecuente integración de la imaginación como 
facultad crítica en los procesos gnoseológicos. En definitiva, el Romanticismo.

Una consecuencia lógica de esta nueva concepción estética de la naturaleza es 
el desarrollo del arte del paisaje, muy presente en la pintura, en la poesía, en las 
descripciones de los apuntes de viaje (científicos o no), en la escenografía teatral 
y, muy especialmente, en la jardinería, arte en donde la distinción entre soporte y 
obra está muy diluida, motivo por el cual será fundamental en el pintoresquismo.

En la jardinería, este arte del paisaje concebido por un “picturesque eye”, como 
sostiene Gilpin, supone en la base construir un jardín que siga los principios del 
arte pictórico, hacer que el jardín se asemeje a una pintura. El juego mimético es 
doble: el jardín reproduce las reproducciones de la naturaleza de la pintura de paisaje, 
especialmente las composiciones de Nicolas Poussin, Claude Lorrain y Salvatore 
Rosa. Pero, y esto es sumamente importante para nosotros, el jardín —y con él 
todo arte del paisaje—, acentúa en este juego de espejos el valor “natural” de la 
escena creada, soslayando siempre el hecho de que efectivamente existe este cru-
zamiento mimético entre arte y naturaleza. De modo que un jardín pintoresco, 
un paisaje pintoresco, una descripción pintoresca se nutren de referentes pictóricos 
concretos y declarados además por los críticos ingleses que con sus tratados defi-
nieron la categoría, pero simulan mostrarnos una naturaleza despojada de referente, 
una naturaleza natural, una naturaleza real. En el jardín, incluso, se simula el hecho 
de “mostrar” gracias a una ilusión de mímesis extrema: el jardín, configurado esen-
cialmente con elementos naturales (vegetación, agua y piedras), es la naturaleza.

Este “efecto de realidad” del paisaje pintoresco queda claramente expuesto en 
El arte de los jardines modernos (1780), de Horace Walpole. Walpole, uno de los 
grandes defensores de la estética pintoresca, siguiendo la retórica antitética de la 
Querelle entre antiguos y modernos, opone el jardín “moderno” inglés al jardín 
clásico romano, al jardín francés y al jardín chino.9 La confrontación descansa en 
esta problemática relación arte/ naturaleza: para Walpole, en el jardín moderno, 
como en el paisaje moderno, artístico es aquello que oculta su arte y revela su 
naturalidad. Así, más artístico es un paisaje cuanto más se asimila a la naturaleza 
y más artificioso es cuanto más está ornamentado y enriquecido por el arte. Arti-
ficiosos son, entonces, los jardines barrocos franceses, con sus declives, terrazas, 
escalinatas, avenidas de árboles y arbustos recortados, con sus jarrones, obeliscos 
y demás ornatos, con surtidores y fuentes de mármol, con bordados de parterre 
que obsesionan tanto la simetría como la perspectiva. Opuestos a la naturaleza, 
estos jardines tienen, según Walpole, su correlato pictórico en los paisajes de Wat-
teau y Durfé. En contraparte, los modelos pictóricos del jardín moderno están en 
Gaspar y en Claude Lorrain porque, como en sus cuadros, en el jardín inglés la 

9 A  finales del xviii, Walpole se suma, en realidad, a otros pensadores ingleses de principios de 
siglo que opusieron el jardín artificial al natural. Shaftesbury, en The Moralist (1709), sostiene que 
una escena natural debe efectivamente representar a la naturaleza en toda su rudeza e irregularidad.



17

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

belleza artística radica en la irregularidad natural y no en la “pesada e insistente 
regularidad” de los jardines franceses. En la estética moderna, el arte del paisaje 
“detesta la línea recta” tanto como la evita la “silueta graciosa y espontánea de la 
naturaleza”, esencialmente irregular, invasiva de toda simetría. En estos paisajes 
“todo es grande y extraño y primitivo; los paseos no parecen diseñados, sino 
abiertos a través del bosque de pinos; y el estilo del conjunto es [...] grandioso, y 
está concebido con [...] serio aire de extensión salvaje y sin cultivar”. Tan estre-
chamente ligado está a la naturaleza este tipo de paisaje, que incluso William 
Kent, por seguirla, la imitó “con tal fortuna que empezó a pensar que todas las 
obras de ésta eran igualmente susceptibles de ser imitadas” y plantó en el jardín 
de Kensington “árboles secos para dar un mayor aire de veracidad al escenario”.10

Además de definir a la naturaleza como una entidad de rasgos rudos e irre-
gulares y al arte como un trabajo artificial de ordenamiento y pulido, todo el 
tratado de Walpole sugiere que el jardín moderno no es un espacio para ser vivido, 
sino para ser contemplado: “la belleza más importante de todo jardín” está en 
“la perspectiva y los puntos de vista atractivos”.11 Este mismo carácter visual del 
jardín pintoresco lo resalta Uvedale Price en Essay on the Picturesque (1794), al 
relatar cómo Joshua Reynolds quedó profundamente perplejo cuando el pintor de 
paisajes Wilson señaló desde Richmond a unas “figuras” lejanas que no eran, como 
el vocablo sugería a Reynolds, estatuas, sino un hombre y una mujer caminando. 
Los seres humanos, dentro del paisaje pintoresco, son meras “figuras” en una com-
posición y son, por lo general, personajes que tienen en el imaginario una fuerte 
asimilación con la naturaleza; en Europa serán campesinos, en América serán los 
indios y tipos locales.

Vemos, entonces, que lo pintoresco está conformado como categoría estética 
sobre dos rasgos muy contradictorios: la composición pintoresca sigue el dictado 
de las leyes de lo natural, pero esa naturalidad tiene las cualidades de lo pictórico. 
Vamos a repasar esto con detalle.

En 1756 aparece en el panorama de la reflexión estética una categoría que 
revolucionará la preceptiva de orden clásico definida por los principios de orden, 
serenidad, claridad, simetría y proporción que rigieron el arte desde el Rena-
cimiento. A raíz de la publicación de Philosophical Enquiry unto the Origin of 
our Ideas of the Sublime and Beautiful, Edmund Burke abre las puertas del arte 
a todo aquello que no forma parte de una naturaleza racionalizada: lo excesivo, 
lo oscuro, lo asimétrico, lo inarmónico que excitan, a pesar de estar alejados 
del canon clásico, un goce estético en el espectador, un goce contradictorio que 
Burke define en el oxímoron “dolor delicioso” o “placer negativo”. A partir del 
tratado de Burke, lo sublime será soporte de otras categorías artísticas que susci-

10 E n lo que sigue ver Walpole, 2005, 23, 52, 21, 56, 51.
11  Walpole, op. cit., 57. Las “vistas” componen en general el ingrediente visual de los “viajes 

pintorescos”.



18

carolina depetris

tan placer estético a partir de objetos y realidades que lo clásico sistemáticamente 
rechaza. En el costado negativo del goce, apuntalando la carga violenta y temible 
de lo sublime, se desarrollarán la vertiente gótica especialmente en arquitectura y 
literatura, y el romanticismo oscuro; acentuando lo placentero de la experiencia 
sublimante reposará lo pintoresco. La base de este cambio está en una recon-
sideración de lo que se entiende por “naturaleza”: natural, como lo propio de 
la naturaleza, es aquello que sigue el dictado de una concepción no idealizada, 
esto es, de una naturaleza en su esencia irregular, asimétrica, excesiva, variable. 
Un paisaje pintoresco, entonces, en el marco de esta nueva preceptiva estética, 
está definido por una serie de elementos que destacan la condición natural de 
la escena: tendrá senderos retorcidos, malezas, vistas agrestes, árboles caídos o 
fragmentados, raíces expuestas, atmósferas vaporosas, juegos de luces y sombras, 
variaciones del paisaje súbitas con la inserción de rocas, cascadas, ríos, cabañas 
o puentes, figuras humanas o animales que destacan el valor de lo rural y un 
componente de crucial importancia para nosotros: ruinas. Estos rasgos forma-
les aparecen en esta vista pintoresca de Palenque realizada al óleo por Waldeck 
(lámina 1).

Las ruinas son, para Waldeck, el objeto primordial de su viaje porque en ellas 
se encuentra cifrado el misterio de quiénes fueron los antiguos pobladores del 
área maya. Este interés científico por los restos de edificios de América Central 
tiene su correlato en la esfera del arte ya que el gusto estético por las ruinas 

Lámina 1. Vista pintoresca de Palenque realizada por Frédéric 
de Waldeck. Biblioteca Nacional de Francia.



19

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

penetra de manera extraordinaria en la Europa dieciochesca y romántica. Gracias 
a los descubrimientos arqueológicos del sur de Italia, este gusto por el ruinismo 
no sólo se desarrolla en la arqueología, el coleccionismo o la anticuaria, que son 
sus ámbitos naturales, sino en la pintura, en la novelística gótica y romántica, en 
la poesía, en los diarios de viajes, en la jardinería, en la escenografía operística, 
todos, en fin, soportes del pintoresquismo. Esta fascinación por las ruinas hay 
que pensarla en el marco del interés por el pasado y destino de la humanidad 
y de sus civilizaciones que ocupa a la filosófica de la historia. Así como Oriente 
aparece, desde este ángulo de referencia, como origen de la humanidad y su inclu-
sión en el mapa de reflexión de Europa impulsa una fuerte conciencia planetaria 
que establece parentescos cercanos en realidades alejadas, las ruinas concentran 
en ellas la inquietud sobre el origen y el final de los hombres y de sus sociedades. 
Por eso, como motivo, son muy potentes para excitar la imaginación histórica ya 
que abarcan las tres dimensiones temporales: permiten imaginar a partir de frag-
mentos rocosos un esplendor pretérito y muestran también lo efímero de cada 
grandeza presente en un futuro de inexorable decadencia, como queda manifiesto 
en esta “Vista imaginaria de la Gran Galería del Louvre en ruinas” (1796), cuadro 
de uno de los maestros del ruinismo, Hubert Robert (lámina 2).

Por estar, entonces, tan vinculadas a la preocupación en torno al tiempo, 
acompañan la percepción y representación que nacen de los viajes “temporaliza-
dos” propios de la Ilustración y del Romanticismo.

Lámina 2. Vista imaginaria de la Gran Galería del Louvre 
en ruinas, de Hubert Robert. Musée du Louvre.



20

carolina depetris

Surgen también en un momento de la historia de la humanidad, y esto lo 
veremos con detalle más adelante, en que comienza a pensarse al arte y a la 
belleza en términos sistemáticos con el surgimiento de la estética como disciplina. 
Esta inquietud, sumada a la preponderancia que cobra el pasado como foco de 
atención cognitiva y estética, deriva en la fuerte convicción de que las ruinas son 
objeto de belleza: es un dictum del Romanticismo asumir que sólo en el pasado 
está la belleza, y los decadentes dirán luego que “plus belle que la beauté est la 
ruine de la beauté”, ambas convicciones derivadas en gran medida de la estética 
pintoresca condicionada, como mencionamos, por una melancolía de pasado.12 
En este sentido, incorporar el motivo de las ruinas en las composiciones es un 
recurso, como será luego facetar los objetos en la vanguardia cubista, para incor-
porar la dimensión temporal a un arte atemporal como es la pintura. Así consigue 
el pintoresquismo, a través de la continua inserción de ruinas dispersas en el 
paisaje natural, representar el paso del tiempo en una dimensión plana inmóvil.

Ocurre también que esta “temporalización” de la escena por medio de las ruinas 
que supera el estatismo de las representaciones pictóricas, pretende “naturalizar” 
aquello que es producto, en esencia, de una construcción humana. Ejemplo de 
ello lo encontramos en el mismo Waldeck quien, en sus pinturas, inserta las ruinas 

12 S ostiene Townsend: “The picturesque is never shiny and new” (1997, 367).

Lámina 3. Vista del templo de la Cruz, en Palenque. 
Frédéric de Waldeck. Biblioteca Nacional de Francia.



21

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

en un escenario que conforma, a su vez, un paisaje natural con implicaciones 
estéticas y morales que trasladarán el objeto de estudio del gabinete de observa-
ción al ámbito de las emociones y de la imaginación tanto del viajero como de 
sus lectores. Las ruinas son, para Waldeck, “misteriosas”, “colosales”, “hermosas”, 
“soberbias”, siempre aparecen rodeadas de una vegetación densa que oculta los 
edificios a la vista, incluso sepulta ciudades enteras “que nadie ha visitado toda-
vía” y resalta, junto con juegos de luces y sombras, el efecto recóndito, solemne, 
melancólico, mágico que tienen (lámina 3).13

Al ubicar las ruinas en medio de un escenario vivo de plantas, árboles y ani-
males, lo pintoresco consigue integrarlas en la dinámica general de la naturaleza. 
El gran preceptor del pintoresquismo, Gilpin, sostiene que “a ruin is a sacred 
thing. Rooted for ages in the soil; assimilated to it and become, as it were, a part of it; 
we consider it as a work of nature, rather than of art”.14

Esta condición “natural” de las ruinas pintorescas empata, en América Central, 
con el hecho de integrarlas en un paisaje sublimante de índole tropical que, de 
una parte, conmueve el ánimo por su magnificencia y, de otro, estimula la imagi-
nación histórica que procura recomponer el pasado. Dice Waldeck:

El aspecto de estas ruinas [Uxmal] es admirable a la hora en que el sol las inunda de 
una luz espléndida; las sombras formadas por las salientes de los monumentos hacen 
resaltar las ornamentaciones que las decoran y les dan un valor que no tienen cuando 
los contrastes de luz y de sombra no existen. En la noche, a la claridad de la luna, el 
efecto no es menos imponente: esas masas colosales, rodeadas de un silencio solemne 
y medio envuelta en tinieblas, inspiran melancólicos ensueños y llevan el pensamiento 
hacia los lejanos tiempos en que una población de extrañas costumbres, de creencias 
bárbaras, habitaba la gran ciudad cuyos restos hoy se pisan.15

Las ruinas americanas aparecen “vivas” y esto por dos razones. Primero, su 
“naturalización” repercute con idéntico efecto al que produce en el espectador un 
paisaje natural. El paralelo entre esta descripción citada de Waldeck y la siguiente 
de un paisaje tropical apuntada por Humboldt es notable:

Si me fuera permitido entregarme a los recuerdos de viajes lejanos, señalaría entre los 
goces que presentan las grandes escenas de la naturaleza, la calma y la majestad de esas 
noches tropicales, cuando las estrellas, desprovistas de centelleo derraman una suave 

13  Ver Waldeck, op. cit., 229, 169, 173, 236, 241, 229, 246. El contraste de luces y sombras es 
otro componente fundamental de las escenas pintorescas, ya que destaca la cualidad pictórica de 
la escena, aquella que tiene que ver con el color y no con la línea y el dibujo, como ocurre con el 
arte clásico. Es por ello que los momentos del día y del año que más resaltan en las composiciones 
pintorescas son aquellos que explotan al máximo los juegos expresivos de luces y sombras sobre los 
objetos: el amanecer o atardecer, y el otoño.

14  Citado en Watkin, 1982, 64.
15  Waldeck, op. cit., 229.



22

carolina depetris

luz planetaria sobre la superficie blandamente agitada del océano […]. Todo lo que 
apenas perciben los sentidos, lo que los sitios románticos presentan de más admirable, 
puede ser un manantial de goces para el hombre; su imaginación halla en qué ejercitar 
libremente un poder creador.16

Segundo, las ruinas americanas aparecen vivas en el escenario histórico de la 
humanidad. Cuando Waldeck, al inicio de su libro, sostiene que Egipto está ago-
tado, sigue en realidad la estela de pensamiento humboldtiano quien, a su vez, 
sigue la distinción de Cuvier entre especies vivas y extintas para sostener la vita-
lidad de los monumentos del mundo griego clásico y la fosilización de las ruinas 
de las altas culturas orientales. No otra es la opinión de Hegel en Filosofía de la 
historia cuando dice que “nada ha quedado de los dos imperios ubicados sobre el 
Tigris y el Éufrates, salvo impresionantes montones de ladrillos”, y que el antiguo 
Egipto “existe únicamente bajo tierra, con sus mudos muertos”, con su “piedra 
muda de pirámides”.17 Al empatar, a través de lo pintoresco, la vitalidad de las 
ruinas americanas con las clásicas, Waldeck pretende legitimar la importancia que 
tienen las tierras de América Central en la historia de la humanidad y, correlativa-
mente, la importancia sustancial que, en el panorama científico europeo, encierra 
su propio testimonio.

Así, esta vitalidad de las ruinas se explica, de una parte, en el hecho supra-
subjetivo de que estimulan la conciencia histórica y en el subjetivo de excitar 
la imaginación, el pensamiento, la ensoñación del que las ve. Esta repercusión 
del efecto pintoresco en el observador hay que comprenderla en la estela del 
surgimiento de la estética. Las preguntas en torno al fenómeno artístico no 
nacen, evidentemente, en el siglo xviii: es en el Renacimiento cuando surgen 
los grandes tratados sobre la cuestión del arte y la belleza, y es en la filosofía 
racionalista del xvii cuando el hecho de la creación artística comienza a escapar 
del exclusivo dominio racional hacia un principio esquivo, subjetivo como es el 
“gusto”. Pero en el siglo xviii, con textos como Estética, de Baumgarten, Historia 
del arte en la Antigüedad, de Winckelmann o los Salones, de Diderot, la reflexión 
en torno al arte se vuelve más sistemática y, especialmente, autoconsciente de su 
entidad gracias a una fuerte conciencia artística crítica. Para empezar, el término 
“estética”, concebido por Baumgarten, especifica que la disciplina se ocupa de 
hechos de la sensibilidad (aistheta) y no de hechos del entendimiento (noeta). 
Sin embargo, Baumgarten, siguiendo a Leibniz, ve en la estética una indagación 
sistemática del arte y de lo bello que tiene, como ocurre con la ciencia, el objeto 
de alcanzar explicaciones y conocimientos constantes. La diferencia, apuntalada 
por esta consideración autónoma del arte, es que este conocimiento no es de 
orden intelectual sino, para usar el término contemporáneo, “moral”. El ámbito 
del arte se define, con el surgimiento de la estética, en el marco de las ciencias 

16  Humboldt, 1852, 6.
17  Hegel, 2008, 94.



23

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

morales, como la historia o la política, ciencias que atienden todo lo que no es 
puramente físico en el hombre y en su entorno, todo, en definitiva, lo que atañe a 
la dimensión subjetiva. Así, las obras de arte deben despertar las pasiones, los sen-
timientos y la imaginación del público con alguna finalidad práctica o emotiva.

Dos consecuencias nos interesa destacar aquí de esta indagación sistemática en 
torno a la práctica y finalidad del arte que surge en el xviii: primero, según se va 
desprendiendo la estética de la facultad humana meramente racional y se va acer-
cando a otras como el sentimiento o la imaginación, se va acentuando la condición 
subjetiva del hecho artístico y admitiendo, en consecuencia, cierta variabilidad en 
los juicios de gusto. Esto será trascendente para el arte, porque es a partir de ese 
momento que comienza a divorciarse de la consideración normativa de lo bello 
en términos de perfección clásica para acercarse a una concepción moderna que 
abarca lo inacabado, la deformidad, lo característico, lo sugerido, la variablidad, 
rasgos todos que atañen, como vimos, a una nueva manera de concebir la natu-
raleza. Segundo, con la estética, la belleza deja de ser una categoría central como 
había sido hasta ese momento y comienza a compartir con otras la definición de lo 
estético. Una de estas categorías es lo sublime, la otra lo pintoresco.

El estímulo de la imaginación que el pintoresquismo conlleva tiene muchos 
y muy variados objetos.18 En el ámbito de los viajes arqueológicos como es el 
de Waldeck, colabora en excitar la imaginación histórica para recomponer un 
escenario pretérito desde unos restos presentes. El estímulo de la emoción es, 
en contraparte, menos variado. Una escena pintoresca, a pesar de tener ciertos 
rasgos sublimantes, no excita las pasiones en grado extremo, sino que genera pla-
cer en la contemplación del escenario representado, procura deleitar visualmente. 
Dice Humboldt en Tableaux de la nature:

Quoi de plus pittoresque que les fougères arborescentes, qui, aux Mexique, étendent leurs 
feuilles d’un tissu léger, au-dessus des chênes à feuille de laurier? Quoi de plus charmant 
qu’un massif de bananiers ombragé par des bambous? C’est a l’artiste qu’il appartient 
d’anatomiser ces groupes eux-mêmes [...].19

Este deleite se desprende, como indica el adjetivo “charmant” que elige Hum-
boldt para definir el efecto de lo pintoresco, de lo encantador. Lo pintoresco, así, 
no produce un placer derivado de la belleza de un paisaje, sino de lo “encanta-
dor” del mismo, de lo agradable, placer que se traduce en una sensación calma, 
complaciente, tranquila, suave, despojada en definitiva, de todo aquello que 
pueda conmover el espíritu del observador fuertemente, violentamente, como 
ocurre con lo sublime. Y es por esta razón que las descripciones pintorescas 

18  Como sostiene Humboldt, en medio de un paisaje pintoresco la imaginación de los hombres 
“halla en qué ejercitar libremente un poder creador” (1828, 6).

19  Humboldt, 1828, 50.



24

carolina depetris

resultarán un auxiliar fundamental para amenizar los tratados de ciencias y lograr 
así una recepción más amplia de los mismos:

Indeed geography, as a science, has the disadvantage common to all other sciences, of being, 
when abstractly treated, dry and uninteresting to all but those who love it for itself; and 
it would, therefore, like all other sciences, be cultivated but by a very few, were it not 
associated with attractive accesories; of which the principal is picturesque description.20

Arte natural y ciencia objetiva

Mencionamos que, a partir del siglo xviii, ciencia y arte se solapan con frecuen-
cia. Waldeck apela permanentemente en su discurso a un trabajo de observación 
imparcial y de razonamiento inductivo como únicas vías para desentrañar el mis-
terio del origen de las ruinas de América Central. Este trabajo de corte científico 
va acompañado de uno estético que, hasta el momento, parece contradecir estos 
principios epistemológicos. ¿Cómo puede, entonces, un arte que estimula la ima-
ginación y la sensibilidad del receptor ser útil para las representaciones fieles que 
necesita una ciencia realista y objetiva? ¿Cómo se da esta relación entre ciencia 
y arte a través de lo pintoresco? Una primera clave para alcanzar una respuesta a 
esta interrogante la encontramos en Humboldt.

La obra científica de Humboldt está guiada por una consideración organicista 
del mundo que lo lleva continuamente a buscar la conexión general que cada 
fenómeno físico tiene en la naturaleza entendida como un todo integrador.21 
Esta búsqueda del nexo que une a los distintos seres en una totalidad vinculante 
tiñe tanto sus estudios del mundo físico como la forma en que se representa ese 
saber en la escritura y en la pintura. Así como, por ejemplo, las descripciones 
fisonómicas de las plantas del trópico conducen, en Humboldt, a la configu-
ración estética del paisaje tropical y en el trazado de sus rasgos característicos 
(colosal, exuberante, sublimante, melancólico, fecundo, variado, despojado de 
referencias históricas, solitario, etc.), así Humboldt va desde una primera sensa-
ción estética del mundo físico a una reflexión sistemática de orden científico.22 
La unión de arte y ciencia supone, para Humboldt, una parte fundamental 
en el proceso de comprensión racional de los fenómenos, ya que el disfrute 
intuitivo, subjetivo de la naturaleza es el disparador de una especulación más 

20  Jackson, 1835: 381.
21  “La naturaleza considerada racionalmente, es decir, sometida en su conjunto al trabajo del 

pensamiento, es la unidad en la diversidad de los fenómenos, la armonía entre las cosas creadas 
desemejantes por su forma, por su constitución propia y por las fuerzas que las animan; es el todo 
animado de un soplo de vida. El resultado más importante de un estudio racional de la naturaleza 
es comprender la unidad y la armonía en este inmenso conjunto de cosas y de fuerzas [...]” (Hum-
boldt, 1852, 3).

22 P ara Humboldt el paisaje tiene una importancia científica cardinal, ya que entiende es “la 
configuración de la superficie del globo en una región determinada” (1852, 4).



25

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

sistemática y metódica. Para dar una idea exacta de esa realidad que se dispone a 
analizar, comprender y explicar, el científico necesita de una imagen artística de 
la naturaleza y de sus componentes: “C’est à l’artiste qu’il appartient d’anatomiser 
ces groupes eux-mêmes; sous sa main, le grand tableau de la nature se décomposera en 
quelques traits simples [...]”.23

Del mismo modo, el pintor o el poeta del paisaje necesita conocer en detalle 
la fisonomía de cada elemento que compone el cuadro representado, debe, como 
el científico, poner orden en la abrumadora diversidad y componer una visión 
verdadera, esto es característica, del paisaje representado: “Qu’il serait intéressant 
et instructif pour le peintre de paysages, l’ouvrage qui répresenterait les seize formes 
principales de végétaux, d’abord isolées, puis en contraste les unes avec les autres”.24 
Hay una estrecha relación vinculante entre arte y ciencia en la concepción episte-
mológica de Humboldt: su fisonomía es estética tanto como su idea de la estética 
es fisonómica, y ambos modos colaboran en el estudio de cada parte del mundo 
físico que integra en un cuadro total, verídico, de la naturaleza. Este vínculo está 
también muy presente en Waldeck. En carta al doctor Francesco Corroy sostiene: 
“je m’occuperais des plants et des vues pittoresques qui ne contribuent pas peu à faire 
connaître des lieux qui sont attrayans et offrent un aspect plein d’une sauvage majesté; 
c’est une nature neuve pour le public européen”.25

La preceptiva pintoresca, lo dijimos, se distancia de la clásica cuando comienza 
a valorar la naturaleza en sí misma, liberada del control de un formalismo idea-
lizante y de una función secundaria en las composiciones. Este giro dio pie a un 
cambio en el paradigma estético, que pasó de estar regido por un fuerte idealismo 
a estarlo por un igualmente marcado naturalismo nutrido de un acercamiento 
sensitivo, especialmente visual, al entorno. De modo que lo pintoresco es, en 
primer término, un arte de “observación”: surge de la mirada del natural y se 
proyecta en una escena destinada a ser observada.

Esta distancia visual que pone un arte entendido como escena de orden natural 
tiene dos derivaciones: aunque el efecto pintoresco apunta a estimular la imagina-
ción y la emoción del sujeto, en el nuevo orden que implica la estética parte en 
realidad de un naturalismo de orden objetivo que deviene en una representación 
fuertemente mimética. Lo que el arte pintoresco pretende es que una escena 
artística muestre la naturaleza “tal como es”, y es ese nuevo orden natural, es 
esa realidad despojada de idealismo la que conmueve la emoción del espectador. 
Waldeck sintetiza este orden de representación pintoresco en una frase: “lo que vi 
lo he reproducido en forma fiel, sin charlatanismo como sin idea preconcebida. 
Aunque no fuese más que por la exactitud escrupulosa de mis dibujos, creería 
haber cooperado útilmente a la solución de estos interesantes problemas”.26

23  Humboldt, 1828, 50.
24  Humboldt, 1828, 49.
25  Waldeck, 1835, 177.
26  Waldeck, op. cit., 244.



26

carolina depetris

Hay, no obstante, una fuerte tensión entre estas declaraciones epistemológicas de 
Waldeck, junto con los trazados de planos o la disección de los edificios en detalles 
minuciosos que realiza (láminas 4 y 5) y, por ejemplo, una figura cruzada de brazos 
de la pirámide del Adivino, más cercana a los pilares cariátides de la tumba de 
Osimandias que aparecen en Description de l’Égypte que a una geométrica figura del 
estilo Puuc (lámina 6).

En el orden gráfico, y también verbal como se desprende de la adjetivación 
que hace de las ruinas o de la descripción de las mismas, aparecen muchos indi-
cios que violan el dictado de un escueto realismo, pero Waldeck insiste en su 
testimonio y en sus cartas en acentuar la imparcialidad que marca la distancia 
observador-observado en su viaje por Yucatán. Esta distancia epistemológica 
empata con el voyeurismo estético que impulsa el pintoresquismo y que acorta, 
paradójicamente, la distancia entre la realidad natural y su representación conso-
lidando el valor de certidumbre cifrado en la “fidelidad”. Cuanto más amplia sea 
la distancia entre observador y objeto, más cerca estará el objeto de su realidad, 
de su naturalidad.

Ocurre también que la incorporación del paso del tiempo a la composición, cuyo 
motivo más completo, vimos, son las ruinas, es una estrategia para acentuar la “natu-
ralidad” de la misma, de acentuar la potencia mimética en relación con la realidad de 
la naturaleza observada. Dice Townsend: “A formal garden could be made to keep its 
shape by constant care. A natural landscape depends on trees that grow, roads and houses 
that are used and change with time”.27 Potenciar este valor veraz de “lo natural” reper-
cute en la omisión del hecho básico de que se trata de una composición: un cuadro 

27  Townsend, 1997, 367.

Lámina 4. Estudio de una parte del templo de los asterismos. 
Frédéric de Waldeck. Voyage pittoresque.



27

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

Lá
m

in
a 

5.
 M

ap
a 

y 
pl

an
o 

de
 u

na
 p

ar
te

 d
e 

la
s r

ui
na

s 
de

 It
za

la
na

. F
ré

dé
ric

 d
e 

W
al

de
ck

. V
oy

ag
e 

pi
tto

re
sq

ue
.

Lá
m

in
a 

6:
 E

st
ud

io
 d

e 
un

a 
pa

rt
e 

de
 la

 
pi

rá
m

id
e 

de
 K

in
gs

bo
ro

ug
h.

 F
ré

dé
ric

 
de

 W
al

de
ck

. V
oy

ag
e 

pi
tto

re
sq

ue
.



28

carolina depetris

paisajístico, nutrido de observaciones metódicas propias o de descripciones cien-
tíficas de botánicos o geógrafos, está tan cerca de la realidad que, en retribución, 
sirve al científico para explicar sistemáticamente esa realidad. Con el jardín, esta 
distancia se acorta todavía más. La retroalimentación que existe entre arte y cien-
cia a través del pintoresquismo está sustentada en esta enorme potencia mimética 
de una naturaleza supuestamente objetiva, y esa fidelidad hacia el natural es lo 
que guía una ciencia y un arte que continuamente proclaman para alcanzar valor 
de certidumbre los principios epistémicos de inducción e imparcialidad.

Pero ¿hasta qué punto la naturaleza guía fielmente al arte y permite que éste sea 
útil a la ciencia? El ojo pintoresco es un ojo entrenado para buscar escenas pictóricas 
en la naturaleza, de modo que, aunque la escena responde a una mímesis de orden 
natural, la naturaleza es aprehendida con base en ciertos modelos pictóricos decla-
rados. Un ejemplo de esta reconfiguración pictórica en lo natural lo encontramos 
en el “Claude glass”, uno de los instrumentos preferidos de los viajeros pintorescos 
y de los pintores paisajistas en general. Se trata de un espejo ligeramente convexo, 
de superficie entintada de colores oscuros, de unas cuatro pulgadas de diámetro, 
con marco negro, que se portaba como una libreta. Este espejo tenía la cualidad de 
abstraer el objeto reflejado de su entorno y, debido a su coloración, la escena desta-
cada adquiría una cualidad pictórica muy similar a los paisajes de Claude Lorrain.

La relación que establece el pintoresquismo entre naturaleza y arte, entre el 
original y su copia, es un nudo gordiano que se resuelve si pensamos lo pinto-
resco como una categoría verosímil de orden realista: lo pintoresco representa 
lo natural como algo susceptible de ser tomado como el natural. Por eso es 
una categoría estética muy adecuada para acompañar los viajes en donde media una 
cuestión cognitiva: estos continuos pasajes de la naturaleza al cuadro y del cuadro 
a la naturaleza son disimulados por una fuerte ilusión referencial que indica que 
lo representado es tan verídico como lo real. Como sostiene el Coronel Jackson al 
defender el uso de la descripciones pintorescas en la ciencia geográfica, “a single 
picturesque description [...] brought [the object] palpably before our eyes” y, como 
sostiene Watkin, “makes believe”.28

La reflexión filosófica acerca del sentido de la historia generó una alteración 
profunda en la experiencia viajera, cambio que supondrá, con la fascinación que 
nace por las civilizaciones antiguas, una vivencia no de espacio, sino de tiempo. 
Viajar, a partir del siglo xviii, será seguir el rastro de una línea cronológica que 
conduce hacia el pasado donde están concentradas las claves de las respuestas a 
aquellas preguntas que ocupaban a la filosofía de la historia: cuál es el origen de 
la humanidad, cuál es el origen de las civilizaciones, cuál es el origen de la histo-
ria. Éste y no otro es el cometido de Waldeck con las civilizaciones de América 
Central. Se suma, entonces, al fuerte realismo que sostiene esta categoría, esta otra 
razón al porqué realizar un viaje pintoresco parece ser el justo complemento de 

28  Jackson, 1835, 338.



29

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

un viaje arqueológico: sólo el “ojo pintoresco”, como lo llamó Gilpin, frente a la 
concepción clásica, incluso frente a la estética sublime, permite representar el paso 
del tiempo. Una estética pintoresca, entonces, es el atinado modelo artístico para 
recomponer fielmente el pasado en la imaginación científica del viajero.



30

carolina depetris

Bibliografía

Assunto, Rosario
1989	 Naturaleza y razón en la estética del setecientos. Madrid, La Balsa de la Medusa/

Visor.

Batey, Mavis
1994	 “The picturesque: an overview”, Garden History 22 (2): 121-132.

Bunkse, Edmunds V.
1981	 “Humboldt and an Aesthetic Tradition in Geography”, Geographical Review 71 

(2): 127-146.

Buzard, James
2002 	 “The Grand Tour and after (1660-1840)”, The Cambridge Companion to Travel 

Writing, pp. 37-52. Peter Hulme and Tim Youngs (eds). Cambridge, Cambridge 
University Press.

Diener, Pablo
2006	 “El México pintoresco”, Artes de México. Pintor viajero del siglo XIX. Carl Nebel 

80: 34-47.

Hegel, Georg W.
2008	 Filosofía de la Historia. Buenos Aires, Editorial Claridad.

Humboldt, Alexander de
1828	 Tableaux de la nature. Gide Fils, Paris.
1852	 Cosmos o Ensayo de una descripción física del mundo. Madrid, Imprenta de D. 

José Trujillo.

Hussey, Christopher
1967	 The Picturesque. Studies in a point of view. London, Frank Cass and Co.

Jackson, Colonel
1835 	 “On Picturesque Description in Books of Travels”, The Journal of the Royal Geo-

graphical Society 5: 381-387.

Leask, Nigel
2002	 Curiosity and Aesthetics of Travel Writing 1770-1840. Oxford, Oxford University 

Press.

Marshall, David
2002	 “The problem of the picturesque”, Eighteenth-Century Studies 35 (3): 413-437.

Milani, Raffaele
2007	 El arte del paisaje. Madrid, Biblioteca Nueva.



31

arte y ciencia en el viaje pintoresco de frédéric de waldeck

Negri, Renzo
1965	 Gusto e poesia delle rovine in Italia fra el sette e l’ottocento. Milano, Casa Editrice 

Ceschina.

Panofsky, Erwin
1995	 Idea. Madrid, Cátedra.

Robinson, Sidney K.
1991	 Inquiry into the Picturesque. Chicago, The University of Chicago Press.

Townsend, Dabney
1997	 “The Picturesque”, The Journal of Aesthetics and Art Criticism 55 (4): 365-376.

Waldeck, Frédéric de
1835	 “Extrait de quelques lettres de M. Jean Frédéric Waldeck à M. le docteur Fran-

cesco Corroy, à Tabasco”, Bulletin de la Société de Géographie de Paris 19-24: 
175-179.

1838	 Voyage pittoresque et archeologique dans la province d’Yucatan (Amerique Centrale), 
pendant les années 1834 et 1836. Paris, Bellizard Dufour et Co.

1996	 Viaje pintoresco y arqueológico a la Provincia de Yucatán, 1834 y 1836. México, 
CONACULTA.

Walpole, Horace
2005	 El arte de los jardines modernos. Madrid, Siruela.

Watkin, David
1982	 The English Vision. The Picturesque in Architecture, Landscape Garden Design. 

Nueva York, Icon Editions.




