Peninsula
vol. IV, ndm. 2
OTONO DE 2009

ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO
DE FREDERIC DE WALDECK

CAROLINA DEPETRIS
CEPHCIS, UNAM

Cuando Jean Frédéric de Waldeck llega a México en 1825, lo hace convencido
de que arriba no a un mundo nuevo, sino a uno antiguo. Waldeck, sabemos, fue
lector de Humboldt, tuvo incluso contacto personal con él, y no desestima, a
pesar de las criticas que dirige al trabajo del prusiano, su esfuerzo por demostrar,
en medio de la polémica sobre el Nuevo Mundo, que América es tan antigua
como Egipto o India. De modo que ya en Waldeck opera una “temporalizacién”
del viaje: ir hacia tierras reconditas guiado no por el trinsito geogrifico sino por
una traslacién hacia la historia pretérita del lugar.

Acompanado por el sustrato critico que inauguran las indagaciones acerca de
la historia de la humanidad formuladas desde la filosofia con pensadores como
Herder o Hegel, Waldeck recorre la peninsula de Yucatdn con el cometido de
recomponer el pasado del lugar.! La aventura que encara tiene dos objetivos decla-
rados: “el examen y la reproduccion rigurosa de las ruinas de la América Central”.?
El primero pretende revelar el misterio acerca del origen de las construcciones
y de los pueblos mayas y obedece a la condicién arqueoldgica de su viaje que
anuncia en el titulo del libro.” El segundo consiste en representar esos vestigios
con veracidad. Esto dice hacerlo como “artista concienzudo” que se ha dedicado a
“exponer fielmente” lo que ha estudiado “con paciencia y amor”, y que ha abierto
asi la “verdadera via” para que otros puedan lograr “descubrimientos serios” en la
regién.* De modo que, en su condicién de “artista y observador”,’ este segundo

! El viaje de Waldeck coincide en el tiempo con el desarrollo de la filosofia de la historia, dis-
ciplina que permitird cuestionar y analizar el sujeto histdrico, el origen y destino de la historia, en
términos criticos.

2 Waldeck, 1996, 46. Las cursivas son nuestras.

3 Voyage pittoresque et archeologique dans la province d’Yucatan (Amerique Centrale), pendant les
années 1834 et 1836.

* Waldeck, op. cit., 46.

> Waldeck, op. cit., 48.

FECHA DE RECEPCION: 7 DE ENERO DE 2010

FECHA DE DICTAMEN: 27 DE ABRIL DE 2010



CAROLINA DEPETRIS

cometido aparece, de una parte, como auxiliar del conocimiento cientifico vy,
de otra, empata con la condicién estética de su derrotero cifrada en el uso del
vocablo “pintoresco” en el titulo. Ambos propdsitos, sostiene a lo largo de su
testimonio, los cumple con claridad, con exactitud, con conciencia, con impar-
cialidad y sin concepciones a priori. Asi, arqueologia y estética condicionan el
objetivo del viaje de Waldeck en el tiempo, asociacién que no es casual en 1836
ya que, por esos afos, especialmente en los estudios geograficos y naturales, arte
y ciencia se solapan continuamente. En este trabajo me propongo analizar cémo
es la morfologia de lo pintoresco, y cémo y por qué resulta para Waldeck una
categoria estética adecuada para la episteme cientifica de su viaje.

LA NATURALEZA COMO ARTE: LO PINTORESCO

En el siglo xviir y a lo largo del xix comienzan a ser muy frecuentes los libros
titulados “viajes pintorescos”, en donde los viajeros dan a conocer de forma verbal
y grafica realidades que resultan distantes y extrafas a un publico mayormente
europeo, bastante amplio, no necesariamente especialista pero si interesado. En la
introduccién de su Voyage pittoresque er archéologique dans la partie la plus inte-
resante du Mexique, Carl Nebel sostiene que, junto al atractivo cientifico de una
region, no hay que menospreciar su aspecto pintoresco ya que “no todo el mundo
es gebgrafo, botdnico, mineralogista, etcétera, pero todo el mundo es curioso”.

Al viaje de Nebel por México y al Voyage pittoresque et archéologique de Wal-
deck, podemos sumar, sélo a modo de muestra, América pintoresca, descripcion de
viajes al nuevo continente, de Carlos Wiener, Doctor Chevaux, Desiré Charnay y
otros; Voyage pittoresque dans le Brésil, de Johann Moritz Rugendas; Voyage pitro-
resque dans les grands déserts du Nouwveau Monde, de Emmanuel Henri Dieudonné
Domenech; Voyage pittoresque autour du monde, de Jules Sébastien Cesar Dumont
d’Urville; Atlas pittoresque du voyage: Vues des cordilléres, de Alexander von
Humboldt; Voyage pittoresque & Naples et en Sicile, de Jean Claude Richard de
Saint Non; etc.

Lo pintoresco empata muy bien con los viajes desde su origen. Se desarrolla ple-
namente a raiz de que los jévenes ingleses, a causa del malestar entre Gran Bretana
y la Francia napolednica, dejaron de cruzar al continente para vivir la experiencia
inicidtica del Grand Tour. Forzados a permanecer en la isla, comenzaron a fasci-
narse por la parte celta de Gran Bretaia y a viajar por las Highlands escocesas,
lo que dio lugar al desarrollo del vocablo “pintoresco” que no sélo designé estas
experiencias viajeras, sino que afecté la forma de viajar y representar esos derro-
teros. El reverendo William Gilpin, quien impulsé el debate estético en torno a
lo pintoresco en Observations on the River Wye, and Several Parts of South Wales,
etc., Relative Chiefly to Picturesque Beauty; made in the Summer of the Year 1770,

¢ Citado en Diener 2006, 37.

14



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

publicado en 1782, exhorta a los viajeros a contemplar “zhe face of the country
by the rules of picturesque beaury”.” Estos viajeros pintorescos estaban fuertemente
estimulados por la bisqueda de un pasado épico propio siguiendo el rastro de
Ossian, personaje que comenzé a ser conocido en Europa después de que, en
1762, el poeta escocés James Macpherson descubriera y tradujera unos supuestos
poemas épicos galeses, publicados como Fingal y Temora, escritos por aquél en el
siglo 1. De modo que el viaje pintoresco estd condicionado, desde el comienzo,
por una melancolia de pasado, por una busqueda de lo pretérito. A esto se suma
el cambio desde una contemplacién del entorno de las ciudades, especialmente de
Italia, como si fuesen museos al aire libre por los jévenes viajeros del Grand Tour,
a una percepcion estética del entorno natural. La naturaleza comienza asi a verse
como un “cuadro vivo” que proyecta idénticos efectos que los “cuadros muertos”
de los museos en el dnimo y en la imaginacién del viajero-espectador.

A partir de esta contemplacidn especifica de la naturaleza viajada se define la
acepcién mds inmediata del término: “pintoresco” es lo susceptible de ser pin-
tado. Una realidad natural definida como pintoresca es, entonces, una realidad
que se representa y presenta como si fuese una composicién pictérica. Los viajes
pintorescos fueron, sin duda, un género 4 /a page en Europa en la segunda mitad
del siglo xviir y primeras décadas del x1x, pero esta condicién pictdrica que encie-
rran sugiere que estaban concebidos en torno a una manera concreta de parcelar
y configurar lo viajado en “escenas” naturales para ser mostradas y para ser vistas
tal como se compone y observa un cuadro. Como modo de observacién y repre-
sentacion lo pintoresco, entonces, abreva de la siempre dificil relacién entre arte
y naturaleza.

Desde el desarrollo de la ciencia moderna, incluso desde sus primeros timidos
inicios en el Renacimiento y hasta el surgimiento de lo pintoresco, la naturaleza
habia sido considerada en la ciencia (y siempre fuera del dmbito teoldgico, por
supuesto) como un mecanismo que sigue ciertas leyes de funcionamiento fisico
objetivas, y en el arte mayormente como subsidiario en una composicién plastica,
es decir, como fondo o como alegoria.® A partir de la segunda mitad del siglo xviir
cambia el dngulo de percepcién del arte y comienza a ser comprendida como
una composicién con valor intrinseco. Concebir a la naturaleza como arte tendrd
enormes implicaciones en el desarrollo de la estética como disciplina critica y
también en el dmbito gnoseoldgico, tanto cientifico como filoséfico. Una de las
implicaciones mds revolucionarias de este giro para la historia del pensamiento
humano serd la traduccién de la contemplacién del mundo exterior en una de

7 Citado en Buzard, 2002, 45.

8 No ocurre lo mismo en el plano de la especulacién teérica y de los estudios pricticos
de dibujo, en donde el estudio razonado de la naturaleza es fundamental en el Renacimiento.
La tension l6gica, sin embargo, entre una acepcién mimética de la naturaleza y su “mejoramiento”
aplicando de forma racional los cdnones cldsicos es algo que escapa a la reflexién teédrica de este
periodo, como bien lo sefala Panofsky en Idea (pp. 45 y ss.).

15



CAROLINA DEPETRIS

indole subjetiva y viceversa, y la consecuente integracién de la imaginacién como
facultad critica en los procesos gnoseolégicos. En definitiva, el Romanticismo.
Una consecuencia légica de esta nueva concepcidn estética de la naturaleza es
el desarrollo del arte del paisaje, muy presente en la pintura, en la poesia, en las
descripciones de los apuntes de viaje (cientificos o no), en la escenografia teatral
y, muy especialmente, en la jardinerfa, arte en donde la distincién entre soporte y
obra estd muy diluida, motivo por el cual serd fundamental en el pintoresquismo.
En la jardineria, este arte del paisaje concebido por un “picturesque eye”, como
sostiene Gilpin, supone en la base construir un jardin que siga los principios del
arte pictérico, hacer que el jardin se asemeje a una pintura. El juego mimético es
doble: el jardin reproduce las reproducciones de la naturaleza de la pintura de paisaje,
especialmente las composiciones de Nicolas Poussin, Claude Lorrain y Salvatore
Rosa. Pero, y esto es sumamente importante para nosotros, el jardin —y con ¢él
todo arte del paisaje—, acentda en este juego de espejos el valor “natural” de la
escena creada, soslayando siempre el hecho de que efectivamente existe este cru-
zamiento mimético entre arte y naturaleza. De modo que un jardin pintoresco,
un paisaje pintoresco, una descripcién pintoresca se nutren de referentes pictdricos
concretos y declarados ademds por los criticos ingleses que con sus tratados defi-
nieron la categoria, pero simulan mostrarnos una naturaleza despojada de referente,
una naturaleza natural, una naturaleza real. En el jardin, incluso, se simula el hecho
de “mostrar” gracias a una ilusién de mimesis extrema: el jardin, configurado esen-
cialmente con elementos naturales (vegetacion, agua y piedras), es la naturaleza.
Este “efecto de realidad” del paisaje pintoresco queda claramente expuesto en
El arte de los jardines modernos (1780), de Horace Walpole. Walpole, uno de los
grandes defensores de la estética pintoresca, siguiendo la retérica antitética de la
Querelle entre antiguos y modernos, opone el jardin “moderno” inglés al jardin
cldsico romano, al jardin francés y al jardin chino.” La confrontacién descansa en
esta problemadtica relacién arte/ naturaleza: para Walpole, en el jardin moderno,
como en el paisaje moderno, artistico es aquello que oculta su arte y revela su
naturalidad. Asi, mds artistico es un paisaje cuanto mds se asimila a la naturaleza
y mds artificioso es cuanto mds estd ornamentado y enriquecido por el arte. Arti-
ficiosos son, entonces, los jardines barrocos franceses, con sus declives, terrazas,
escalinatas, avenidas de drboles y arbustos recortados, con sus jarrones, obeliscos
y demds ornatos, con surtidores y fuentes de marmol, con bordados de parterre
que obsesionan tanto la simetria como la perspectiva. Opuestos a la naturaleza,
estos jardines tienen, segin Walpole, su correlato pictérico en los paisajes de Wat-
teau y Durfé. En contraparte, los modelos pictéricos del jardin moderno estdn en
Gaspar y en Claude Lorrain porque, como en sus cuadros, en el jardin inglés la

? A finales del xvii1, Walpole se suma, en realidad, a otros pensadores ingleses de principios de
siglo que opusieron el jardin artificial al natural. Shaftesbury, en The Moralist (1709), sostiene que
una escena natural debe efectivamente representar a la naturaleza en toda su rudeza e irregularidad.

16



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

belleza artistica radica en la irregularidad natural y no en la “pesada e insistente
regularidad” de los jardines franceses. En la estética moderna, el arte del paisaje
“detesta la linea recta” tanto como la evita la “silueta graciosa y espontdnea de la
naturaleza’, esencialmente irregular, invasiva de toda simetria. En estos paisajes
“todo es grande y extrafio y primitivo; los paseos no parecen disefiados, sino
abiertos a través del bosque de pinos; y el estilo del conjunto es [...] grandioso, y
estd concebido con [...] serio aire de extensidn salvaje y sin cultivar”. Tan estre-
chamente ligado estd a la naturaleza este tipo de paisaje, que incluso William
Kent, por seguirla, la imité “con tal fortuna que empezd a pensar que todas las
obras de ésta eran igualmente susceptibles de ser imitadas” y plantd en el jardin
de Kensington “drboles secos para dar un mayor aire de veracidad al escenario”."’

Ademis de definir a la naturaleza como una entidad de rasgos rudos e irre-
gulares y al arte como un trabajo artificial de ordenamiento y pulido, todo el
tratado de Walpole sugiere que el jardin moderno no es un espacio para ser vivido,
sino para ser contemplado: “la belleza mds importante de todo jardin” estd en
“la perspectiva y los puntos de vista atractivos”.!" Este mismo cardcter visual del
jardin pintoresco lo resalta Uvedale Price en Essay on the Picturesque (1794), al
relatar c6mo Joshua Reynolds quedé profundamente perplejo cuando el pintor de
paisajes Wilson sefialé desde Richmond a unas “figuras” lejanas que no eran, como
el vocablo sugerfa a Reynolds, estatuas, sino un hombre y una mujer caminando.
Los seres humanos, dentro del paisaje pintoresco, son meras “figuras” en una com-
posicién y son, por lo general, personajes que tienen en el imaginario una fuerte
asimilacién con la naturaleza; en Europa serdn campesinos, en América serdn los
indios y tipos locales.

Vemos, entonces, que lo pintoresco estd conformado como categoria estética
sobre dos rasgos muy contradictorios: la composicién pintoresca sigue el dictado
de las leyes de lo natural, pero esa naturalidad tiene las cualidades de lo pictérico.
Vamos a repasar esto con detalle.

En 1756 aparece en el panorama de la reflexion estética una categoria que
revolucionard la preceptiva de orden cldsico definida por los principios de orden,
serenidad, claridad, simetria y proporcién que rigieron el arte desde el Rena-
cimiento. A raiz de la publicacién de Philosophical Enquiry unto the Origin of
our Ideas of the Sublime and Beautiful, Edmund Burke abre las puertas del arte
a todo aquello que no forma parte de una naturaleza racionalizada: lo excesivo,
lo oscuro, lo asimétrico, lo inarménico que excitan, a pesar de estar alejados
del canon clisico, un goce estético en el espectador, un goce contradictorio que
Burke define en el oximoron “dolor delicioso” o “placer negativo”. A partir del
tratado de Burke, lo sublime serd soporte de otras categorias artisticas que susci-

1 En lo que sigue ver Walpole, 2005, 23, 52, 21, 56, 51.
"' Walpole, op. cit., 57. Las “vistas” componen en general el ingrediente visual de los “viajes
pintorescos”.

17



CAROLINA DEPETRIS

tan placer estético a partir de objetos y realidades que lo clésico sistemdticamente
rechaza. En el costado negativo del goce, apuntalando la carga violenta y temible
de lo sublime, se desarrollardn la vertiente gética especialmente en arquitectura y
literatura, y el romanticismo oscuro; acentuando lo placentero de la experiencia
sublimante reposard lo pintoresco. La base de este cambio estd en una recon-
sideracién de lo que se entiende por “naturaleza” natural, como lo propio de
la naturaleza, es aquello que sigue el dictado de una concepcién no idealizada,
esto es, de una naturaleza en su esencia irregular, asimétrica, excesiva, variable.
Un paisaje pintoresco, entonces, en el marco de esta nueva preceptiva estética,
estd definido por una serie de elementos que destacan la condicién natural de
la escena: tendrd senderos retorcidos, malezas, vistas agrestes, drboles caidos o
fragmentados, raices expuestas, atmdsferas vaporosas, juegos de luces y sombras,
variaciones del paisaje subitas con la insercién de rocas, cascadas, rios, cabafas
o puentes, figuras humanas o animales que destacan el valor de lo rural y un
componente de crucial importancia para nosotros: ruinas. Estos rasgos forma-
les aparecen en esta vista pintoresca de Palenque realizada al éleo por Waldeck
(ldmina 1).

Las ruinas son, para Waldeck, el objeto primordial de su viaje porque en ellas
se encuentra cifrado el misterio de quiénes fueron los antiguos pobladores del
drea maya. Este interés cientifico por los restos de edificios de América Central
tiene su correlato en la esfera del arte ya que el gusto estético por las ruinas

Lémina 1. Vista pintoresca de Palenque realizada por Frédéric
de Waldeck. Biblioteca Nacional de Francia.

18



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

penetra de manera extraordinaria en la Europa dieciochesca y romdntica. Gracias
a los descubrimientos arqueoldgicos del sur de Italia, este gusto por el ruinismo
no sélo se desarrolla en la arqueologia, el coleccionismo o la anticuaria, que son
sus dmbitos naturales, sino en la pintura, en la novelistica gética y romdntica, en
la poesia, en los diarios de viajes, en la jardineria, en la escenografia operistica,
todos, en fin, soportes del pintoresquismo. Esta fascinacién por las ruinas hay
que pensarla en el marco del interés por el pasado y destino de la humanidad
y de sus civilizaciones que ocupa a la filoséfica de la historia. Asi como Oriente
aparece, desde este dngulo de referencia, como origen de la humanidad y su inclu-
sién en el mapa de reflexién de Europa impulsa una fuerte conciencia planetaria
que establece parentescos cercanos en realidades alejadas, las ruinas concentran
en ellas la inquietud sobre el origen y el final de los hombres y de sus sociedades.
Por eso, como motivo, son muy potentes para excitar la imaginacién histérica ya
que abarcan las tres dimensiones temporales: permiten imaginar a partir de frag-
mentos rocosos un esplendor pretérito y muestran también lo efimero de cada
grandeza presente en un futuro de inexorable decadencia, como queda manifiesto
en esta “Vista imaginaria de la Gran Galeria del Louvre en ruinas” (1796), cuadro
de uno de los maestros del ruinismo, Hubert Robert (ldmina 2).

Por estar, entonces, tan vinculadas a la preocupacién en torno al tiempo,
acompafan la percepcidén y representacién que nacen de los viajes “temporaliza-
dos” propios de la Ilustracién y del Romanticismo.

Lamina 2. Vista imaginaria de la Gran Galeria del Louvre
en ruinas, de Hubert Robert. Musée du Louvre.

19



CAROLINA DEPETRIS

Surgen también en un momento de la historia de la humanidad, y esto lo
veremos con detalle mds adelante, en que comienza a pensarse al arte y a la
belleza en términos sistemdticos con el surgimiento de la estética como disciplina.
Esta inquietud, sumada a la preponderancia que cobra el pasado como foco de
atencién cognitiva y estética, deriva en la fuerte conviccién de que las ruinas son
objeto de belleza: es un diczum del Romanticismo asumir que sélo en el pasado
estd la belleza, y los decadentes dirdn luego que “plus belle que la beauté est la
ruine de la beauré”, ambas convicciones derivadas en gran medida de la estética
pintoresca condicionada, como mencionamos, por una melancolia de pasado.'?
En este sentido, incorporar el motivo de las ruinas en las composiciones es un
recurso, como serd luego facetar los objetos en la vanguardia cubista, para incor-
porar la dimensién temporal a un arte atemporal como es la pintura. Asi consigue
el pintoresquismo, a través de la continua insercién de ruinas dispersas en el
paisaje natural, representar el paso del tiempo en una dimensién plana inmévil.

Ldmina 3. Vista del templo de la Cruz, en Palenque.
Frédéric de Waldeck. Biblioteca Nacional de Francia.

Ocurre también que esta “temporalizacion” de la escena por medio de las ruinas
que supera el estatismo de las representaciones pictéricas, pretende “naturalizar”
aquello que es producto, en esencia, de una construccién humana. Ejemplo de
ello lo encontramos en el mismo Waldeck quien, en sus pinturas, inserta las ruinas

12 Sostiene Townsend: “The picturesque is never shiny and new” (1997, 367).

20



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

en un escenario que conforma, a su vez, un paisaje natural con implicaciones
estéticas y morales que trasladardn el objeto de estudio del gabinete de observa-
cién al dmbito de las emociones y de la imaginacién tanto del viajero como de
sus lectores. Las ruinas son, para Waldeck, “misteriosas”, “colosales”, “hermosas”,
“soberbias”, siempre aparecen rodeadas de una vegetacién densa que oculta los
edificios a la vista, incluso sepulta ciudades enteras “que nadie ha visitado toda-
via” y resalta, junto con juegos de luces y sombras, el efecto recondito, solemne,
melancoélico, mdgico que tienen (Idmina 3)."

Al ubicar las ruinas en medio de un escenario vivo de plantas, drboles y ani-
males, lo pintoresco consigue integrarlas en la dindmica general de la naturaleza.
El gran preceptor del pintoresquismo, Gilpin, sostiene que “a ruin is a sacred
thing. Rooted for ages in the soil; assimilated to it and become, as it were, a part of it;
we consider it as a work of nature, rather than of art’ M

Esta condicién “natural” de las ruinas pintorescas empata, en América Central,
con el hecho de integrarlas en un paisaje sublimante de indole tropical que, de
una parte, conmueve el 4nimo por su magnificencia y, de otro, estimula la imagi-
nacién histérica que procura recomponer el pasado. Dice Waldeck:

El aspecto de estas ruinas [Uxmal] es admirable a la hora en que el sol las inunda de
una luz espléndida; las sombras formadas por las salientes de los monumentos hacen
resaltar las ornamentaciones que las decoran y les dan un valor que no tienen cuando
los contrastes de luz y de sombra no existen. En la noche, a la claridad de la luna, el
efecto no es menos imponente: esas masas colosales, rodeadas de un silencio solemne
y medio envuelta en tinieblas, inspiran melancélicos ensuefios y llevan el pensamiento
hacia los lejanos tiempos en que una poblacién de extranas costumbres, de creencias
bérbaras, habitaba la gran ciudad cuyos restos hoy se pisan.”

Las ruinas americanas aparecen “vivas’ y esto por dos razones. Primero, su
“naturalizacién” repercute con idéntico efecto al que produce en el espectador un
paisaje natural. El paralelo entre esta descripcién citada de Waldeck y la siguiente
de un paisaje tropical apuntada por Humboldt es notable:

Si me fuera permitido entregarme a los recuerdos de viajes lejanos, sefialarfa entre los
goces que presentan las grandes escenas de la naturaleza, la calma y la majestad de esas
noches tropicales, cuando las estrellas, desprovistas de centelleo derraman una suave

3 Ver Waldeck, op. cit., 229, 169, 173, 236, 241, 229, 246. El contraste de luces y sombras es
otro componente fundamental de las escenas pintorescas, ya que destaca la cualidad pictérica de
la escena, aquella que tiene que ver con el color y no con la linea y el dibujo, como ocurre con el
arte cldsico. Es por ello que los momentos del dia y del aio que mds resaltan en las composiciones
pintorescas son aquellos que explotan al mdximo los juegos expresivos de luces y sombras sobre los
objetos: el amanecer o atardecer, y el otofio.

4 Citado en Watkin, 1982, 64.

5 Waldeck, op. cit., 229.

21



CAROLINA DEPETRIS

luz planetaria sobre la superficie blandamente agitada del océano [...]. Todo lo que
apenas perciben los sentidos, lo que los sitios romdnticos presentan de mds admirable,
puede ser un manantial de goces para el hombre; su imaginacién halla en qué ejercitar
libremente un poder creador.'®

Segundo, las ruinas americanas aparecen vivas en el escenario histérico de la
humanidad. Cuando Waldeck, al inicio de su libro, sostiene que Egipto estd ago-
tado, sigue en realidad la estela de pensamiento humboldtiano quien, a su vez,
sigue la distincién de Cuvier entre especies vivas y extintas para sostener la vita-
lidad de los monumentos del mundo griego clésico y la fosilizacion de las ruinas
de las altas culturas orientales. No otra es la opinién de Hegel en Filosofia de la
historia cuando dice que “nada ha quedado de los dos imperios ubicados sobre el
Tigris y el Eufrates, salvo impresionantes montones de ladrillos”, y que el antiguo
Egipto “existe unicamente bajo tierra, con sus mudos muertos”, con su “piedra
muda de pirdmides”."” Al empatar, a través de lo pintoresco, la vitalidad de las
ruinas americanas con las cldsicas, Waldeck pretende legitimar la importancia que
tienen las tierras de América Central en la historia de la humanidad y, correlativa-
mente, la importancia sustancial que, en el panorama cientifico europeo, encierra
su propio testimonio.

Asi, esta vitalidad de las ruinas se explica, de una parte, en el hecho supra-
subjetivo de que estimulan la conciencia histérica y en el subjetivo de excitar
la imaginacién, el pensamiento, la ensonacién del que las ve. Esta repercusién
del efecto pintoresco en el observador hay que comprenderla en la estela del
surgimiento de la estética. Las preguntas en torno al fenémeno artistico no
nacen, evidentemente, en el siglo xvin: es en el Renacimiento cuando surgen
los grandes tratados sobre la cuestién del arte y la belleza, y es en la filosofia
racionalista del xvir cuando el hecho de la creacién artistica comienza a escapar
del exclusivo dominio racional hacia un principio esquivo, subjetivo como es el
“gusto”. Pero en el siglo xv111, con textos como Estética, de Baumgarten, Historia
del arte en la Antigiiedad, de Winckelmann o los Salones, de Diderot, la reflexién
en torno al arte se vuelve mds sistemdtica y, especialmente, autoconsciente de su
entidad gracias a una fuerte conciencia artistica critica. Para empezar, el término
“estética’, concebido por Baumgarten, especifica que la disciplina se ocupa de
hechos de la sensibilidad (aistheta) y no de hechos del entendimiento (noeta).
Sin embargo, Baumgarten, siguiendo a Leibniz, ve en la estética una indagacién
sistemdtica del arte y de lo bello que tiene, como ocurre con la ciencia, el objeto
de alcanzar explicaciones y conocimientos constantes. La diferencia, apuntalada
por esta consideracién auténoma del arte, es que este conocimiento no es de
orden intelectual sino, para usar el término contempordneo, “moral”. El dmbito
del arte se define, con el surgimiento de la estética, en el marco de las ciencias

16 Humboldt, 1852, 6.
17 Hegel, 2008, 94.

22



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

morales, como la historia o la politica, ciencias que atienden todo lo que no es
puramente fisico en el hombre y en su entorno, todo, en definitiva, lo que atane a
la dimensién subjetiva. Asi, las obras de arte deben despertar las pasiones, los sen-
timientos y la imaginacién del publico con alguna finalidad préctica o emotiva.

Dos consecuencias nos interesa destacar aqui de esta indagacién sistemdtica en
torno a la prictica y finalidad del arte que surge en el xviIr: primero, segiin se va
desprendiendo la estética de la facultad humana meramente racional y se va acer-
cando a otras como el sentimiento o la imaginacidn, se va acentuando la condicién
subjetiva del hecho artistico y admitiendo, en consecuencia, cierta variabilidad en
los juicios de gusto. Esto serd trascendente para el arte, porque es a partir de ese
momento que comienza a divorciarse de la consideracién normativa de lo bello
en términos de perfeccién clésica para acercarse a una concepcién moderna que
abarca lo inacabado, la deformidad, lo caracteristico, lo sugerido, la variablidad,
rasgos todos que atafien, como vimos, a una nueva manera de concebir la natu-
raleza. Segundo, con la estética, la belleza deja de ser una categoria central como
habia sido hasta ese momento y comienza a compartir con otras la definicién de lo
estético. Una de estas categorias es lo sublime, la otra lo pintoresco.

El estimulo de la imaginacién que el pintoresquismo conlleva tiene muchos
y muy variados objetos.”® En el dmbito de los viajes arqueolégicos como es el
de Waldeck, colabora en excitar la imaginacién histérica para recomponer un
escenario pretérito desde unos restos presentes. El estimulo de la emocién es,
en contraparte, menos variado. Una escena pintoresca, a pesar de tener ciertos
rasgos sublimantes, no excita las pasiones en grado extremo, sino que genera pla-
cer en la contemplacién del escenario representado, procura deleitar visualmente.
Dice Humboldt en 7ableaux de la nature:

Quoi de plus pittoresque que les fougéres arborescentes, qui, aux Mexique, étendent leurs
Seuilles d'un tissu léger, au-dessus des chénes a feuille de laurier? Quoi de plus charmant

qu'un massif de bananiers ombragé par des bambous? Cest a lartiste qu’il appartient
19

d'anatomiser ces groupes eux-mémes |...]

Este deleite se desprende, como indica el adjetivo “charmant” que elige Hum-
boldt para definir el efecto de lo pintoresco, de lo encantador. Lo pintoresco, asi,
no produce un placer derivado de la belleza de un paisaje, sino de lo “encanta-
dor” del mismo, de lo agradable, placer que se traduce en una sensacién calma,
complaciente, tranquila, suave, despojada en definitiva, de todo aquello que
pueda conmover el espiritu del observador fuertemente, violentamente, como
ocurre con lo sublime. Y es por esta razén que las descripciones pintorescas

¥ Como sostiene Humboldt, en medio de un paisaje pintoresco la imaginacion de los hombres
“halla en qué ¢jercitar libremente un poder creador” (1828, 6).
1 Humboldt, 1828, 50.

23



CAROLINA DEPETRIS

resultardn un auxiliar fundamental para amenizar los tratados de ciencias y lograr
asi una recepcién mds amplia de los mismos:

Indeed geography, as a science, has the disadvantage common to all other sciences, of being,
when abstractly treated, dry and uninteresting to all but those who love it for itself; and
it would, therefore, like all other sciences, be cultivated but by a very few, were it not
associated with attractive accesories; of which the principal is picturesque description.”

ARTE NATURAL Y CIENCIA OBJETIVA

Mencionamos que, a partir del siglo xvi11, ciencia y arte se solapan con frecuen-
cia. Waldeck apela permanentemente en su discurso a un trabajo de observacién
imparcial y de razonamiento inductivo como unicas vias para desentrafiar el mis-
terio del origen de las ruinas de América Central. Este trabajo de corte cientifico
va acompafnado de uno estético que, hasta el momento, parece contradecir estos
principios epistemoldgicos. ;Cémo puede, entonces, un arte que estimula la ima-
ginacién y la sensibilidad del receptor ser util para las representaciones fieles que
necesita una ciencia realista y objetiva? ;Cémo se da esta relacién entre ciencia
y arte a través de lo pintoresco? Una primera clave para alcanzar una respuesta a
esta interrogante la encontramos en Humboldt.

La obra cientifica de Humboldt estd guiada por una consideracién organicista
del mundo que lo lleva continuamente a buscar la conexién general que cada
fenémeno fisico tiene en la naturaleza entendida como un todo integrador.!
Esta bisqueda del nexo que une a los distintos seres en una totalidad vinculante
tifie tanto sus estudios del mundo fisico como la forma en que se representa ese
saber en la escritura y en la pintura. Asi como, por ejemplo, las descripciones
fisonémicas de las plantas del trépico conducen, en Humboldt, a la configu-
racién estética del paisaje tropical y en el trazado de sus rasgos caracteristicos
(colosal, exuberante, sublimante, melancélico, fecundo, variado, despojado de
referencias histéricas, solitario, etc.), asi Humboldt va desde una primera sensa-
cién estética del mundo fisico a una reflexién sistemdtica de orden cientifico.?
La unién de arte y ciencia supone, para Humboldt, una parte fundamental
en el proceso de comprensién racional de los fenémenos, ya que el disfrute
intuitivo, subjetivo de la naturaleza es el disparador de una especulacién mds

2 Jackson, 1835: 381.

2! “La naturaleza considerada racionalmente, es decir, sometida en su conjunto al trabajo del
pensamiento, es la unidad en la diversidad de los fenémenos, la armonia entre las cosas creadas
desemejantes por su forma, por su constitucion propia y por las fuerzas que las animan; es el zodo
animado de un soplo de vida. El resultado mds importante de un estudio racional de la naturaleza
es comprender la unidad y la armonia en este inmenso conjunto de cosas y de fuerzas [...]” (Hum-
boldt, 1852, 3).

22 Para Humboldt el paisaje tiene una importancia cientifica cardinal, ya que entiende es “la
configuracién de la superficie del globo en una regién determinada” (1852, 4).

24



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

sistemdtica y metdédica. Para dar una idea exacta de esa realidad que se dispone a
analizar, comprender y explicar, el cientifico necesita de una imagen artistica de
la naturaleza y de sus componentes: “C'est a lartiste qu’il appartient danaromiser
ces groupes eux-mémes; sous sa main, le grand tableau de la nature se décomposera en
quelques traits simples [...]” %

Del mismo modo, el pintor o el poeta del paisaje necesita conocer en detalle
la fisonomia de cada elemento que compone el cuadro representado, debe, como
el cientifico, poner orden en la abrumadora diversidad y componer una visién
verdadera, esto es caracteristica, del paisaje representado: “Qu’i/ serait intéressant
et instructif pour le peintre de paysages, louvrage qui répresenterait les seize formes
principales de végétaux, dabord isolées, puis en contraste les unes avec les autres” **
Hay una estrecha relacién vinculante entre arte y ciencia en la concepcién episte-
moldgica de Humboldt: su fisonomia es estética tanto como su idea de la estética
es fisonémica, y ambos modos colaboran en el estudio de cada parte del mundo
fisico que integra en un cuadro total, veridico, de la naturaleza. Este vinculo estd
también muy presente en Waldeck. En carta al doctor Francesco Corroy sostiene:
“je mloccuperais des plants et des vues pittoresques qui ne contribuent pas peu a faire
connaitre des lieux qui sont attrayans et offrent un aspect plein d’une sauvage majesté;
cest une nature neuve pour le public européen” >

La preceptiva pintoresca, lo dijimos, se distancia de la cldsica cuando comienza
a valorar la naturaleza en si{ misma, liberada del control de un formalismo idea-
lizante y de una funcién secundaria en las composiciones. Este giro dio pie a un
cambio en el paradigma estético, que pasé de estar regido por un fuerte idealismo
a estarlo por un igualmente marcado naturalismo nutrido de un acercamiento
sensitivo, especialmente visual, al entorno. De modo que lo pintoresco es, en
primer término, un arte de “observacién”: surge de la mirada del natural y se
proyecta en una escena destinada a ser observada.

Esta distancia visual que pone un arte entendido como escena de orden natural
tiene dos derivaciones: aunque el efecto pintoresco apunta a estimular la imagina-
cién y la emocién del sujeto, en el nuevo orden que implica la estética parte en
realidad de un naturalismo de orden objetivo que deviene en una representacién
fuertemente mimética. Lo que el arte pintoresco pretende es que una escena
artistica muestre la naturaleza “tal como es”, y es ese nuevo orden natural, es
esa realidad despojada de idealismo la que conmueve la emocién del espectador.
Waldeck sintetiza este orden de representacién pintoresco en una frase: “lo que vi
lo he reproducido en forma fiel, sin charlatanismo como sin idea preconcebida.
Aunque no fuese mds que por la exactitud escrupulosa de mis dibujos, creeria

haber cooperado ttilmente a la solucién de estos interesantes problemas”.?

2 Humboldt, 1828, 50.
24 Humboldt, 1828, 49.
2 Waldeck, 1835, 177.

26 Waldeck, op. cit., 244.

25



CAROLINA DEPETRIS

Hay, no obstante, una fuerte tensién entre estas declaraciones epistemoldgicas de
Waldeck, junto con los trazados de planos o la diseccién de los edificios en detalles
minuciosos que realiza (ldminas 4 y 5) y, por ejemplo, una figura cruzada de brazos
de la pirdmide del Adivino, mds cercana a los pilares caridtides de la tumba de
Osimandias que aparecen en Description de I’Egypte que a una geométrica figura del
estilo Puuc (Idmina 6).

En el orden grifico, y también verbal como se desprende de la adjetivacién
que hace de las ruinas o de la descripcién de las mismas, aparecen muchos indi-
cios que violan el dictado de un escueto realismo, pero Waldeck insiste en su
testimonio y en sus cartas en acentuar la imparcialidad que marca la distancia
observador-observado en su viaje por Yucatdn. Esta distancia epistemoldgica
empata con el voyeurismo estético que impulsa el pintoresquismo y que acorta,
paradéjicamente, la distancia entre la realidad natural y su representacién conso-
lidando el valor de certidumbre cifrado en la “fidelidad”. Cuanto mds amplia sea
la distancia entre observador y objeto, mds cerca estard el objeto de su realidad,
de su naturalidad.

Ocurre también que la incorporacién del paso del tiempo a la composicién, cuyo
motivo mas completo, vimos, son las ruinas, es una estrategia para acentuar la “natu-
ralidad” de la misma, de acentuar la potencia mimética en relacién con la realidad de
la naturaleza observada. Dice Townsend: “A formal garden could be made to keep its
shape by constant care. A natural landscape depends on trees that grow, roads and houses
that are used and change with time”.*” Potenciar este valor veraz de “lo natural” reper-
cute en la omisién del hecho bésico de que se trata de una composicién: un cuadro

LLLL}
LT
LLTITY

Limina 4. Estudio de una parte del templo de los asterismos.

Frédéric de Waldeck. Voyage pittoresque.

27 Townsend, 1997, 367.



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

“onbsasor1rd 25vM0 PPN 2P
oL19p91] "ySnoroqs3ury] op aprwerd

e[ 9P o1red eun 9p OIpmsy :9 eUTWET

“anbsaao111d 23pfo/ “O9P[EA\ OP OLIPPIL] "BUB[RZI] OP
seurni sef op a11ed eun op oueld £ edepy *¢ euTWE

“EMVEVELLA CTUTOR €10 EIREV TR0 MVIL LT LIAVD

ey

1
1
1
!
|
|
1

}
i

I i,
ANERES!
il
=

!
I
il
i
i
i

27



CAROLINA DEPETRIS

paisajistico, nutrido de observaciones metddicas propias o de descripciones cien-
tificas de botdnicos o gedgrafos, estd tan cerca de la realidad que, en retribucién,
sirve al cientifico para explicar sistemdticamente esa realidad. Con el jardin, esta
distancia se acorta todavia mds. La retroalimentacién que existe entre arte y cien-
cia a través del pintoresquismo estd sustentada en esta enorme potencia mimética
de una naturaleza supuestamente objetiva, y esa fidelidad hacia el natural es lo
que gufa una ciencia y un arte que continuamente proclaman para alcanzar valor
de certidumbre los principios epistémicos de induccién e imparcialidad.

Pero ;hasta qué punto la naturaleza guia fielmente al arte y permite que éste sea
util a la ciencia? El ojo pintoresco es un ojo entrenado para buscar escenas pictdricas
en la naturaleza, de modo que, aunque la escena responde a una mimesis de orden
natural, la naturaleza es aprehendida con base en ciertos modelos pictéricos decla-
rados. Un ejemplo de esta reconfiguracién pictérica en lo natural lo encontramos
en el “Claude glass”, uno de los instrumentos preferidos de los viajeros pintorescos
y de los pintores paisajistas en general. Se trata de un espejo ligeramente convexo,
de superficie entintada de colores oscuros, de unas cuatro pulgadas de didmetro,
con marco negro, que se portaba como una libreta. Este espejo tenia la cualidad de
abstraer el objeto reflejado de su entorno y, debido a su coloracién, la escena desta-
cada adquiria una cualidad pictérica muy similar a los paisajes de Claude Lorrain.

La relacién que establece el pintoresquismo entre naturaleza y arte, entre el
original y su copia, es un nudo gordiano que se resuelve si pensamos lo pinto-
resco como una categoria verosimil de orden realista: lo pintoresco representa
lo natural como algo susceptible de ser tomado como el natural. Por eso es
una categoria estética muy adecuada para acompanar los viajes en donde media una
cuestién cognitiva: estos continuos pasajes de la naturaleza al cuadro y del cuadro
a la naturaleza son disimulados por una fuerte ilusién referencial que indica que
lo representado es tan veridico como lo real. Como sostiene el Coronel Jackson al
defender el uso de la descripciones pintorescas en la ciencia geogréfica, “a single
picturesque description [...] brought [the object] palpably before our eyes” y, como
sostiene Watkin, “makes believe” *

La reflexién filoséfica acerca del sentido de la historia generdé una alteracién
profunda en la experiencia viajera, cambio que supondrd, con la fascinacién que
nace por las civilizaciones antiguas, una vivencia no de espacio, sino de tiempo.
Viajar, a partir del siglo xvirr, serd seguir el rastro de una linea cronolégica que
conduce hacia el pasado donde estidn concentradas las claves de las respuestas a
aquellas preguntas que ocupaban a la filosoffa de la historia: cudl es el origen de
la humanidad, cudl es el origen de las civilizaciones, cudl es el origen de la histo-
ria. Este y no otro es el cometido de Waldeck con las civilizaciones de América
Central. Se suma, entonces, al fuerte realismo que sostiene esta categoria, esta otra
razén al porqué realizar un viaje pintoresco parece ser el justo complemento de

28 Jackson, 1835, 338.

28



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

un viaje arqueoldgico: sélo el “ojo pintoresco”, como lo llamé Gilpin, frente a la
concepcion cldsica, incluso frente a la estética sublime, permite representar el paso
del tiempo. Una estética pintoresca, entonces, es el atinado modelo artistico para
recomponer fielmente el pasado en la imaginacién cientifica del viajero.

29



CAROLINA DEPETRIS

BiBLIOGRAFiA

AssuNTO, Rosario
1989 Naturaleza y razén en la estética del setecientos. Madrid, La Balsa de la Medusa/
Visor.

Barey, Mavis
1994  “The picturesque: an overview”, Garden History 22 (2): 121-132.

Bunkse, Edmunds V.
1981  “Humboldt and an Aesthetic Tradition in Geography”, Geographical Review 71
(2): 127-146.

Buzarp, James

2002 “The Grand Tour and after (1660-1840)”, The Cambridge Companion to Travel
Writing, pp. 37-52. Peter Hulme and Tim Youngs (eds). Cambridge, Cambridge
University Press.

DIENER, Pablo
2006  “El México pintoresco”, Artes de México. Pintor viajero del siglo XIX. Carl Nebel
80: 34-47.

HegeL, Georg W.
2008 Filosofia de la Historia. Buenos Aires, Editorial Claridad.

HumMmsoLprt, Alexander de

1828 Tableaux de la nature. Gide Fils, Paris.

1852 Cosmos o Ensayo de una descripcion fisica del mundo. Madrid, Imprenta de D.
José Trujillo.

Husskey, Christopher
1967 The Picturesque. Studies in a point of view. London, Frank Cass and Co.

Jackson, Colonel
1835  “On Picturesque Description in Books of Travels”, The Journal of the Royal Geo-
graphical Society 5: 381-387.

LEeask, Nigel
2002 Curiosity and Aesthetics of Travel Writing 1770-1840. Oxford, Oxford University

Press.

MarsHALL, David
2002 “The problem of the picturesque”, Eighteenth-Century Studies 35 (3): 413-437.

Mirani, Raffaele
2007  El arte del paisaje. Madrid, Biblioteca Nueva.

30



ARTE Y CIENCIA EN EL VIAJE PINTORESCO DE FREDERIC DE WALDECK

NEeGR1, Renzo
1965 Gusto e poesia delle rovine in Italia fra el sette e ['ottocento. Milano, Casa Editrice
Ceschina.

PaNoFsky, Erwin

1995  Idea. Madrid, Cdtedra.

RosINsoN, Sidney K.
1991 Inquiry into the Picturesque. Chicago, The University of Chicago Press.

TownNseND, Dabney
1997  “The Picturesque”, The Journal of Aesthetics and Art Criticism 55 (4): 365-376.

‘WALDECK, Frédéric de

1835  “Extrait de quelques lettres de M. Jean Frédéric Waldeck & M. le docteur Fran-
cesco Corroy, & Tabasco”, Bulletin de la Société de Géographie de Paris 19-24:
175-179.

1838  Voyage pittoresque et archeologique dans la province d’Yucatan (Amerigue Centrale),
pendant les années 1834 et 1836. Paris, Bellizard Dufour et Co.

1996 Viaje pintoresco y arqueoldgico a la Provincia de Yucatdn, 1834 y 1836. México,
CONACULTA.

‘WaLroLE, Horace
2005  El arte de los jardines modernos. Madrid, Siruela.

WarkiN, David

1982 The English Vision. The Picturesque in Architecture, Landscape Garden Design.
Nueva York, Icon Editions.

31





