Peninsula
vol. IV, nim. 1
PRIMAVERA DE 2009

GESTO Y RITUAL. LECTURAS
SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS
MAYAS CONTEMPORANEOS

ENRIQUE JaviER RODRIGUEZ BAaLAM
CEPHCIS, UNAM

INTRODUCCION

Los antecedentes histéricos sobre la existencia de “un tipo de bautismo” en el
drea maya como préctica ritual de iniciacién fueron supuestos desde los inicios
de la colonizacién. Incluso en un sentido simbélico es posible mirar elementos
cuyas analogfas con el rito cristiano fueron sefaladas por los primeros religiosos.
Para Landa, por ejemplo, el “bautismo” de los indigenas no se alejaba mucho del
que los espafioles practicaban. Es notoria la referencia que el discurso del religioso
hace sobre la forma de bautizar de los naturales y el parecido que tal rito tenia
con el bautismo cristiano. Llama la atencién también el hecho de que designe la
préctica de los nativos como “bautismo” de manera directa. Del mismo modo,
la manera detallada en la que describe el ritual de iniciacién indigena muestra el
interés —o el asombro— que pudo haber tenido el franciscano por comprender
mejor la realidad que enfrentaba:

No se halla el bautismo en ninguna parte de Las Indias sino (s6lo) en ésta de Yucatdn
y aun con vocablo que quiere decir nacer de nuevo u otra vez, que es lo mismo que en
la lengua latina (significa) renacer, porque en la lengua de Yucatdn zibil quiere decir
nacer de nuevo u otra vez, y no se usa sino en composicién de verbo, y asi caputzhil
quiere decir nacer de nuevo (Landa, 1978: 45).

Landa apunta que aunque se ignoraba su origen, el bautismo era algo que se
habia practicado desde siempre por los naturales. Es importante la acotacién que
hace el religioso con respecto al significado del vocablo empleado en la lengua
indigena para designar al bautismo maya, el cual remite a un nuevo nacimiento
del individuo. En ese sentido, su significacién directa también es compartida con
el bautismo cristiano. Asi, se menciona de manera especial desde la forma (signi-
ficado directo) hasta el simbolo (significante) que guardaba la palabra. Tampoco

FECHA DE RECEPCION: 8 DE DICIEMBRE DE 2008

FECHA DE DICTAMEN: 26 DE FEBRERO DE 2009



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

escapa a la atencién del fraile la reverencia que los indigenas manifestaban en sus
devociones.

En el caso del bautismo indigena, las caracteristicas que se le daban tenfan
también un sentido apotrépico, ya que muchas veces se recurria a él con el fin
de alejar al mal. De acuerdo con el texto de Landa, era hasta la edad de tres afios
cuando se administraba el bautismo a los infantes. El texto expone de manera
clara la forma de llevarse a cabo la ceremonia que se practicaba entre los mayas
yucatecos asi como la ideologia del ritual.

Los que pensaban (que) recibfan en ¢él (bautismo) era una propia disposicién para ser
buenos en sus costumbres y no ser dafados por los demonios en las cosas temporales,
y venir, mediante él y su buena vida, a conseguir la gloria que ellos esperaban, en la cual,
seglin [se estila] en la (ley) de Mahoma, habian de usar manjares y bebidas. Tenian, pues,
esta costumbre para venir a hacer los bautismos: que criaban las indias a los ninos hasta
la edad de tres afios, y a los varoncillos usaban siempre ponerles pegada a la cabeza, en
los cabellos de la coronilla, una conchuela blanca, y a las muchachas trafanlas cefiidas
abajo de los riflones con un cordel delgado y en él una conchuela asida, que les venia a
dar encima de la parte honesta y de estas dos cosas era entre ellos pecado y cosa muy fea
quitarla de las muchachas antes del bautismo, el cual les daban siempre desde la edad
de tres afios hasta la de doce, y nunca se casaban antes del bautismo. Cuando habia
alguno que quisiese bautizar a su hijo, iba al sacerdote y dédbale parte de su intento; el
sacerdote publicaba por el pueblo el bautismo y el dia en que lo hacian ellos miraban
siempre que no fuese aciago (ibid.)

Al igual que entre los cristianos, los indigenas tenfan la costumbre de poner
nombre a los infantes en esos ritos. Landa relata y describe la costumbre de nom-
brarlos de diferentes maneras desde su nacimiento hasta que se bautizaban. Después
de haber realizado el rito, se le daba a los nifios el nombre de los padres:

Nacidos los nifios los bafian luego y cuando ya los habfan quitado del tormento de
allanarles las frentes y las cabezas, iban con ellos al sacerdote para que les viese el hado
y dijese el oficio que habia de tener y pusiese el nombre que habia de llevar el tiempo
de su nifiez, porque acostumbraban llamar a los nifos por nombres diferentes hasta
que se bautizaban o eran grandecillos, y después que dejaban aquéllos comenzaban a
llamarlos (por) el de los padres hasta que los casaban, que (entonces) se llamaban (por)

el del padre y la madre (0p. cit.: 58).

La existencia de ceremonias que se asemejan con el bautismo cristiano no
se restringfa solamente al drea maya. Fray Bernardino de Sahagtin también
reporta costumbres similares entre los indigenas del centro de México. En el
primer capitulo de su obra, el religioso describe las pricticas de iniciacién que
observaban los naturales, asi como las creencias sobre el nacimiento y destino
del neonato. Comienza explicando el principio de los caracteres de cada dia.
Trece eran aquellos considerados afortunados y cualquier persona que naciera en

94



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

éstos tendria buena fortuna. En el caso de los hijos de los principales, su dicha
consistirfa en llegar a ser “senador” y con mucho dinero. En caso de tener padres
pobres, su fortuna se reducia a ser valiente, honrado, acatado y tampoco le haria
falta el alimento. El signo de éstos, los afortunados, era el Cipactli. En el caso
de las mujeres nacidas bajo este signo de buena fortuna serian también ricas y
llenas de cualidades para ser buenas amas de casa. Serfan aptas para el trabajo,
nada se les perderia y sabrian como administrar el dinero de la casa para tener
abundancia de comida siempre y asi poder invitar a los pobres y necesitados.
Su hogar estaria lleno de felicidad y de danza (Sahagtin, 1992: 223). El autor
abunda mds adelante sobre la manera de llevar a cabo el bautismo. Tal vez como
una forma de ensenar el significado de tales practicas en tanto rito iniciatorio, su
descripcién detalla cada uno de los pasos que sigue el rito hasta llegar a lo que
él llama bautismo.

Y (de) la criatura que nacfa en buen signo decian los padres y madres “nuestra criatura
es bien afortunada y tiene buen signo, que se llama Cipactli”; luego le bautizaban y le
daban el nombre del signo llamédndole Cipac, o le daban otro nombre de los abuelos,
etc.; y si les parecia pasaban el bautismo a otro dia que fuese de mejor fortuna, dentro
del mismo signo.

Y si la criatura que nacfa era varén, cuando le bautizaban hacianle una rodela pequena
con cuatro saetillas, y ataban a ellas el ombligo, y ddbanlo todo junto a los hombres
soldados para que los llevasen al lugar de la pelea y alli lo enterraban; y si la criatura
que nacfa era mujer, cuando la bautizaban le ponian en el lebrillo todas las alhajas de
mujer con que hilan y tejen, porque la vida de la mujer es criarse en casa y estar y vivir
en ella; el ombligo enterrdbanle junto al hogar (op. cir.: 224).

Como una de las variantes que tenia el bautismo de los nifios nacidos bajo
buen signo se puede sehalar la ceremonia que se realizaba al salir el sol. En ésta, se
invitaba a todos los nifios a una especie de celebracién comunitaria por la dicha
que gozaban el infante y sus padres.

Siguese la ceremonia que hacfan cuando bautizaban a sus hijos e hijas. Este bautismo
se hacfa cuando salfa el sol, y convidaban a todos los nifios para entonces y ddban-
les de comer; la criatura que nacfa en buen signo luego la bautizaban, y si no habia
oportunidad de bautizarla luego diferfanla para la tercera o séptima o décima casa [del
calendario], y esto hacfan para proveerse de las cosas necesarias para el convite con los
bateos [sic] (op. cit.: 250-251).

Ademds de las anteriores existian otras practicas que servian quizd como com-
plemento al ritual del bautismo. Al igual que la mayoria de los pueblos meso-
americanos la fortuna del neonato a lo largo de su vida estaba representada y
marcada por ritos de iniciacién que se llevaban a cabo desde el momento mismo
de su nacimiento. Tal ocurria con el cordén umbilical, que se daba a los soldados,
para que lo llevasen al lugar donde se libraban las batallas. De este modo, el nifo

95



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

sentirfa en el futuro aficién por la guerra. En el caso de las mujeres, el cordén era
enterrado cerca del hogar con el fin de procurar que la nifia, en su edad adulta,
gustase de permanecer en el hogar y de hacer las cosas “que eran menester para
comer” (op. cit.: 281).

En el caso de los mayas de Guatemala, el bautismo cristiano puede ser equi-
parable también con la creencia que los indios tenian sobre el nagual. Este hecho
fue advertido por los clérigos de la época, quienes al darse cuenta del arraigo de
esta costumbre entre los naturales, exigian a la poblacién que la ceremonia del
bautismo cristiano se llevara a cabo inmediatamente tras el parto. De este modo,
podemos ver que una de las similitudes entre el bautismo de los evangelizadores
y la creencia del nagual consiste en el acto de brindarle nombre y proteccién al
recién nacido a partir de la ceremonia iniciatoria. Al respecto Solano apunta:

Pero lo tinico que consigue el misionero es que a los nombres ofrecidos al recién nacido
se le uniese uno mds, cristiano éste, que era como un nahual cristianizado, con expresién
fisica garantizada en las iglesias, a quien se le podfa permanentemente propiciar copal
y flores, pedir su proteccién y solicitar una perenne vigilancia de sus actos, propiedades y
pertenencias. La atadura al nabual por esa razén fundamental justifica la presencia del
ahcom, el interpretador de los dias, el dictaminador de los prondsticos en cada pueblo
maya, con misionero o sin él. A él llegaba la mujer, después del alumbramiento y des-
pués de haber realizado una serie de pricticas de tipo purificador, lavdndose “en una
fuente de agua muy clara o en un rio donde la corriente fuera muy fuerte”, y después de
efectuada la circuncisién en el recién nacido (Solano; 1974: 350-351).

Este tipo de costumbres en las que se advierten analogfas con el bautismo cris-
tiano perduraron hasta el siglo xviir y en algunos casos hasta nuestros dias. En el
texto de Solano se relata la costumbre que los naturales guatemaltecos de Esquipu-
las, Jalapa, Soloma y Zacapa tenfan de llevar al monte a la criatura apenas nacida
con el objeto de hacérselo saber a la divinidad. Una vez hecho esto, rodeaban
al jacal con ceniza y cuando vefan algtin vestigio de animal (huellas) llevaban al
infante para ser bautizado. De este modo, el nagual era compartido por “ese ani-
mal o cosa inanimada”, la divinidad del dia del nacimiento y el nombre cristiano.

EL BAUTISMO: UNA APROXIMACION TEOLOGICA®

En este apartado presento, de manera breve, algunos de los significados que radi-
can y dan forma al sacramento del bautismo, desde sus origenes judios hasta su
caracterizacién como ritual cristiano. Es preciso senalar que a través de su proceso

' Este tema se aborda con mayor amplitud en la tesis de licenciatura de Beltrdn y Rodriguez
(2000), de la cual tomo varios de los pérrafos siguientes. Por su parte, varios de los datos concer-
nientes a creencias y actitudes ante la muerte proceden del proyecto Los mayas ante la muerte: del
hecho biolégico al universo simbélico, financiado por CONACyT y la UNAM (clave 3301 P-H), en
el cual participé.

96



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

de formacidn este rito se ha nutrido con elementos culturales de los pueblos con
los que ha entrado en contacto. Del mismo modo, mirar algunas de las partes
que lo conforman nos puede ayudar a comprender mejor la manera en la que los
pueblos evangelizados adaptaron —o rechazaron— los ritos cristianos. Asimismo,
esbozaré algunos de los significados (primarios y derivados) que se han mante-
nido hasta nuestros dias con respecto al bautismo cristiano.

Significados primarios y derivados

Para la teologia, el bautismo es la prictica o rito iniciatorio que da entrada y
encamina al hombre hacia el fin Gltimo de todo cristiano; la vida eterna. Uno de
los primeros ejemplos que se tiene en la Biblia sobre esta prictica es el pasaje
que narra la predicacién y bautismo de Juan el Bautista. No obstante las escasas
referencias anteriores, se sabe que ésta era una prictica ya comun en el pueblo
de Israel y en algunas religiones orientales. De hecho, este ritual ha sido visto
por otras culturas como un rito de iniciacién o de purificacién tomando el agua
como un elemento que simboliza bano, limpieza y lavatorio, entre otros.

Para la Iglesia Catdlica el agua también representa —y significa— en el bau-
tismo, vida nueva, ya que se resucita del agua para nacer de nuevo. De hecho, el
mismo Jests hace una referencia a este significado cuando le dice a Nicodemo:
“Hay que nacer de nuevo por el agua” (Juan 3: 5). De este modo, el bautismo
se relaciona con la muerte pero a la vez, y de manera muy especial, con la vida.
Por medio del agua muere el hombre viejo unido al pecado, para resucitar jun-
tamente con Jesds en el bautismo y asi tener la vida eterna (Sada,1997: 47-48).

Si los significados primarios del bautismo se expresan en términos y adjetivos
que muestran su pertinencia para la salvacién del hombre, también en las expresio-
nes metafdricas relacionadas con el rito cristiano se manifiesta su significacién (lim-
pieza, purificacién, nuevo nacimiento, regeneracién del alma y espiritu, etcétera).
Es por eso que, buscando hacer mds accesible el dogma, la Iglesia Catdlica se ha
servido de elementos del lenguaje para introducir en la mente de los feligreses los
enigmas teologales de la fe. De ahi que se le haya denominado al bautismo como
“puerta de entrada’ a los demds sacramentos y a la vida eterna. Asi, el significado
atribuido al bautismo como puerta a la salvacién se ha mantenido a través del
tiempo.

Para el cristianismo, el rito del bautismo ha significado y significa también
un medio a través del cual se rechaza y aleja al mal. Su caracteristica apotrépica
radica en el simbolo y ritual mismo, de ahi que resulte dificil entenderlo sin hacer
referencia a la capacidad que se le atribuye de alejar a los malos espiritus o al
Demonio. De este modo, si nos remitimos al significado que le da el cristianismo
como dador de vida, entonces también podemos sefalar su ausencia como causa
de muerte. Asi, su sentido apotrépico apunta directamente a tratar de alejar a la
muerte (espiritual) con la vida que se obtiene mediante él.

97



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

Ansgar Kelly resefia las intenciones que el sacramento del bautismo tenia
para los judios y los pueblos vecinos (cristianos de Galicia). Llama la atencién la
importancia que el autor pone en el sentido exorcizante del sacramento de inicia-
cién cristiano. De acuerdo con ¢él, el rito bautismal ha pasado por diversos pro-
cesos historicos y de igual forma los elementos que lo conforman han cambiado,
segiin el momento, sus significaciones. No obstante, el significado exorcizante se
ha mantenido casi inamovible. De hecho, aun en la época colonial los evangeli-
zadores, en ocasiones, pusieron mds énfasis en el sentido apotrépico del bautismo
que en el salvifico. El mal, representado por la idolatria se alejaba y vencia con el
bautismo. Esta caracteristica fue utilizada también como medio o mecanismo de
conversion entre los indigenas. Infundir temor entre los naturales que se negaban
a recibir el bautismo, en algunos casos rindié buenos frutos. Para los eclesidsticos
el significado apotrépico del bautismo pudo facilitar, en un momento dado, la
comprension del sacramento cristiano por parte de los indigenas. Esta caracteris-
tica la podemos ver presente adn en las formas actuales del bautismo, en el que
el rechazo del mal se mantiene como uno de los elementos de significacién mds
importantes del ritual cristiano (Ansgar Kelly, 1985: 29).

El autor menciona al Nuevo Testamento como la fuente primaria para sena-
lar la caracteristica exorcizante que tenfa el bautismo para los cristianos neo-
testamentarios. Las imdgenes de luz y oscuridad son a menudo referidas en el
Nuevo Testamento para ejemplificar el bien (claridad) y mostrar asi la manera
en la que se entendia el significado bautismal para alejarse de la oscuridad (mal).
De esta manera apunta Ansgar Kelly.

The exhortation of Romans 13. 12: “Let us then cast off the works of darkness and put
on the armor of light” is a formula that M. E. Boismard believes may have originated in
the baptismal catechesis. He finds it very close to the formal renunciation of Satan and his
works that later became universal in the Church. Similarly, he says, when the first epistle
of John says that the Son of God came “to destroy the works of the devil”, it is possibly that
echoing an early baptismal formula (op. cit.: 28).

El Antiguo Testamento es también una fuente donde se puede observar el
sentido que se le dio desde ese tiempo al bautismo como ritual apotrépico para
alejar al mal representado por la idolatria. En un pasaje del libro de Ezequiel se
mencionan partes del rito donde el agua interviene como un elemento fisico (al
mismo tiempo simbélico) para alejar el mal. La limpieza y el rechazo se muestran
de manera evidente en esta referencia biblica: “Derramaré sobre ustedes agua
purificadora y quedardn purificados. Los purificaré de toda mancha y de todos
sus idolos” (Ez 36: 25). En el mismo tenor, Ansgar Kelly hace referencia a esta
concepcidn cristiana del bautismo como medio para alejar las fuerzas demonia-
cas: “More pertinent is one of the forms thought to have been employed for instructing
the new followers to Christ in their duties, that is, the schema of the ‘two ways, which

98



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

is traceable to various passages in the Old Testament and which definitely rook on
demonological dimensions” (op. cit.: 32).

Otro de los rituales de iniciacién que comparte esta caracteristica apotrdpica es
el de la circuncision judia. No obstante, una de las diferencias entre el bautismo
cristiano y el rito hebreo radica en que en tanto que para los cristianos bautizarse
conlleva una connotacién o significado de limpieza del alma y de los pecados,
para los judios el simbolo de limpieza estaba mds encaminado a la limpieza ritual
que al de culpa moral. Sobre esto apunta el mismo autor:

Rabbinical Judaism took looked forward to an ultimate moral cleansing in messianic times
supported by the words of Ezekiel thatr Cyprian was to apply to Christian baptism: “I will
sprinkle clear water upon you, and you shall be clean from all your uncleanness, and from
all your idols I will cleanse you.” This cleansing was contrasted with the ordinary rites of
washing practiced by the Jews, which purified from ritual uncleanness and not from moral
guilt (Ansgar Kelly, op. cir.: 36).

Otro de los significados del bautismo es aquel que remite al sello que recibe el
individuo al ser bautizado. En la liturgia de Theodoto se muestra como se sellaba
al infante con el signo de la cruz, asi como por el nombre que recibia. De hecho,
ésta puede ser la referencia mds temprana del significado apotrépico que guarda
el signo de la cruz en el rito de iniciacién cristiano. Esta creencia puede acaso
asimilarse con la reportada para algunos grupos del drea maya que pensaban que
un individuo no tiene su alma “sellada” hasta no recibir el bautismo. De ahi acaso
la importancia que se le da todavia al hecho de recibir el bautismo a temprana edad.

Partir de la connotacién exorcizante que se le ha dado al bautismo nos ayuda
a entender el significado del mismo en su sentido gestual, oral o discursivo. Por ello,
en el rito de iniciacién cristiano, los objetos simbolizan, y significan, el alejamiento
del mal en todas sus formas. En ese sentido conviene sehalar la importancia que
tienen en el ritual del bautismo los objetos empleados, pues el agua, la sal, el aceite
y los demds elementos tienen parte en cuanto a la significacién apotrépica del
sacramento de iniciacién cristiano.?

El significado antes mencionado reafirmé su sentido de exorcismo, en parte
por la forma de llevar a cabo el rito en el uso de los objetos y materiales que lo
conforman. El aceite en particular, cumple esta funcién y, sobre todo, conlleva el
significado por el que un elemento es capaz de remover de manera efectiva a los
malos espiritus de los candidatos a recibir el bautismo.> “Buz since the oil of exor-

? Cabe mencionar que en el cristianismo contempordneo se hace hincapié en el bautismo desde
la visién paulina, en la que la gracia es mds importante que el sentido apotrépico del ritual.

3 Tal vez sea ésta la razén por la que, en el rito de la confirmacion actual —considerada como
una reafirmacién del bautismo— todavia se pregunta a los padres de los nifios si desean renunciar a
Satands y a las influencias malignas. Tanto el significado salvifico que tiene el bautismo como el de
exorcismo, se han mantenido hasta nuestros dias, ya de manera implicita, ya explicita. Los objetos

99



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

cism as the same function as the exorcism of the candidates, we may consider it likely
that the formula for the exorcizing of the oil contained a desire that it might become
effective in removing evil spirits from the candidates” (Ansgar Kelly, op. ciz.: 90-91).

Bautismo de objetos, sujetos y lugares

Para la Iglesia, el bautismo dota a la persona de un nombre al mismo tiempo que
lo purifica alejéndolo del mal. En ese sentido, el cristianismo ha realizado desde
sus inicios una préctica similar a la del bautismo de sujetos, pero ahora referido a
la bendicién de objetos y lugares. Es precisamente el significado purificatorio el
que aproxima estas prdcticas (bautismo de sujetos, objetos y lugares).

Las referencias a bautismo de objetos se encuentran ya en el Antiguo Testa-
mento. En Levitico y Exodo vemos al pueblo de Israel marcando por decreto
divino las puertas de sus casas en sefial de pureza. Eco tardio de esta prictica, en
la época colonial los religiosos purificaron los objetos y lugares que servirian para
el culto cristiano con el fin de despojarlos de todo cuanto pudiera ser visto como
influencia maligna o pecaminosa.* Y no estd de mds recordar que, en América,
incluso los poblados fueron “bautizados” con nombres cristianos, que a menudo
se agregaron a los topénimos originales.

Rito del bautismo

Considero preciso reiterar en este apartado, que el discurso oral, gestual y los
objetos que intervienen en él forman parte del rito bautismal al mismo tiempo
que lo significan. Asi, en un sentido discursivo las palabras Ego e baptizo in
nominis Pater, et Filis et Spirictus Sanctus son la forma por la que el rito toma
caracteristica sacramental mientras que el agua y otros objetos desempefan la
funcién de materia.

Aunque con el paso del tiempo el rito bautismal sufrié algunas modificaciones
en cuanto a la forma de aplicarse, el sentido simbélico y su significado se han
mantenido. En la época colonial se seguia rigurosamente lo establecido por el
Ritual Romano, basado en los acuerdos del Concilio de Trento, el cual fue la base
doctrinal que rigié6 a la Iglesia durante toda la Colonia y en la etapa independiente.
En ese sentido la obra del tedlogo y obispo dominico Francisco Nunez de la Vega,
Constituciones Diocesanas del obispado de Chiapa, explica en el apartado del bau-
tismo la forma de realizar el rito de iniciacidn cristiano. Para el fraile el ritual cobra
importancia a partir de su concepcién de forma y materia.

rituales y la forma de desarrollar y llevar a cabo el rito, han tenido cambios pero su esencia es la
misma.

* El bautismo de lugares y de objetos fue entendido y practicado de esa manera por algunos
grupos indigenas del 4rea maya. Entre los mames de Todos Santos, se tiene la costumbre de bautizar
los objetos (piedras) y los lugares (cerros).

100



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

De acuerdo con el ritual presentado por el obispo, la materia remota es el agua
natural, misma que siempre que haya de ser administrada de manera solemne
deberd ser bendita. Su lugar corresponde a la pila del bautisterio y no a otro sitio.
A decir del prelado, “la forma de llevar a cabo el bautismo es: Ego te baptizo, etcé-
tera, las cuales palabras con la intencién actual del ministro y la efusién del agua
sobre la cabeza, que es la materia préxima, hacen este sacramento” (Nufez de la
Vega, 1988: 383).

En la actualidad, y de acuerdo con el Concilio Vaticano 11, la préictica del bautismo
consiste en manifestar primeramente la voluntad de los padres y los padrinos de
que el nifio® reciba el sacramento. Después, el sacerdote traza la cruz en la frente
del infante en senal de su pertenencia a Dios. Seguidamente se procede a realizar
el exorcismo que consiste en pedir al mal o Satands se aleje del recién bautizado.
Se unge a éste con aceite en el pecho y se procede a realizar el interrogatorio a los
padres y padrinos en el cual se les pregunta si renuncian al pecado y a Satands al
mismo tiempo que se les pide confirmen su fe mediante el rezo del credo de los
ap6stoles. Aunque en la actualidad se han hecho algunas modificaciones, el rito
incluye ungir con aceite la boca del pequefio “para que hable del evangelio” y sus
orejas “para que escuche la palabra de Dios”.

Para la Iglesia Catélica, una vida sacramental acompafa y representa la evo-
lucién antropolégica del hombre en cada uno de sus simbolos portadores de
la gracia, en tanto signos sensibles. De este modo, es el bautismo el que sefiala el
comienzo de esta vida y la entrada al orden espiritual a través de los sacramentos.

Los frailes: la aproximacién lingiiistica

Como es sabido, los religiosos tuvieron que valerse de varias estrategias para
lograr la evangelizacién. La ensefianza de la doctrina catélica a través de la lengua
indigena fue quizd la principal de ellas. Conscientes de lo que representaba poder
transmitir las verdades de la fe cristiana de manera integra, se dieron a la tarea, no
s6lo de aprender el idioma para comunicarse, sino también para nombrar, sefalar
y tratar de encontrar equivalencias de los términos del cristianismo con las voces
indigenas. Por eso es que emprendieron la minuciosa empresa de elaborar manua-
les de administracién de sacramentos (para ayudar a los eclesidsticos que no
conocian la lengua), asi como diccionarios y confesionarios en la lengua nativa.

En este apartado pretendo dar una pequefna muestra respecto a la manera
como la evangelizacién, el reacomodo de los dogmas por parte de los religiosos
y de los evangelizados, y la apropiacion o rechazo de ellos, puede observarse a
través del andlisis lingiiistico de las voces indigenas. No obstante, no se puede

> Cabe recordar que el sacramento no es exclusivo para nifios: puede ser aplicado a toda persona
que no lo haya recibido antes. Al igual que en el siglo xv11, si se tiene la duda de que alguna persona
haya sido ya bautizada se le administrard bajo la forma sub conditione.

101



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

dejar de senalar el hecho de que aun cuando una mirada desde la lengua nos
arroje mucha luz al respecto, ésta no deja por ello de ser un acercamiento parcial.
Si tomamos en cuenta que la mayoria de los diccionarios, vocabularios y voces,
fueron elaborados por los mismos conquistadores, ya podremos suponer también
su intencionalidad.

Como un ejemplo de lo anterior podemos traer a colacién el texto en tzeltal de
Copanaguastla de Domingo de Ara (¢. 1560) en donde se nos ofrecen varios voca-
blos traducidos como nacimiento. Tenemos asi aynel, balumigh, chi, vinquil. Si bien
todos remiten al acto de nacer, una aproximacién etimoldgica nos permite apreciar
ciertos matices. Balumigh, “nacer como planta” (de donde balumighel, nacimiento)
no deja dudas acerca de su relacién con la idea de nacer para el mundo, dados sus
vinculos con balumil: tierra, mundo terrenal. La idea de que el nacer conlleva un
crecimiento sobre la tierra se hace clara en chi: nacer como maiz, planta, etc., por
lo que el término chibel vale tanto por nacimiento como por crecimiento. Aquello
que ayuda al proceso lo denota el vocablo chihib, “con que crece o se acrecienta’,
como lo marca el empleo del sufijo indicador de instrumental. Por su parte el
vocablo vinguiltayon posee un campo mis restringido, pues si bien se traduce igual-
mente por nacer, parir, remite en exclusiva a las cosas animadas, como lo muestra
clara la traduccién de vinquiltayel: nacimiento de cosas animadas (Ara, 1986).

Ultimo eslab6n en la cadena, en cuanto a amplitud del campo seméntico,
aynel, que nuestro fraile traduce como nacimiento, muestra en su composicién la
raiz ayn: tener, haber, nacer, poner, y se vincula con aynabil, voz que al incorporar
el sufijo locativo (-6il), equivaldria por tanto a “el lugar do nace”, quedando
aynab por: patria, nacimiento (7bid.). Asi, mientras balumigh remite a una idea
general del nacer, es claro que aynel se restringe a los seres humanos.

Si bien, como veremos mds adelante, entre los yucatecos los frailes creyeron
encontrar equivalentes incluso lingiiisticos para ese “segundo nacimiento” que
posibilita el bautismo (segtin la éptica cristiana), nada de esto aparece en el mate-
rial tzeltal, donde la voz bautismo se traduce por un simple yalib ha ta zghol, lite-
ralmente “bajar” (ya/) agua (ha) sobre o en () cabeza (zghol). Ni siquiera, como
en otros casos, se hace referencia a la imposicién del nombre (vibil). Aparecen, eso
si, alusiones a la circuncision (ghoycupon, zutcupon, zutzeton: circuncidar), pero sin
relacionarse con ritual alguno, si no como meros vocablos descriptivos, pues zut
significa cortar, cut, cortar como con tijeras o cuchillo y ghoy remite a “alrededor”
(ibid.), en obvia alusién al tipo de corte del prepucio. Nada hay pues que permita
vincular tal accién con un ritual religioso como ocurre entre los hebreos.

Por fortuna, la informacién que fray Antonio Aguilar anexé a los textos de
Ara, recuperada y analizada por Ruz y Aramoni (1985), si bien remite al 4drea
tzeltal en general y no especificamente a Copanaguastla, ayuda a ampliar, aun
cuando en forma somera, nuestras consideraciones en lo que al sacramento del
bautismo se refiere. El religioso enlista, asi, lo concerniente a los vinculos de
parentesco ritual que se establecen a través del bautismo, lo que nos permite

102



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

ver el empleo de neologismos para trasvasar al tzeltal conceptos surgidos de una
distinta realidad cultural. El padrino viene a nombrarse ghalal tatil y la madrina
ghalal meil, lo que puede traducirse como padre y madre amables o estimados
(ghal). Estas voces, empero, son genéricos para cualquier tipo de padrinos, por lo
que a su denominacién siguen las especificaciones: ta confirmacion, ta bautismo,
ta nupunel (matrimonio).

Constan, también, términos particulares para designar a los padrinos que acom-
panaron al nifio a la pila bautismal: gz o gme ta yichel ya Dios o qghalal tat ra
yahal Dios ta bautismo, expresiones que insisten tanto en el aspecto de la paterni-
dad como en el vinculo divino que lo posibilita, como si Dios ocupase el papel de
pariente “relacionador” de que nos hablan los manuales de parentesco. El ahijado,
por su parte, es denominado por Aguilar nichnabil si hombre, y xavalan si mujer,
los mismos términos empleados para los hijos de padre y madre. No obstante,
pareceria existir una confusion del religioso, pues los vocablos —de acuerdo con
el sistema Omaha utilizado por los tzeltales (Ruz, 1992) varian segtin el sexo del
hablante (en este caso el padrino o la madrina) y no el del aludido. Asi, nichnabil
serfa el ahijado/a de un hombre y xavalan el ahijado/a de una mujer, pues la raiz
nich remite a hijo engendrado y 4/ a hijo parido.

UNA LECTURA ETNOGRAFICA SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS
CONTEMPORANEOS

A diferencia del texto literario (alejado de las voces inscritas en vocabularios y
escritos en lenguas indigenas), la cultura vista como texto cuenta y se narra a si
misma una historia que ha creado y que atn sigue elaborando. En ella, los actores
sociales son también autores empiricos, enunciatarios, y destinatarios de su propio
discurso; de su propia trama. Son la mirada omnipresente que vigila, construye y
se deconstruye en la narrativa de su historia. Su escritura se remite al pasado mds
remoto y se proyecta hasta el presente en voz de los representantes de la memoria
colectiva.

Por ello, este ensayo mira a la cultura como un texto producto de las construc-
ciones discursivas que cada pueblo ha hecho a través del tiempo manifestadas en
sus mitos, y en la historia. De ahi que sea posible mirar las diversas manifestacio-
nes culturales (religién, costumbres, etc.), en el sentido postulado por Julia Kris-
teva, como un tejido textual en el que convergen una multiplicidad de voces
(polifonia textual) o discursos. Por ello, estamos de acuerdo con Lozano cuando
afirma que la cultura puede ser vista como un “conjunto de textos”, lo cual hace
posible mirarla como un mecanismo que al mismo tiempo que crea ese conjunto
se convierte a la vez en “una realizacién de la cultura” o, en otras palabras, en un
“mecanismo vivo de la conciencia colectiva” (Lozano, 1987).

Asi, la esencia misma de la cultura consiste en que en ella el pretérito, a dife-
rencia de transcurrir en las formas naturales del “tiempo”, no se desvanece en

103



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

el pasado sino que por el contrario, se regenera en el habla cotidiana que crea y
recrea, permitiendo que realidades, mitos y fantasias cohabiten en el discurso, en
la oralidad, en la voz de sus narradores. Permanece desde el pasado mds remoto y
convive en la cotidianidad con la promesa de prolongarse hasta el futuro. Navega
y se transporta en la metdfora de la existencia eterna.

Como otras, la cultura maya es testigo y actor de la construccién textual de su
propia historia. De hecho, ya desde los textos de la época colonial e incluso hasta
nuestros dias es posible observar los nudos de ese tejido, sus costuras y la multi-
plicidad de voces, las pasadas y las actuales, que le dan forma y se expresan en los
ritos y narraciones. En este trabajo se hace entonces una lectura de ese texto que
Se NOs presenta en sus gestos, voces, en su historia y en su andar cotidiano. No es,
de ninglin modo, un intento de definir sino de interpretar, de leer, de decodificar
significados y desenredar los bordados del tejido que se nos presenta bajo diversas
manifestaciones.

Por ello en este apartado se presentan algunas aproximaciones etnograficas, a
la manera de lecturas posibles de las formas por las que los mayas actuales han
elaborado y contintian elaborando sus creencias, asi como la forma en que las
han amoldado conjuntamente con el cristianismo y su cultura. En ese sentido,
y habiendo abordado a manera de esbozo los antecedentes histdricos a través de la
cual es posible observar la manera en la que se llevé a cabo la sacramentalizacién
de la vida de los pueblos indigenas, se presentan las concepciones que los pueblos
mayances tienen hoy en dia con respecto al bautismo y algunas de las doctrinas
catdlicas.

Para acercarse a la manera como los mayas actuales han entendido los sacramen-
tos y las doctrinas cristianas resulta necesario observar, entre otras cosas, la posi-
bilidad de manifestaciones —y lecturas— que la religiosidad popular nos ofrece.
Entre esa variedad podemos senalar aquellos ritos que caminan de manera paralela
con el ritual cristiano a través del tiempo y a medida que la cultura los absorbe,
rechaza o asimila. Para el caso del bautismo, por ejemplo, es posible observar algu-
nas précticas o ritos iniciatorios realizados por los mayas a manera de complemento
al bautismo cristiano. En ese sentido, algunas de tales practicas cumplen la funcién
de iniciar (de alli su nombre) a los infantes en sus papeles sociales y en algunos
casos procurarles una vida feliz y tranquila. Estas actividades son susceptibles de
observarse no sélo como actos que tienen como finalidad exclusiva salvar el alma
del sujeto —en el sentido cristiano— del castigo eterno, sino también como un
medio por el que se le inicia al individuo en lo que serd su vida cotidiana.

En este caso nos referimos a aquellas que cumplen en cierto modo con el mismo
objetivo pues vinculan lo social y lo simbélico ya que ambas tienen el propésito de
procurarle al infante bienaventuranzas en su vida diaria. Sobre esto es preciso
mencionar que poner tales pricticas en didlogo deja de manifiesto el cardcter sin-
crético por el que este texto cultural puede ser leido, al mismo tiempo que expone
nuevas ideas de aproximacién. Asi, los mayas yucatecos celebran una “especie de

104



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

bautismo”, o al menos similar al ritual cristiano, que consiste en adentrar a los
nifios en la vida e iniciarlos en lo que serdn sus actividades diarias. Nos referimos
al hetz-mek, que se realiza después del bautismo cristiano y consiste en cargar al
nifio a horcajadas a fin de abrirle las piernas para que tenga agilidad al caminar por
los caminos pedregosos y la milpa. También se le dan objetos para que los tome
entre sus manos. Aquellos utensilios que le servirdn durante toda su vida tales
como los machetes, hachas, ldpices, etcétera, los cuales simbolizan su iniciacién en
los papeles sociales que le corresponderdn en el futuro.

Del mismo modo, entre los mayas yucatecos de Hocabd existe una préctica que
se realiza una vez que ha sido consumado el bautismo cristiano del nifio. En ésta,
los padrinos proceden a darle cuatro pafales, mismos que, en caso de que fallezca el
infante, hardn las veces de “alas” para que puedan “volar” y aligerar asi su llegada
al Cielo. Los padrinos son responsables de que todo lo que lleva el neonato al bau-
tizo “sea bueno”. Si no cumplen con lo acordado y el nifio fallece o se enferma, ellos
serdn los responsables de tal acontecimiento, y deberdn cargar con los pecados del
recién iniciado durante un tiempo. Sobre la importancia en cumplir con esta dispo-
sicién, uno de los entrevistados afirmé: “Has pecado si tu no das el panal. [Dicen]
que cuando te estds muriendo, que estds gritando. Si el nené no se ha muerto y
s6lo diste un pafal o tres pafalles], tienes que gritar: {Me falta un panal, lleven a
mi ahijado por favor! Si no lo acompleta [sic], la madrina no se recibe en el Cielo”.

De hecho, esta préctica es tan importante que incluso cuando el nifio nace
muerto, es necesario que quienes habian sido invitados desde antes para fungir
como padrinos les coloquen los pafiales correspondientes, son el objeto de que su
alma pueda volar y llegue al Limbo.

Cuando ya estd embarazada una sefiora, se debe buscar una madrina, no es deseable
que pase nada mal, pero hay que avisar a una madrina. O si no, lo piensas quién va a
ser la madrina antes que nazca el nené. Mi hermanita antes que nazca su hijo pensé
quién lo va a llevar a bautizar. Y entonces que nace su nené, el nené estd muerto, nacié
muerto el nené asi. Y entonces los doctores te lo dan. Mi cufiado lo llevé en el pueblo,
apenas que lleg6 con el nené muerto mi mam4 fue corriendo a avisar a la madrina,
a la madrina del nené que va a llevar al bautizo al nené. Tiene que comprar el panal,
ir a hablarle al sacristdn para que venga también aunque estd muerto. Porque asf lo
reciben alld en el Cielo, que porque asi le ponen sus alitas para que vuela, porque si
no no van a volar y siempre ellos se quedan.

Llama la atencién la importancia que se otorga al bautismo de los nifos que
nacen muertos, sobre todo en cuanto a la necesidad imperante de dotarlos de
un nombre a fin de que adquieran una personalidad o elemento que les sirva
de “identidad” después de fallecidos. Sefiala Ruz: “Preguntando a un refugiado
kanjobal en Chiapas por qué la insistencia en ‘bautizar’ a un recién nacido ya
muerto, me contestd: ‘El dia de los muertos se llama solamente a los que tuvie-
ron un nombre. Si no tiene, ;c6mo van a llamarlo?’, mientras que un mam de

105



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

Ixtahuacdn aseguré que quien no posee nombre se va al Infierno, pues ‘no t4
marcado con la palabra de Dios’, en clara reinterpretacién del sacramento del
bautismo” (2203: 542, nota 28).

En armonia con lo anterior, los mayas de Yucatdn también creen que a los
ninos se les debe de bautizar, aunque hayan muerto, antes de ser enterrados,
ya que de otra manera no tendrian nombre para ser recibidos. “Cuando muri6
uno [sic] mi chan [pequena] hija, pero estd chiquitita, como unos... acaba de
nacer cuando murié, creo que ni dos horas tenfa cuando murié el [sic] pobre.
Nomds un chan panal le pusimos al pobre porque no sacamos hasta el nombre”

Por otra parte, el hecho de no cumplir con el deber de darle sus panales (alitas)
al nifo puede ser también razén suficiente para que éste no sea aceptado en el

Cielo.

Cuando un nené bautiza, con dos panales, no le ponen tres, no le ponen sélo uno
porque no puede volar. Los nifios que mueran tiene que llevar dos pafiales porque asi
los pafales le sirven para sus alitas, es cuando ellos ya estdn registrados en la tierra, y
por eso también alld arriba que también los aceptan porque ellos van con sus alitas,
que es [sic] el panal.

Asi, para algunos grupos mayances la importancia en recibir el bautismo cris-
tiano trasciende la vida y se proyecta hacia la muerte, sobre todo por el lugar
futuro al que se dirija el alma del infante tras su deceso.® Los mayas de Yucatdn,
por ejemplo, creen que un nifio que se muere sin bautizar se queda rondando en
el cementerio, en donde “llora” por que no lo recibieron en el Cielo:

Dice mi mam4 que los nifios que se mueren asi [sin bautizar], que lo contaba mi
abuelita que no los reciben, all4 se quedan, asf estdn rondando asf, andan en el cemen-
terio, se sientan alld, oyen que estdn llorando, en suefios te estdn diciendo: “;A dénde
voy a ir, a mi nadien me quiere?”. Porque no tienen nombre y no le echaron la agua
bendita en la cabeza. Estdn andando en la tierra y no lo aceptan en el Cielo. Y por eso
los nifios cuando nacen, si nacen muerto, tienen que bautizar aunque muerto. No el
padre da el bautizo porque el padre no viene, no va a querer.

Existe también una ceremonia “de purificacion” especifica que se practica entre
los mayas de Yucatdn y los de Xpichil, Quintana Roo, y que vale para aquellos
que han apadrinado en el bautismo (oc4)” a cuatro hijos de un mismo hombre,

¢ Sobre esto los huaxtecos tiene la creencia de que cuando un recién nacido fallece sin haber
recibido el bautismo, significard que la madre, al morir, no verd a su hijo de nuevo ya que no lo
podrd encontrar.

7 Quizd este vocablo se refiera aqui al término oc: entrar y hd: agua, haciendo alusion al bau-
tismo. Los frailes durante la Colonia se referian al sacramento como: “cuando entré el agua del
bautismo”. En este caso podria funcionar acaso como el och de otras lenguas mayances que indican
—a la vez que entrar—, un cambio de estatus social.

106



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

se llama pook'ab (lavado de manos) y se aduce es imprescindible para que el pixan
del compadre no ande vagando cuando muera. Los preparativos duran varios dias
pues hay que comprar utensilios nuevos (hasta los cubos) e “invitar a los grandes
tatiches, para que recen y digan cémo hacerlo, pues es cosa seria”. Deberdn estar
presentes ambas comadres y los hijos. La norma es que se haga en vida, pero si
por cualquier causa muriese el compadre antes de haberla hecho se tendrd que
hacer después de muerto (Ruz ez al., 2002).

Una vez que se ha llevado a cabo la ceremonia religiosa cristiana, se procede
a la celebracién o fiesta en casa de los padres del recién bautizado. En ella se
convive, baila y se reparte generosamente comida, la cual consiste la més de las
veces en alimentos hechos a base de maiz tales como tamales y tortillas con chile.
Al finalizar la fiesta, una vez que se ha retirado la mayoria de los invitados, se pro-
cede a realizar la ceremonia, también llamada “entrega” del nino. Tal ritual consiste
en colocar una mesa al frente de la casa para que la madre del nino se pare detrds
de ella y los padrinos al frente a una distancia aproximada de tres metros. Sobre la
mesa se coloca, como ofrenda “cabecera”, agua en una taza grande y jicaras con
aro de bejuco —igual a una primicia—. Ademds, la comida: puerco en chirmole
y tablillas de chocolate. Si no hay suficiente dinero el primero puede substituirse
con pollo, pero el chocolate es imprescindible. Los padrinos cargan al nifio en sus
brazos y avanzan de rodillas hacia la mesa diciendo a la madre: “Comadre ya me
voy... Uste’ lo que pensaba de mi ya lo cumpli, ya lo llevé a bautizar. Ya te’ toy’
entregando a tu nené porque no sé si mafana vivo o se enferma el nené o pase
algo. Yo sé que entregué a mi ahijado a usted comadre...”. Luego, la madre del
infante le lava las manos a la madrina en sefial de haberle quitado la responsabili-
dad y de haber cumplido con su “carga” cabalmente.

El hecho de dar al rito un sentido de obligacién expone la manera en que
éste sirve como medio de sancién moral, que al mismo tiempo marca las pau-
tas morales que la sociedad ha impuesto y que son vélidas para la comunidad.
De este modo y en palabras de los informantes, es necesario cumplir con tal
ceremonia a fin de despojarse de la responsabilidad o carga que le tocé llevar.
“Después toma la ruda la comadre y bendice a la madrina y al nifo y dice el que
ya se quitd su carga de ella.” No sélo es necesario cumplir con la responsabilidad
de entregar al nifo, sino que también es preciso que quien lo haga lo realice tan
pronto como le sea posible, no sea que le ocurra algiin mal inesperado al infante
y que, por la negligencia de los padrinos, éste se revierta mds tarde contra ellos.

De acuerdo con las creencias de los habitantes de los pueblos mayas de Yuca-
tdn, la entrega del nifo es como una “despedida”, de ahi que si éste llora se tome
como un signo que da fe de su tristeza. De esto da cuenta lo narrado por un
indigena maya al expresar:

Cuando entregan al nené jsabes por qué estd triste? Porque es como una despedida. Cuan-
do el nené estd triste asi y lo vienen a avisar a uno: comadre, estd muy enfermo el nené

107



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

y dice: “Ay, ;bendito sea Dios ya lo entregué!”. Mi hija hace dos afios te llamaron a bau-
tizar al bebé. Pero ella es cabrona. Le digo, el dia que le pase algo al nené, td vas a cargar
con el pecado. Aunque ellos quieren hacer fiesta, tii debes de apurarte para cumplir con
tu obligacién. A veces los padres te llaman para bautizar pero esperan mucho tiempo
porque quieren hacer fiesta para el bautizo. Por eso le digo a mi hija que no debe de
esperar tanto tiempo...

Para la mayoria de los grupos mayances, el bautismo cristiano y la existencia de
este tipo de pricticas resultan de vital importancia para la formacién integral
del individuo en tanto “ser” social. De hecho, para los chamulas, entre el naci-
miento y el bautismo cristiano (entre un mes y un afo) al neonato se le denomina
mono (mash) pues aun no tiene nombre. De acuerdo con Gossen, la asociacién
del mono con el hombre es explicable, a decir de los chamulas, por la presencia de
este tipo de animales sobre la tierra durante la primera creacién, en la que las
personas, en su caracteristica de “monos”, cometian actos antisociales tales como
comerse a sus hijos que ain no habian recibido nombre. En ese sentido, el bau-
tismo tiene gran importancia simbdlica ya que funge como un rito iniciatorio en la
construcciéon del ser social. Para los chamulas, el ciclo de vida de los individuos es
senal del progreso de sus generaciones pasadas hacia el presente (Gossen, 1989:
37-40).

De hecho, si con el bautismo cristiano se procede a completar al hombre social,
la creencia en la existencia animica en el ser humano también es conformada a tra-
vés del rito de iniciacién cristiano, pues es mediante este ritual como lo biolégico
y lo simbdlico se conjuntan. Por este medio el alma del individuo se adhiere de
manera total al cuerpo. Asi, los mayas yucatecos tienen la creencia de que cuando
un nifio no ha sido bautizado se le debe de acostar boca abajo y con la ropa muy
ajustada al cuerpo (generalmente cefido con sus panales) a fin de evitar que un
pdjaro maligno (xoch) le robe el alma pues “si no estd bautizado su alma no estd
pegada totalmente al cuerpo”. Los padres deberdn estar pendientes de que cuando
el pdjaro pase cerca el nifo éste no esté despierto, pues es el momento en el que el
ave puede arrebatarle el alma.

Por eso necesita, as{ recién nacido el nené, que [se] esté pendiente. El xoch cuando pasa
a avisar, llora el xoch como nené y roba su alma, pero primero pasa asi... jjxoch, xoch!!
Cuando empieza a llamar al nifio, si la persona es activa lo sabe y se sube al techo y
recoge la pluma [la que deja el animal al pasar sobre el techo] y lo sancocha y se lo da
al nené para que lo tome, porque, eso, ni los doctores lo curan.

Respecto a esta etapa por la que los individuos conforman su crecimiento biol4-
gico y social a través de los ritos iniciatorios ya mencionados, existen también datos
que se pueden presentar, a manera de comparacion, acerca de la manera en que los
zinacantecos acompafian el nacimiento de un nifio hasta su incursién en el mundo
simbdlico y social. Asi, el parto sucede en la casa de la madre del nifio mediante

108



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

la ayuda de una partera o comadrona. Después, la comadrona realiza un ritual
para simbolizar (significar) el sexo del neonato. Al igual que con el hetz-mek de
los mayas yucatecos, se colocan en las manos del infante los objetos que deberd
usar cuando sea mayor. Al segundo dia de nacido se procede a presentarlo entre
los demds miembros de la casa, quienes lo abrazan, besan y soplan en cada una
de sus orejas. Una vez que la madre puede salir a trabajar (periodo que tarda tres
semanas aproximadamente) el nifo continda su crecimiento bioldgico y social
envuelto y cargado en las espaldas de la madre, fuera de la vista de los demis.
Tal ocultacién tiene como objetivo “conservar su alma en el cuerpo”. De hecho,
la preocupacién por el alma del nifio continda hasta que se realiza el bautismo,
pues hasta entonces su alma no estard fijada a su cuerpo. Para los zinacantecos
éste es el sacramento mds importante ya que no sélo tiene la funcién de fijar el
alma del nifio en el cuerpo sino que también ayuda a sus padres a crear relaciones
de parentesco ritual a través del compadrazgo (Vogt, 1979: 49).

Rituales como éstos son sefialados ya desde tiempos de Fuentes y Guzmdn
(siglo xv11) quien, reproduciendo a Torquemada, segin apunta Segundo Montes,
al hablar del nacimiento de los ninos indigenas de Guatemala se refiere también
a los sacrificios que se hacian en agradecimiento, tales como el al lavatorio de
la criatura y los sacrificios que se realizaban después del parto, vg. el “corte del
ombligo”. Sobre ello Montes acota:

Por su parte, Fuentes y Guzmdn en su primer volumen reproduce a Torquemada,
citdndolo, en cuanto al nacimiento de la criatura y los lavatorios que hace la madre en
el rio tanto al nifo como a ella misma y los demds cuidados de post-parto; mientras
que en el segundo volumen nos habla del sacrificio ofrecido en el nacimiento de la
criatura, de la ceremonia y sacrificios en el templo y los convites que acompafiaban a
todo esto a los que invitaban a “los mds principales sefiores con quienes interpolaban
a los mds inmediatos de la estirpe del nifio por una y otra via”, del corte del cordén
umbilical en el dia “senalado por suerte, mas para echarlas habia de ser por tanto
del sacerdote mayor, y no por otra”, y de los sacrificios en el rio en la ceremonia del

lavatorio (Montes, 1979: 59).

Estas practicas muestran, pues, el vinculo que se establece entre estas creencias,
el nacimiento del infante y el ritual del bautismo. Todo ello con el fin de con-
formar la totalidad del individuo en la sociedad, al mismo tiempo que asegurarle
bienes futuros mediante la “limpieza” que procuran los sacrificios.

Como ya senalé lineas arriba, para el cristianismo el bautismo significa no sélo
la incursién del sujeto dentro del cuerpo de Cristo (metifora utilizada para signi-
ficar a la Iglesia cristiana), sino también la salvacién de su alma. Para los mayas de
Todos Santos Cuchumatdn, Guatemala, el bautismo cristiano navega a la par
de aquel que sus antepasados les ensefaron y que sirve para que puedan desarro-
llarse plenamente tanto a nivel animico como simbdlico y social. En ese sentido
se explica la existencia de una préctica posterior al nacimiento del nifio que tiene

109



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

como objetivo, entre otras cosas, conocer quién serd el protector del infante (algin
santo en especial) durante su vida. Asi, a los 20 dias de haber nacido un pequefio,
la partera se pulsea (“el patojo no tiene todavia pulso”), para saber quién serd su
protector, mientras pregunta: “Virgen de los ninos, ;Cudl santa serd que va a
recibir a esta nina? ;Candelaria? ;Lucia? ;Guadalupe? ;Pedro?...” obtendrd res-
puesta si tiemblan su triceps o su pantorrilla. Una vez que lo sepa, deberd “sem-
brarse” al nino/a frente al santo o santa [no es necesaria la correspondencia de
sexo]. Se lleva un pedacito (“chiquitito”) de cabello de la sien, cuatro piedrecitas
del temazcal y unos claveles, y se dejan ante la imagen, al tiempo que se le reza.

En ocasiones la “pulseada” no arroja respuesta, como si ningin santo/a tuviera
por misién hacerse responsable del recién nacido. Esa es la senal de que deberad
recurrirse al chimdn para que siembre un 5och (“un piegra”) “con muchas oracio-
nes”, candelas, el cabello, los claveles y las piedrecitas [ird a elegir antes la piedra],
la sembrard,”bautizdndola” con sangre de chompipe [guajolote]. Asi, el infante
“quedard sembrado”.

Esta ceremonia se realiza por lo comtn en un paraje en los cerros (sobre todo
alli donde se localice un asentamiento prehispdnico), adonde habrd que llevar
candelas y orar cuando el nifio se enferme y cuando sea grande, incluso antes de
emprender un viaje o negocio, para que le vaya bien y lo proteja de “maleantes”.
También era comun lo hicieran los arrieros antes de emprender sus largos viajes
hacia Nentén y Comitdn. De hecho en la antigiiedad era posible ver piedras sem-
bradas para los animales; por ejemplo para las ovejas, vacunos y equinos. No se
trata de cualquier piedra; el chiman consulta los miches antes de elegirla en los
cerros. Esta puede ser una piedra familiar y compartirse incluso con los familiares.
Se “siembra” lejos de las casas (cerro, ruinas) para que los nifios no las jueguen.
El padre la ensenard a sus hijos cuando ya sean mayorcitos, indicindoles que “es
su vida”. El chimdn la consagra bafdndola con sangre de pavo, orando y con
candelas. Estas deberan luego llevdrsele cada seis meses o un afio, o en caso de
enfermedad o una peticién. Cuando el duefio fallece y ya no tiene necesidad
de ella, puede deshacerse de este objeto.

La estrecha relacién entre el bautizo de los infantes, las piedras, la vida después
de la muerte y su importancia para los mames radica en que, por ejemplo, se
tiene la creencia en un sitio similar al Purgatorio cristiano, a donde se dirigen
los nifios que recibieron el agua del bautismo. Al morir llegan a un gran pue-
blo, al abrir la puerta se observa a otros infantes, hasta de 10 anos, sembrando
y regando flores, mientras que los recién nacidos y lactantes son amamantados
por una mujer gordisima con enormes senos. En contraste, los no bautizados:
estdn junto a una piedra fria (“por que ella tampoco estd bautizada”), rascando,
llorando y sin qué comer, a diferencia de los bautizados “a los que alimenta la

110



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

gorda”.® En este sentido pareceria que las piedras comparten ese tipo de bautismo
con los seres humanos, pues los acompanan no sélo durante su existencia terrena,
sino también en “la otra vida”.

Habiéndonos referido a la cultura como un tejido o construccién textual,
podemos mirar la préctica del bautismo tan sélo como un hilo més en la ela-
boracién del brocado que da forma al complejo cultural. Este, entretejido con
otro nudo en la cadena de la vida del hombre, la muerte. Asi, el hecho de recibir
el bautismo o no, definird en muchos casos el lugar al que se dirija uno tras su
deceso. De hecho, obviar este sacramento y las pricticas andlogas que lo acom-
panan serd suficiente para recibir una sancién moral. Decimos entonces que el
bautismo ha adquirido una connotacién ética por la que la colectividad cuestiona
y senala las actitudes de sus miembros como actos buenos o malos. Mds alld de
las fronteras de la ortodoxia, es a través del discurso como la gente construye y
caracteriza al mal y a los pecadores, asi como las causas y el destino de quienes
infringen las leyes divinas y humanas.

Para los huaxtecos de Aquismén, por ejemplo, los infantes son los tnicos que,
por su cardcter de “dngelitos”, al morir se van directamente al Cielo. De cual-
quier manera es conveniente “hacerles una novena”, sobre todo a aquellos que
no estdn bautizados, pues éstos se van al Limbo. Por su parte, los pokomames de
Jalapa tienen la creencia de que los nifios no pasan por el juicio inmediato por-
que no tienen pecado, asi que van directo al Cielo. Para los indigenas de Rabi-
nal, los ninos bautizados son dngeles y por lo tanto el lugar al que pertenecen es
la Gloria. En ese sitio hay luz, a diferencia del Limbo donde sélo hay oscuridad.

Mire, el nifio es un 4ngel, y siempre, pero dicen nuestros abuelos... decfan que un
nifio que no estaba bautizado se iba al Limbo, porque no miran, pero un nifio que
estaba bautizado se va a la Gloria, porque es un nifio... Dicen [que el Limbo] es una
escuridd, que es oscuro onde estan los nifos, porque no ven, porque No miran que es
oscuro... es como un colegio en que estdn...”

Algunos grupos creen que los nifos que no son bautizados, a manera de san-
cién moral, se convierten en otro tipo de seres. Asi, para los huaxtecos de Tan-
cuime, “Los nifios que no estdn bautizados, se vuelven duendes y van a volver
a comer a su mamd’. “Si yo estoy bautizado, mi hijo debe traer un poco de
bendicién. El limbo es un lugar escuro... pura escuridd a donde se van los nifios
sin bautizar.”

8 Esto puede compararse con los datos que se mencionan en el trabajo de Signorini y Lupo para
el 4rea de Yancuictlalpan, Puebla. Sobre la creencia en el destino final de los muertos “en edad tierna”
expresan: “Los nifios muertos en tierna edad iban, en cambio, al Chichiualcuacho, especie de limbo
celestial en donde sorbian la leche que destilaban los frutos del Chichiualcuahuitl /4rbol de los

senos/” (1990: 40-41).

111



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

El destino final de una persona estd determinado por la manera como uno se
haya comportado acd en la tierra. En palabras de un mam de Ixtahuacdn,

Depende su hecho aqui en la tierra. Depende su hecho. Si ha portado bueno, pues en
la paz del Senor tendrd que recomendarse, y si ha hecho el mal comportamiento, ten-
drd que como ladrones o matones o mujeres... tiene que ir al infierno, al fuego... jAh!
sii pueees... El jefe del Infierno es Satands... pues es ver gracia cuerpo de la persona,
cuerpo de uno no es un espiritu... noooo... eso es personal, como Dios. Es que el
Satands tiene poder... ;y coémo nos estd ganando pues? Si nos resbalamos, si nos vamos
al barranco... si somos unos malos, es por el poder de Satands... Un espiritu puede
salir... por eso, si no tiene su hecho, puede salir...

Cuando uno se muere, ;qué pasa? Pasa que tiene reconocerse como buena gente, irse
la paz de Dios...

[;Y cudnto tiempo tarda en llegar a su destino el espiritu?]. Ahf si, saber cudnto tiempo
tarda... y hay Purgatorio... sii pueees... ;y de dénde, pues? ;y qué es lo que tiene
Satands si no es Purgatorio?. Lo mismo que el Infierno, mesmamente... saber cémo
es ahi, hasta que nos moramos vamos a saber c6mo es... puro fuego... jAh! ;y por
qué dice pues “Te vas al fuego eterno’?... Porque si usté hizo mala gente asi, no lo
reconociste al Padre Celestial también El tiene que tirarte al fuego... jAh!, se quema ;y
quién te va a sacar? No se puede salir ni con nada, nada. Por eso ahora es que hay quién
estd saliendo a pridicar lo que es la palabra de Dios, y si usté lo entendid, es por uno
mismo... por eso es que dice la palabra ‘Hay que conciliale antes que nos vayamos al
fuego, hay que repentirse [arrepentirse]. Pero si usté no se repintié, es problema tuyo.
Los que no tan bautizados son los que se van al fuego. Media vez no td4 marcado con
el palabra de Dios. No tiene nombre, de todos modos se van al fuego. Ahora que
ya estd bautizado... fo7 es un nifo, es el primero mandamiento que lo recibe. Ya el
segundo es por lo menos la confirmacidn, es el segundo paso que lo da un nino.
Y después, si se casa los nifios, cuando sean grandes los nifios, si se casan, va a recibir
matrimonio; es el tercero paso que lo va a recibir. El cuarto paso, cuando ellos van
a cumplir con el mandamiento, con los diez mandamientos [;Y el quinto paso?]...
Hasta ahi no sé yo.

Para otros, no existe referente de dénde sea el lugar al que van los que han
obrado mal en su vida, ya que “todos creen que han hecho bien”. Sin embargo,
no se sabe dénde es el mundo de los difuntos, “si es arriba o abajo, al norte o al
sur, este u oeste.” Asi pues, la manera de concebir el mundo desde el nacimiento
y el bautizo muestra vinculos claros dentro del binomio eterno: el de la vida y la
muerte.

CONSIDERACIONES FINALES
Como se ha mencionado, los resultados del proyecto evangelizador pueden ser
analizados, entre otras cosas, a partir de la aceptacion o rechazo que los evange-

lizados mostraron ante las pricticas sacramentales. Incluso, y a pesar de que a la
llegada de los espafioles algunas costumbres de los naturales pudieron haberse

112



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

asemejado con las de los conquistadores, en otros casos tal situacién no fue sufi-
ciente para lograr que el cristianismo fuera aceptado del todo por los indigenas.

No obstante lo anterior, la aceptacién de las doctrinas no siempre fue una ven-
taja para llevar a cabo la empresa evangelizadora de los conquistadores. Que los
indios entendieran el significado real de los sacramentos cristianos, desde el punto
de vista teolégico, fue una labor mucho mds ardua de lo que en un principio se
pensé. De ello nos hablan algunos documentos en los que se menciona la poca
comprensién que los indigenas mostraron sobre las verdades de la fe. Aquellos
que habian recibido el sacramento del bautismo crearon molestia e incertidumbre
en los evangelizadores por su “tibieza, debilidad y poco interés” al regresar con
prontitud a sus pricticas tradicionales. La mayoria de las veces, la montana fue el
refugio tras el que escondian sus bailes y costumbres.

Asi, la poca o mucha aceptacién que los grupos indigenas pudieran haberle
dado al sacramento del bautismo respondia, en ocasiones, a intereses particulares
tanto de los que impartian los sacramentos como de los que los recibfan. Senalo
este hecho ya que si bien en algunos casos el bautismo era administrado sin nin-
gln problema entre los nuevos conversos, en otros el rechazo por parte de los
indigenas era total. En ese sentido podemos decir que no todos los sacramentos
(bautismo en el caso que se revisa para este texto) eran aceptados o rechazados de
igual forma. Los datos que aportan los documentos y los cronistas asi lo demues-
tran. Mientras algunos se escapaban a los montes para no recibir algin sacra-
mento, otros acudian a el con gran diligencia.

La aceptacién de los rituales del cristianismo se podria senalar como un acto
marcado por un interés que respondia, entre otras cosas, a las ofertas que los reli-
giosos les hacian sobre obtener bienes (materiales y espirituales) futuros. En ese
sentido podemos decir que este tipo de promesas tradujo el interés por parte del
clero para lograr, mediante varias estrategias, que los indios se acercaran mds a los
sacramentos.

En el caso del bautismo, el argumento doctrinal y teolégico para su adminis-
tracién respondia a la necesidad de llevar la salvacién a los paganos a fin de que
su alma no se perdiera en los Infiernos. Fieles a la promesa biblica (“Esta buena
nueva del Reino serd proclamada por todas partes del mundo para que la conozcan
todas las naciones, y luego vendrd el fin”, Mt. 24: 14) los conquistadores procu-
raban acelerar la segunda venida de Jesucristo al mundo, la parusia, mediante
la ripida prédica del Evangelio por todo el mundo. De este modo, y bajo este
tipo de argumentos, los conquistadores administraron el bautismo al principio
de la conquista espiritual casi sin ningtn recato. Pasados los afios, el magisterio de la
Iglesia cuestionaria severamente las formas por las que se realizé el bautismo de
los primeros evangelizados, asi como la poca atencién que se puso en la cateque-
sis de los mismos. Al respecto, los Concilios mexicanos y limenses fueron clara
muestra del replanteamiento por parte de la Iglesia sobre los métodos misionales
y de evangelizacién realizada hasta entonces.

113



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

Asi, la dureza que opusieron la mayoria de los indigenas para hacerse cristianos
mediante el bautismo propicié la continuidad en cuanto a los métodos —poco
ortodoxos quizds— vy estrategias de conversion utilizadas por los misioneros
durante gran parte del periodo colonial. El intento de este trabajo ha sido el de
presentar una breve mirada respecto a las formas por las cuales la evangelizacidn,
adoctrinamiento y los sacramentos fueron expuestos mediante una diversidad de
mecanismos que se expresaron también en una diversidad de formas de entender
y de poner en prictica la doctrina cristiana dentro del 4mbito de la vida cotidiana.

Hoy en dia, la religiosidad de los pueblos mayas se encuentra perneada por
un sin fin de pricticas religiosas, en expresiones multiples que van desde el cato-
licismo hasta el protestantismo y los pentecostalismos mds radicales. Y en no
pocos casos manteniendo todavia muchos de los discursos que se han venido
esgrimiendo desde la época colonial.

114



GESTO Y RITUAL. LECTURAS SOBRE EL BAUTISMO ENTRE LOS MAYAS CONTEMPORANEOS

BiBLIOGRAFiA

Anscar KeLry, Henry
1985 The Devil at Baptism. Ritual, Theology, and Drama. Ithaca, NY and London,
Cornell University Press & Oxford University Press.

Ara, Domingo de

1986 Vocabulario de lengua tzendal segiin el orden de Copanabastla (c. 1650), paleogra-
fia, edicién y notas de Mario Humberto Ruz. México, UNAM, IIFl, Centro de
Estudios Mayas (Serie Fuentes para el estudio de la cultura maya, 4).

BeLTRAN BRAVO, Marcela y Enrique RODRIGUEZ BALaM

2000  Los discursos sacramentales: un acercamiento antropoldgico a la literatura sacra-
mental. Tesis de Licenciatura en Ciencias Antropoldgicas, con especialidad en
Lingiiistica y Literatura. Mérida, Universidad Auténoma de Yucatdn.

Biblia Latinoamericana

1989 Madrid, Editorial San Pablo EVD.

Biblia Reina Valera
1960  Miami, Editorial Vida.

GosseN, Gary
1989  Los chamulas en el mundo del sol. México, INI y CONACULTA (Coleccién
Presencias, 17).

Lozano, Jorge
1987  Andlisis del discurso. Madrid, Alianza.

Lanpa, Diego de
1978 Relacion de las cosas de Yucatin. México, Editorial Porrda. 11a. ed.

MonreEs, Segundo
1979 El compadrazgo. Una estructura de poder en El Salvador. San Salvador, UCA Edi-

tores (Col. Estructuras y Procesos, Serie Mayor, vol. II).

NUKREZ DE LA VEGA, Francisco

1988 Constituciones diocesanas del obispado de Chiapa (1702), Estudio introductorio,
modernizacién, notas y apéndices de Ma. Carmen Leén y Mario Humberto
Ruz. México, UNAM, IIFl, Centro de Estudios Mayas (Serie Fuentes para el
estudio de la cultura maya, 6).

Ruz, Mario Humberto
1992 Copanaguastla en un espejo. Un pueblo tzeltal en el Virreinato, México, INI y
CONACULTA, 2a ed., corregida.

115



ENRIQUE JAVIER RODR{GUEZ BALAM

2003  “Cada uno con su costumbra. Memoria y olvido en los cultos funerarios
contemporaneos’, Antropologia de la eternidad. La muerte en la cultura maya,
pp- 531-548, A. Ciudad, M. H. Ruz y J. Iglesias (eds.). Madrid, Sociedad Espa-
fiola de Estudios Mayas y UNAM, IIF], Centro de Estudios Mayas.

Ruz, Mario Humberto et 4.
2002 [Paisajes domesticados. Imdgenes etnogrdficas de tres micro-regiones del drea central

quintanarroense. México, UNAM, IIFl, Centro de Estudios Mayas.

Ruz, Mario Humberto y Dolores ARAMONTI
1985  “Los anexos de fray Antonio Aguilar al diccionario tzeltal de Ara”, Revista de la
UNACH, 2a época, ntim. 2: 39-81, Tuxtla Gutiérrez, UNACH.

SaDA, Ricardo y Alfonso MoNRroy
1997 Curso de reologia sacramentaria. México, MINOS.

SAHAGUN, fray Bernardino de
1992 Historia general de las cosas de la Nueva Espania. México, Porrta (Coleccién
Sepan cudntos..., 8-11).

S1GNORINI, Italo y Alessandro Luro
1989  Los tres ejes de la vida. México, Universidad Veracruzana.

SoLano, Francisco de

1974 Los mayas del siglo XVIII. Pervivencia y transformacién de la sociedad indigena
guatemalteca durante la administracion borbénica. Madrid, Ediciones de Cultura
Hispdnica.

Voar, Evon Z.
1979 Ofrendas para los dioses. México, Fondo de Cultura Econémica.

116





