
Península
vol. IV, núm. 1

primavera de 2009

fecha de recepción: 28 de noviembre de 2008
fecha de dictamen: 26 de febrero de 2009

El color y lo funerario entre 
los mayas de ayer y hoy.

Ritual, magia y cotidianeidad

Mª Luisa Vázquez de Ágredos Pascual
Departamento de Historia del Arte

Universidad de Valencia

Los cementerios de las comunidades mayas actuales: lo prehispánico y lo 
hispano

Cuando el extranjero visita por primera vez el cementerio de cualquier comuni-
dad maya actual, no puede dejar de sentir cierto desconcierto y asombro ante lo 
que ve y le resulta tan desconocido por contraste (figura 1). Salvo por el hecho 
de ser el lugar en el que reposan los muertos, no existe algo en estos lugares 
que se parezca a la imagen taciturna, embebida de solemnidad y de un silencio 
un tanto distante que distingue a la gran mayoría de los cementerios judíos, 
cristianos y musulmanes (figuras 2, 3 y 4) que pueden visitarse en los distintos 
países de Oriente y de Occidente que desde la antigüedad conocieron alguno o 
varios de estos credos.

Son numerosos los elementos que concentran los cementerios de las aldeas 
mayas actuales que contribuyen a configurar esa distinta escenografía para el des-
canso eterno de aquellos que ya no están entre los vivos, aunque hay uno que sobre-
sale especialmente por encima del resto: el color, o más exactamente, el estallido 
de color que resuena en cualquier tumba, nicho, osario, cruz o símbolo (figura 5); 
en la indumentaria y la alegría de todos aquellos familiares que visitan a sus difun-
tos, entre ellos los niños, que convierten este campo santo en un lugar de juegos 
y diversión (figura 6); y en todo rincón, en especial si nuestra visita se produce 
a finales de octubre o principios de noviembre, coincidiendo con la celebración 
de difuntos. En efecto, y por contraste, todo exhala color y vida en el campo santo de 
las comunidades mayas actuales. La estética y la vida cotidiana de estos espacios se 
convierten en el mejor indicador para afirmar que la muerte entre los mayas de hoy 
se percibe como una vivencia próxima y familiar, de forma muy distinta a como se 

* A lgunas figuras correspondientes a este artículo pueden ser encontradas en las páginas a color 
que se encuentran entre las páginas 32 y 33 (N. del E.).



62

mª luisa vázquez de ágredos pascual

entiende en Europa occidental, donde se interioriza como una ruptura que, como 
tal, desemboca en una estética muy concreta y alejada de la polícroma, cotidiana y 
hasta jovial que caracteriza a los tradicionales cementerios mayas contemporáneos.

Ante semejante contraste nos preguntamos por qué en tiempos del contacto 
estos sagrados recintos no asumieron la saturnina y sombría pátina que empezaba 
a distinguir a sus semejantes del Viejo Mundo, cuando hubo otras muchas caracte-
rísticas que sí asimilaron y han permanecido vigentes hasta la actualidad, entre ellas 
la costumbre de abrir osarios en sus muros perimetrales, lo cual es muy común en 
los cementerios mayas de la Península de Yucatán, o el gusto por convertir el campo 
santo en un lugar de encuentro, juego y diversión, idéntico al que se había conocido 
en Europa occidental a lo largo de toda la Edad Media y hasta bien entrado el siglo 
xvii, a pesar de las quejas que a este respecto comenzaron a surgir desde el siglo xiii 
en adelante. En este sentido, cabe recordar que en 1231 el Concilio de Ruan cen-
suró los juegos y bailes en el cementerio bajo pena de excomunión, y en ello insis-
tieron varios concilios que se sucedieron entre esa fecha y 1405, cuando también 
se prohibió a mimos, juglares, caratuleros, músicos y charlatanes que ejercieran allí 
sus oficios.1 Pero es indudable que esta clase de actividades y costumbres tan festivas 
estaban más que arraigadas en los cementerios europeos de los siglos xv, xvi y 
principios del xvii, o de lo contrario no encontraríamos declaraciones tan explícitas 
como la del siguiente texto de 1657: “En medio de tanto barullo [escritores públi-
cos, lenceras, libreros y merceras], había que proceder a una inhumación, abrir una 
tumba y sacar cadáveres que aún no se habían consumido, dándose el caso de que, 
aun en época de mucho frío, el suelo del cementerio exhalara olores mefíticos”.2

Asimismo, la tradición de disponer osarios en los muros perimetrales de muchos 
de los cementerios mayas actuales recuerda una vieja costumbre vigente en Europa 
occidental a lo largo de toda la Edad Media y hasta bien entrado el siglo xviii, es 
decir, con posterioridad a la conquista y los primeros años de la colonia española. 
Durante todos estos siglos los atrios de las iglesias fueron utilizados como campo-
santo, motivo por el que en aquel entonces la palabra atrium y cementerio fueron 
sinónimas. No sólo eso, sino que atrio y osario también compartieron un mismo 
término: charnier, tal y como reflejan obras de la literatura medieval tan significati-
vas como La chanson de Roland.3 En este espacio se localizaban las llamadas “fosas 
de pobres”, donde los más humildes de la sociedad eran enterrados envueltos en 
sus sudarios. Allí permanecían hasta que la fosa volvía a abrirse para vaciarla de los 
huesos mondos, con el propósito de  que los nuevos difuntos tuviesen un lugar en 
ella. ¿Dónde iban a parar los restos óseos de los que les precedieron en la muerte? 
A los osarios que se abrían en tres de los cuatro muros perimetrales del atrio, es 
decir, en todos con la excepción del que limitaba con la nave de la iglesia, de ahí 

1  Àries, Philippe, 1982 : 30.
2  Bonnardot, Alfred, 1882, vol. II.
3  Àries, Philippe, op. cit., 29.



63

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

que atrium (atrio), charnier (osario) y cæmenterium (cementerio) fuesen vocablos 
sinónimos, tal y como se expuso antes.

Tanto el gusto por concebir el espacio del cementerio como un lugar de feria en 
el que toda distracción era posible, como el empleo del osario como forma 
de enterramiento, fueron, pues, costumbres que estaban en uso en los cementerios de 
Europa occidental en tiempos de la conquista y durante los primeros siglos de la 
época colonial hispana, y que posiblemente pasaron a formar parte de los cemente-
rios mayas de nueva planta, sobreviviendo hasta nuestros días. Es ante influencias 
como éstas que surge la pregunta de por qué estos camposantos no asimilaron 
también el aspecto acromático y la sobriedad que ya caracterizaba a sus semejan-
tes europeos en el siglo xv y xvi. La respuesta es simple: esta estética plomiza, 
acorde con la idea de ruptura y desarraigo de la vida terrenal con la que empezó 
a concebirse la muerte en Europa occidental a partir de esos momentos, estaba 
lejos de poder transmitir la proximidad con la que el hombre maya de ayer y de 
hoy entiende el fenómeno de la muerte, razón por la que la preocupación que la 
Iglesia intentó inculcar en estos territorios por el destino individual post-mortem 
apenas cuajó entre sus habitantes.4 En otras palabras, el maya de ayer entendió 
la muerte a la luz de un sentimiento de cotidianeidad, no exento de ritual, que 
necesitó el color para poder expresarse tal cual era, aspecto que ha prevalecido 
hasta la época actual. 

Lo anterior explica que el color invada cada superficie y rincón de los cemen-
terios mayas de hoy, de manera análoga a como lo hizo en las distinguidas tumbas 
prehispánicas en las que fueron enterrados los reyes y nobles de las antiguas ciu-
dades mayas, cuando el color todavía era un rasgo distintivo que sólo unos pocos 
podían permitirse. Es en esos viejos recintos donde hallamos el origen de estas 
creencias y usos en torno a la encrucijada muerte, cotidianeidad, ritual y color 
que persiste en los cementerios mayas actuales, aunque únicamente en términos 
de pintura mural, por lo que es allí donde vamos a detenernos para desentrañar 
hasta qué punto el color estuvo presente en los contextos funerarios de la élite 
maya prehispánica como un elemento cotidiano y ceremonial al mismo tiempo, 
dando pie a que éste se convirtiese en un leit motiv a través del tiempo, e inde-
pendientemente de los cambios religiosos y políticos que sobrevinieron en estos 
territorios del Nuevo Mundo desde el siglo xvi en adelante.

Color y cosmética en las tumbas mayas de la alta sociedad: del Preclá-
sico al Posclásico 

Desde hace más de un siglo numerosos hallazgos arqueológicos han manifestado 
que desde tiempos del Preclásico el color fue uno de los elementos que formó 
parte de las tumbas de la sociedad maya más distinguida, y que ésta fue una cos-

4  Viqueira, 1997: 59.



64

mª luisa vázquez de ágredos pascual

tumbre que se prolongó durante las posteriores etapas del Clásico y del Posclásico.5 
Los suelos, muros y bóvedas de estos recintos, al igual que el difunto y el ajuar que 
de manera habitual acompañó a quienes allí fueron enterrados, aparecen frecuen-
temente recubiertos de color, siendo el rojo el más usual, y más exactamente la 
hematites (Fe2O3), la hematites especular (Fe2O3) y el simbólico cinabrio (HgS).

Este hecho, y la escasa atención que hasta la fecha han recibido los pigmentos 
que contienen muchas de las vasijas cerámicas miniatura que fueron depositadas 
en estas sobresalientes tumbas desde el Preclásico, explican que el rojo sea con fre-
cuencia el único color mencionado al describir los contextos funerarios de la alta 
sociedad maya, olvidando otros colores que también participaron de estos espacios 
con un significado tan cotidiano y ritual como el que caracterizó a los anteriores. 
Nos referimos a todos los negros, blancos, verdes, rojos y naranjas que contienen 
las citadas vasijas cerámicas, los cuales, a la luz de los resultados que han ofrecido 
los escasos análisis químicos que se han hecho de ellos hasta la fecha, proceden de 
minerales que fueron ampliamente utilizados en la antigüedad como pigmento 
corporal, tales como el negro carbón [C], la galena [PbS], la pirolusita [MnO2], 
el blanco de cal [CaCO3], la malaquita [Cu2 (OH)2 CO3], la clorita, el óxido de 
hierro [Fe2O3], la hematita especular [Fe2O3], el cinabrio [HgS] y, posiblemente, 
la ilmenita [FeTiO3], los cuales pasamos a describir.

El negro carbón. Es uno de los pigmentos que aparece documentado en tumbas 
del área maya desde el Preclásico Tardío. La ausencia de fósforo [P] en determi-
nados análisis químicos, entre ellos en los realizados a través de la tradicional 
microscopía electrónica de barrido combinada con el microanálisis de rayos X por 
dispersión de energías (SEM/EDX), sugiere que estos negros siempre fueron de 
origen vegetal. El uso cosmético de este negro en la antigüedad está ampliamente 
documentado tanto en Oriente como en Occidente.

La galena. El hallazgo de este pigmento se documenta por primera vez en 
tumbas del área maya del periodo Clásico Temprano.6 Se trata de un sulfuro de 
plomo que produce un color grisáceo oscuro que en el mundo antiguo se utilizó 
como cosmético, y rara vez como pigmento artístico. Aunque su uso funerario 
más antiguo está documentado alrededor del 5000 a. C. en tumbas del Creciente 
Fértil (territorios en torno al Tigris y al Éufrates, Próximo Oriente),7 se sabe que 

5 P ara Rosemary A. Joyce fueron tres las costumbres funerarias que el Clásico mesoamericano 
heredó del periodo anterior: la ubicación de entierros en grupos domésticos, la circulación de partes 
del esqueleto en contextos secundarios, y la práctica de un incluir objetos en los entierros, en 
especial vasijas cerámicas (2003, 13). Sin embargo, la constancia y regularidad con la que el color 
participó en las tumbas más distinguidas del área maya desde el Preclásico en adelante sugiere que 
al menos en esta cultura fueron cuatro las costumbres funerarias que el periodo Clásico asumió del 
Preclásico que le precedió.

6  Iglesias Ponce de León, 2003: 217.
7 A l igual que en Egipto, en estos territorios la galena fue el principal componente de la pintura 

de ojos conocida como khol (Lucas, 1962: 80).



65

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

en la antigua América también se depositó como cosmético en múltiples recintos 
funerarios que han sido fechados alrededor del II milenio a. C., tales como los 
hallados en varios yacimientos arcaicos de Norteamérica, donde este pigmento 
aparece asociado al ocre rojo con frecuencia.8 El uso habitual de la galena como 
cosmético corporal, ampliamente documentado en antiguas culturas como la 
egipcia,9 sugiere que ésta debió ser también su función en los recintos funerarios 
de la élite maya en los que fue depositado. 

La pirolusita. Este bióxido de manganeso aparece contenido en vasijas de múl-
tiples tumbas del Altiplano de Guatemala fechadas entre el Clásico Temprano y el 
Clásico Terminal. Como todo mineral rico en manganeso, la pirolusita produce 
un color negro de fuerte intensidad que desde antiguo fue utilizado para pintar 
distintos soportes artísticos, al igual que como cosmético. 

El blanco de cal. Son numerosos los enterramientos del área maya en los que 
se han documentado vasijas conteniendo este material. Los más antiguos datan 
del Preclásico Tardío y los más recientes del Posclásico Temprano. Su importante 
uso como cosmético en el mundo antiguo no se limitó al pictórico, ya que este 
material también fue muy empleado para preparar mascarillas faciales con distin-
tas propiedades (figura 7).

La malaquita. Este carbonato básico de cobre de coloración verde aparece en 
tumbas del Clásico Temprano en adelante, en especial en el Altiplano de Gua-
temala. Aunque su empleo cosmético y artístico se conoce desde antiguo, esta 
última utilidad apenas se aprovechó entre los mayas hasta el Posclásico, cuando 
el intenso comercio marítimo con el Centro de México facilitó su llegada al área. 
El uso de la malaquita como cosmético está documentado en numerosas culturas 
antiguas de Oriente y Occidente, convirtiéndose en una constante entre los pro-
ductos de tocador de la élite de Egipto y Próximo Oriente,10 al igual que entre la 
griega y la romana.11 

La clorita. Junto con la celadonita y la glauconita, la clorita es uno de los 
minerales de los que proceden los pigmentos de tierra verde que tan ampliamente 
se utilizaron desde antiguo en la pintura artística y como cosmético. En todos los 
casos se trata de silicoaluminatos de potasio, calcio, sodio, hierro y manganeso 
muy estables,12 cuya base férrica, además, favorecía una amplia variedad de cam-
bios cromáticos a través de un sencillo horneado.

La hematita. Se trata de un óxido de hierro anhidro que en el área maya se 
formó en el interior de algunas cuevas y en los hormigueros de la selva.13 Es uno 
de los pocos pigmentos que, a diferencia de todos los anteriores, no sólo aparece 

8  Rapp, 2002: 174.
9 A  este respecto puede consultarse, Martinetto, 2000, y también AA.VV., 2002.
10  Courau et al., 1990. 
11 L ulin, 2006.
12  Dolcini y Zanettin (eds.), 1999: 156.
13  Morley, 1982: 348 y Sharer, 1998: 609.



66

mª luisa vázquez de ágredos pascual

contenido en bruto en vasijas funerarias, sino también revistiendo numerosas 
tumbas de prestigio desde el Preclásico (figura 8). 

La hematita especular. Su composición se corresponde con la de la hematita 
tradicional, pero su mayor resistencia y brillo purpúreo la distinguen de aquélla. 
Las elevadas temperaturas a las que cristaliza este mineral son las que provocan 
esa mayor dureza y luminosidad en su superficie, lo que explica que este pig-
mento exigiera una molienda más intensa que la que necesitaron el resto de los 
óxidos de hierro, y que en ella se debiese de cuidar el tiempo y la presión que se 
ejercía durante semejante operación, evitando cualquier exceso que pusiera en 
peligro la cualidad purpúrea del mineral. 

No toda el área maya contó con los entornos volcánicos que favorecían la 
formación de la hematita especular. Este hecho, y el interés que hubo en utilizar 
este color para revestir la arquitectura palaciega y funeraria por el significado sim-
bólico que se le atribuyó a su brillo inicial, supusieron su importación desde las 
regiones del área maya que lo producían, entre ellas la del Altiplano guatemalteco, 
lo que explica que en esta región y en sus vecinas de las Tierras Bajas Mayas del 
sur este pigmento aparezca con frecuencia revistiendo el interior de numerosas 
tumbas o como ofrenda en algunas de sus vasijas.

Cinabrio. En las antiguas culturas de América el uso de este pigmento se 
asoció principalmente a contextos de tipo funerario, y en concreto, a los que 
pertenecían a la alta sociedad. El cinabrio o sulfuro de mercurio que se extraía 
directamente del yacimiento debía de ser sublimado para poder utilizarse como 
pigmento, lo que supuso la puesta en práctica de un proceso de gran complejidad 
que da cuenta del alto grado de desarrollo tecnológico que alcanzaron todas estas 
civilizaciones prehispánicas. Las dificultades que tuvieron que surgir hasta que 
se garantizó el completo éxito de este proceso podrían explicar que su uso como 
pigmento artístico no se generalizara hasta el 600-650 d. C., coincidiendo con 
la etapa en la que muchas de estas culturas, entre ellas la maya, alcanzaron su 
momento de máximo apogeo. En estas fechas los recintos funerarios de los 
grandes señores del periodo Clásico, tales como la tumba del rey de Calakmul 
Yuknom Yich´ak K´ak, fueron decorados con este color,14 que también sirvió 
para impregnar la mortaja del gobernante y su ajuar,15 práctica habitual desde 
el Preclásico Medio.

La escasez y ausencia de cinabrio en muchas regiones de Mesoamérica, entre 
ellas en varias de las que conforman el amplio territorio de la antigua cultura 
maya,16 exigió su importación para fines pictóricos y ceremoniales de diversa 
índole, hecho que le convirtió uno de los pigmentos más costosos y simbólicos de 

14  Vázquez de Ágredos, Ms., 2006: 604-607.
15  García Moreno y Granados, 2000: 28-33.
16 E l cinabrio se produce en zonas con presencia de volcanes, fallas o fuentes termales calientes, 

las cuales en el área maya se localizan en las Tierras Altas de Chiapas, Guatemala, Honduras y 
El Salvador.



67

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

la paleta maya, lo que explica que su uso estuviese limitado a las altas jerarquías 
sociales.

Por último, algo interesante de los contextos funerarios y a la vez rituales de 
la cultura maya en los que se ha documentado la presencia de cinabrio en el 
interior de pequeñas vasijas, es que en ocasiones éste aparece asociado a mercurio, 
obtenido artificialmente por calentamiento de cinabrio natural. Es sobresaliente 
en este sentido la muestra que analizó Ann Osler Shepard en los años 40 del 
siglo xx, procedente del interior de uno de los contenedores de pigmento hallado 
en la tumba I de Kaminaljuyú, así como también la perteneciente al caché V-2 
de Copán (Gazzola, 1995: 40-42). Sin duda alguna, y refiriéndonos al posible 
uso cosmético de estos materiales, la toxicidad del mercurio fue siempre superior 
a la del cinabrio, cuyo uso cosmético en la vida cotidiana de las clases elevadas 
de Mesoamérica parecen probar los restos de color rojo que han permanecido 
incrustados en las incisiones de los sellos cilíndricos de aplicación cosmética que 
estuvieron allí en uso desde el Preclásico Medio, pues los escasos análisis químicos 
que por el momento se han hecho de estas trazas de color las identifican como 
ocre rojo, hematita o cinabrio sin excepción (Gazzola, 1996: 33).

Ilmenita. Este óxido de hierro y titanio de amplio uso como pigmento artístico 
y corporal quizá se corresponda con varios de los colores en bruto de tonalidad 
naranja que contienen algunos de los pequeños recipientes cerámicos hallados en 
ricos enterramientos mayas, cuyo análisis químico todavía no ha sido abordado.17

La frecuencia con la que todos estos minerales de probado uso cosmético 
aparecen en el interior de muchas de las vasijas y recipientes miniatura que con-
forman el ajuar funerario de las tumbas más distinguidas del área maya desde el 
Preclásico sugiere que con esta finalidad, y no con otra, fueron depositados en 
estos recintos, es decir, para su uso como pintura corporal, máxime cuando algu-
nos de ellos, como la galena, tuvieron en el mundo antiguo, casi sin excepción, 
una utilidad cosmética. Al igual que ocurrió con los alimentos y bebidas conteni-
dos en otras cerámicas funerarias, estos bienes tendrían la finalidad de acompañar 
al difunto en su travesía al Xibalbá para que pudiera hacer uso de ellos cuando 
los necesitara, o bien, de participar en las ceremonias mortuorias que se celebra-
ban en el interior de estos recintos funerarios, tal y como ha sido señalado por 
Rosemary A. Joyce para el caso de los entierros del Preclásico Medio en Tlatilco, 
indicando que las vasijas y botellas que aparecen en ellos parecen sugerir la reali-
zación de banquetes funerarios como parte de las ceremonias mortuorias (Joyce, 
2003: 25).18 

17 U no de estos pigmentos naranjas sin identificar es el que fue hallado en el entierro 101 de 
Altar de Sacrificios (Iglesias Ponce de León, 2003: 220).

18 E n este artículo la autora describe algunas prácticas funerarias que se iniciaron en el Preclá-
sico mesoamericano y que posteriormente tuvieron continuidad en el área maya, siendo una de 
ellas la relacionada con la celebración de los citados banquetes funerarios.



68

mª luisa vázquez de ágredos pascual

Lo cierto es que una u otra finalidad, es decir, tanto la relacionada con el 
viaje del difunto hacia el Inframundo como la relativa a las citadas ceremonias 
mortuorias, debieron exigir el uso mágico-ritual de la pintura corporal, lo que 
explica la presencia de los cosméticos que han sido descritos en estos recintos 
de ultratumba. A este respecto, no debemos olvidar que el arte maya y algunas 
fuentes históricas, tales como la Relación de las cosas de Yucatán de fray Diego de 
Landa, ofrecen numerosos ejemplos sobre el empleo tan cotidiano y amplio que 
los mayas hicieron de la pintura corporal, en especial en las celebraciones de tipo 
ceremonial:

Van con mucho temor, según decían, criando dioses. Acabados ya y puestos en per-
fección los ídolos, hacía el dueño de ellos un presente, el mejor que podía de aves y 
caza y de su moneda para pagar con él el trabajo de quienes habían hecho [los ídolos], 
y los sacaban de la casilla poniéndolos en otra enramada para ello hecha en el patio, 
en la cual los bendecía el sacerdote con mucha solemnidad y abundancia de devotas 
oraciones, habiéndose quitado primero él y los oficiales el tizne, porque decían que 
ayunaban en tanto que hacían los ídolos.19

Agrega el franciscano: “… Usaban pintarse de colorado el rostro y el cuerpo y 
les parecía muy mal, pero teníanlo por gran gala”,20 y, “llegado el día juntábanse 
en el patio del templo y si había (el esclavo) de ser sacrificado a saetazos, desnu-
dábanle en cueros y untábanle el cuerpo de azul […]”.21 Cierto que todas estas 
referencias remiten a los primeros momentos del contacto, y no a la época prehis-
pánica, pero la iconografía maya presenta múltiples y variados ejemplos del modo 
tan cotidiano, y a la vez ceremonial, con el que fue utilizada la pintura corporal 
entre la elite social, tal y como muestra la cerámica polícroma del Clásico Tardío. 
En este sentido, muchas de las escenas cortesanas que ofrece el corpus de Justin 
Kerr presentan personajes de alto rango que emplearon cosméticos para pintarse 
diferentes partes del cuerpo, entre ellas, el rostro. 

Un examen atento y riguroso de todas estas imágenes sugiere que los colo-
res empleados con esta finalidad exceden en cantidad y variedad a los que se 
mencionaron en los manuscritos que se redactaron en tiempos de la Colonia, 
cuando la progresiva evangelización de esos antiguos territorios prehispánicos sus-
tituyó las antiguas prácticas ceremoniales y sociales por otras más acordes con el 
nuevo credo, siendo en los pigmentos de uso cosmético que contienen las vasijas de 
las tumbas mayas de elevado rango en donde la citada fuente iconográfica encuen-
tra su mejor referente. De esta forma, los colores negros y grises que combinan en 
sus rostros, torsos y extremidades superiores e inferiores los jugadores de pelota del 
vaso K2803 bien pudieron estar hechos con el carbón (negro) y la galena (gris) que 

19 L anda, 1997: 83.
20 L anda, op. cit.: 42.
21 L anda, op. cit.: 57.



69

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

han sido identificados en varios recintos funerarios desde el Preclásico y el Clásico 
respectivamente (figura 9). Asimismo, el blanco con el que se pintaron el rostro los 
distinguidos personajes del vaso K6067 podría corresponderse con el blanco de cal 
que aparece en estos mismos enterramientos (figura 10), la pintura corporal roja 
con el que cubren su cuerpo los artistas del vaso K717 con la tradicional hematites 
o hematites especular (figura 11), y el verde de los guerreros del vaso K3412 con la 
tierra verde (clorita) que ha sido hallada y caracterizada en algunos de estos mismos 
contextos desde el Clásico Temprano en adelante (figura 12), entre otros innume-
rables ejemplos.

Hay algo más en estos mismos recintos que refuerza la hipótesis de que todos 
estos pigmentos fueron depositados en ellos para disfrute del difunto o de aque-
llos otros individuos que participaron de las ceremonias post-mortem que allí se 
celebraban. Nos referimos a los aceites, algunos de ellos secantes,22 y a las savias 
y/o sustancias vegetales que las técnicas analíticas han caracterizado en el interior 
de algunas de las vasijas que conforman los ajuares funerarios de estas tumbas, 
los cuales fueron utilizados en las culturas antiguas como perfume y para fijar y 
extender el pigmento en polvo sobre diferentes soportes, entre ellos el más anti-
guo de todos: la piel.23 Los pocos datos que existen en este sentido, y la impor-
tancia que tendría ampliar la información sobre estos temas para profundizar en 
algunas de las prácticas que fueron comunes en las ceremonias mortuorias de 
los mayas prehispánicos, invitan a ampliar esta línea de investigación en futuros 
estudios, los cuales deberán apoyarse en el uso de varias técnicas analíticas, y en 
concreto en las optimizadas para la identificación de las sustancias orgánicas de 
naturaleza aditiva, polisacárida o proteica, que sirvieron para preparar todos estos 
“productos” de interés estético y simbólico.

22 L os aceites secantes son aquellos que contienen como mínimo un 65% de ácidos grasos 
poliinsaturados, y otro tanto de ácido linolénico y linoíco (Masschelein-Kleiner, 1978: 32). 
El aceite de chía (Salvia Hispánica L.), de chicalote (Argemone Mexicana L.), y de calabaza fueron 
algunos de los óleos secantes que se utilizaron en el área maya, el primero de ellos por importa-
ción. Sus excelentes propiedades secantes permiten equipararlos al aceite de linaza (Linum usi-
tatissimum), de nuez (Juglans regia) y adormidera (Papaver somniferum), los tres ampliamente 
conocidos y utilizados en el Mediterráneo antiguo con fines pictóricos, cosméticos y medicinales 
(Vázquez de Ágredos, 2006: 546). En la cosmética antigua estos aceites, y otros de naturaleza más 
grasa, fueron la sustancia empleada para precipitar y fijar los aromas de diversas flores, plantas y 
esencias naturales, es decir, para preparar los perfumes y ungüentos que estuvieron en uso en todas 
estas culturas.

23 E n efecto, el primer soporte en el que se utilizó el color fue la piel. Esto se remonta a la 
prehistoria, y más exactamente al periodo que media entre el  Paleolítico Medio y Paleolítico 
Superior, cuando la hematites y las tierras rojas comenzaron a ser utilizadas para embadurnar 
a los difuntos. Hallazgos como el de Paviland, en la Inglaterra meridional, donde apareció 
la llamada Dama Rosa, confirman este origen tan remoto del uso del color como cosmético 
(Colombo, 1995: 9).



70

mª luisa vázquez de ágredos pascual

Consideraciones finales

El estudio pormenorizado de los minerales que contienen las vasijas funerarias de 
las tumbas mayas de elevado rango social señala que desde el horizonte Preclásico 
fue común depositar en ellas una amplia gama de pigmentos de excelentes pro-
piedades para ser utilizados como pintura corporal. Este abanico incluyó negros, 
blancos, verdes, rojos y naranjas de distinta naturaleza, desde sulfuros de plomo 
(galena) y mercurio (cinabrio) hasta carbonatos básicos de cobre (malaquita), 
pasando por los tradicionales pigmentos de base férrica (hematites, hematites 
especular y clorita/tierra verde), entre otros. La presencia de estos minerales en 
los citados recintos señala que el uso del cosmético como elemento mágico-ritual 
entre los mayas continuó siendo tan importante después de la muerte como lo 
fue durante la vida.

Incrementar la cantidad y diversidad de técnicas analíticas para poder precisar 
los cosméticos que contienen los recipientes miniatura de estas tumbas, posible-
mente por su utilidad en las ceremonias post-mortem que se celebraron en ellas, 
contribuiría a aclarar aspectos muy concretos relacionados con dichas ceremonias, 
en especial si los resultados se clasifican de acuerdo a indicadores de edad, sexo 
o rango, entre otros de semejante perfil. Es aquí donde cobraría interés la com-
binación de la microscopía electrónica de barrido/microanálisis de rayos X por 
dispersión de energías (SEM/EDX) con la espectroscopía infrarroja por transfor-
mada de Fourier (FTIR) y las técnicas cromatográficas optimizadas para la carac-
terización de sustancias de naturaleza orgánica, todas ellas esenciales para detectar 
las aditivas, posiblemente aromáticas, que ligaron el “polvo cosmético” para su uso 
corporal. Por otra parte,  surge la pregunta, ¿realmente todos los cosméticos (acaso 
perfumados) que han sido hallados en estas tumbas de la élite prehispánica fueron 
utilizados por sus distinguidos usuarios mientras disfrutaron de su vida terrenal? 
¿Todos ellos? ¿Podemos afirmar con seguridad que un cosmético tan tóxico como 
el cinabrio, cuyo alto contenido en mercurio en contacto con la piel producía 
múltiples enfermedades,24 fue aprovechado por estas élites sociales durante su 
vida cortesana con la misma ligereza con la que lo emplearon como cosmético 
funerario?

24 E l empleo de cosméticos a base de mercurio provoca en breve síntomas y signos como fiebre, 
abatimiento, confusión y vómito. Éstos se agravan notoriamente si su uso se prolonga durante 
largos periodos de tiempo, llegando a causar síntomas neurológicos diversos como insomnio, pér-
dida de memoria, inestabilidad emocional,  depresión o anorexia. Otros trastornos comunes son 
los gastrointestinales debidos a la baja solubilidad del mercurio, lo que se traduce en flatulencias 
y diarreas. También son frecuentes la anemia, la salivación excesiva, la gingivitis y la pérdida de 
dientes. Estos cuadros han sido confirmados al analizar las consecuencias que tuvo el abuso de ciertos 
pigmentos tóxicos —entre ellos el cinabrio y la cerusa (blanco de plomo)— para la salud de la alta 
sociedad que deambuló por las cortes europeas de los siglos xvii y xviii (Véase DeGalan, Aimée, 
2002).



71

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

El interés por obtener respuestas ante un tema todavía tan inédito en el estudio 
de Mesoamérica como el que aquí se ha presentado ha motivado recientemente el 
inicio de un nuevo proyecto de investigación en el Departamento de Historia del 
Arte de la Universidad de Valencia: “Arqueometría, ciencia e iconografía del cos-
mético y del perfume en la antigua Mesoamérica”, el cual ha tomado como punto 
de partida los protocolos de análisis y directrices interpretativas que fueron segui-
das con el mismo propósito en el British Museum y en el Centre de Recherche 
et de Restauration des Musées de France para identificar los fardos de cosméticos 
hallados en las tumbas de la elite del Mediterráneo antiguo. Se pretende con-
tribuir así al conocimiento de los antiguos ritos funerarios de la cultura maya, 
explorando la estrecha relación que se produjo en la época prehispánica entre el 
color, el ritual y la cotidianeidad ante la experiencia de la muerte. Una relación 
que ha sobrevivido hasta nuestros días, lo que explica que el color luzca en los 
cementerios mayas actuales con la misma intensidad con la que lo hizo hace casi 
tres mil años.



72

mª luisa vázquez de ágredos pascual

Bibliografía

AA. VV.
2002	 Parfums & Cosmétiques dans l’Egypte Ancienne (Exposition Le Caire-Paris- Mar-

seille). Le Caire, ESIG Editoriale.

Àries, Philippe
1982	 La muerte en Occidente. Barcelona, Argos Vergara.

Bonnardot, Alfred et al.
1882	 Paris à travers les âges: Aspects successifs des monuments et quartiers historiques de 

Paris depuis le XIIIe siècle jusqu’à nos jours/ fidèlement restitués d’après les docu-
ments authentiques. Paris, Bibliothèque de l’image. 2ème édition facsim. 

Colombo, Luciano
1995	 I colori degli antichi. Firenze, Nardini Editore.

Courau, Cécile et al.
1990	 L’apport des analyses des Laboratories de Recherche des Muses a l’etude de la cosmé-

tique en Egypte Ancienne. Monographie sous la direction de Monsieur Christian 
Lahanier. Paris, Ecole du Louvre, Laboratoire de Recherche et de Restauration 
des Musées de France.

DeGalan, Aimée
2002	 “Lead White or Dead White? Dangerous Beauty Practices of Eighteenth-

Century England”, Bulletin of the Detroit Institute of Arts, Vol. 76 (1/2): 39-49. 
USA, The Detroit Institute of Arts Editions.

Dolcini, Loreta y Bruno Zanettin (eds.)
1999	 Cristalli e Gemme: Realtà fisica e immaginario. Simbologie, tecniche e arte. Venezia, 

Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti.

García Moreno, Renata y Josefina Granados
2000	 “Tumbas reales de Calakmul”, Arqueología Mexicana VII (42): 28-33, mayo-

abril.

Iglesias Ponce de León, Ma. Josefa
2003	 “Contenedores de cuerpos, cenizas y almas. El uso de las urnas funerarias en 

la cultura maya”, Antropología de la eternidad: la muerte en la cultura maya, 
pp. 209-254, Andrés Ciudad, Mario Humberto Ruz y Ma. Josefa Iglesias 
(eds.). Madrid y México, Sociedad Española de Estudios Mayas y UNAM, 
UACSHUM y Centro de Estudios Mayas. 

Landa, fray Diego de
1997	 Relación de las cosas de Yucatán. Mérida, Ediciones Alducin.



73

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

Lucas, Alfred
1962	 Ancient Egyptian Materials and Industries. London, Edward Arnold LTD.	

Lulin, Oliver
2006	 Analyses physico-chimiques et compréhesion de la formulation de certains fards 

d’époque romano-hellénistique: les pigments roses. Memoire d’étude sous la direc-
tion de Mme. Elsa Van Elslande. Paris, Centre de Recherche et de Restauration 
des Musées de France.

Martinetto, Pauline
2000	 Étude cristallographique des preparations cosmétiques de l’Egypte ancienne. Apports 

du Rayonnement Synchrotron a l’analyse quantitative et microstructurale des 
materiaux archéologiques, Thèse du Docteur. Paris, Université Joseph Fourier-
Grenoble 1.

Masschelein-Kleiner, Liliane
1978	 Aglutinantes, barnices y adhesivos antiguos. Bruselas, IRPA, Curso de Conserva-

ción 1.

Morley, Sylvannus G. 
1982	 La civilización maya. México, Fondo de Cultura Económica.

Rapp, George R.
2002	 Archaeomineralogy. Alemania, Springer.

Rosemary, Joyce A.
2003 	 “Las raíces de la tradición funeraria maya en prácticas mesoamericanas del 

periodo Formativo”, Antropología de la eternidad: la muerte en la cultura 
maya, pp. 13-34, Andrés Ciudad, Mario Humberto Ruz y Ma. Josefa Iglesias 
(eds.). Madrid y México, Sociedad Española de Estudios Mayas y UNAM, 
UACSHUM y Centro de Estudios Mayas. 

Sharer, Robert 
1998	 La civilización maya. México, Fondo de Cultura Económica.

Vázquez de Ágredos Pascual, Ma. Luisa
2006	 Recursos materiales y técnicas pictóricas en los murales de las Tierras Bajas Mayas. 

Tesis doctoral. Valencia, Universidad de Valencia.

Viqueira Albán, Juan Pedro
1997	 “Prácticas y creencias religiosas de los indios de Chiapas”, Arqueología Mexicana 

V (28): 54-59, noviembre-diciembre.



iv

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

figura 10. K8351 (© Justin Kerr)

figura 11. K8719 (© Justin Kerr)

“El color y lo funerario entre los mayas de ayer y hoy…”
Mª Luisa Vázquez de Ágredos Pascual

figura 1. Cementerio de Chichicastenango (Altiplano de Guatemala).



v

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

figura 5. Cementerio de Tekit (Yucatán, México).

figura 6. Cementerio en Santa Elena (Departamento de Petén, Guatemala).



vi

mª luisa vázquez de ágredos pascual

figura 7. Blanco de cal visto a través del microscopio óptico.

figura 8. Hematita vista a través del microscopio óptico.



vii

el color y lo funerario entre los mayas. ritual, magia y cotidianeidad

figura 9. Foto catálogo Kerr (Inv. nº K2803).

figura 10. Foto catálogo Kerr (Inv. nº K6067).

figura 11. Foto catálogo Kerr (Inv. nº K717).



viii

mª luisa vázquez de ágredos pascual

figura 12. Foto catálogo Kerr (Inv. nº K3412).

“Renovando el pacto con los dueños. Consideraciones etnográficas sobre las 
fiestas de San Diego y el hanliko’ol en una comunidad maya de Campeche”
David de Ángel García

figura 4. Los h-meno’ob 
son los encargados de 
mezclar los ingredientes 
para preparar los alimentos 
sagrados. En la foto el 
h-men don Gonzalo 
prepara el ko’ol, uno 
de los ingredientes 
imprescindibles en la 
ceremonia del hanliko’ol.




