Peninsula
vol. IV, nim. 1
PRIMAVERA DE 2009

EL COLORY LO FUNERARIO ENTRE
LOS MAYAS DE AYER Y HOY.
RITUAL, MAGIA'Y COTIDIANEIDAD

Mza Luisa VAzQUEz DE AGREDOS PAascuAaL
Departamento de Historia del Arte
Universidad de Valencia

LoS CEMENTERIOS DE LAS COMUNIDADES MAYAS ACTUALES: LO PREHISPANICO Y LO
HISPANO

Cuando el extranjero visita por primera vez el cementerio de cualquier comuni-
dad maya actual, no puede dejar de sentir cierto desconcierto y asombro ante lo
que ve y le resulta tan desconocido por contraste (figura 1). Salvo por el hecho
de ser el lugar en el que reposan los muertos, no existe algo en estos lugares
que se parezca a la imagen taciturna, embebida de solemnidad y de un silencio
un tanto distante que distingue a la gran mayoria de los cementerios judios,
cristianos y musulmanes (figuras 2, 3 y 4) que pueden visitarse en los distintos
paises de Oriente y de Occidente que desde la antigiiedad conocieron alguno o
varios de estos credos.

Son numerosos los elementos que concentran los cementerios de las aldeas
mayas actuales que contribuyen a configurar esa distinta escenografia para el des-
canso eterno de aquellos que ya no estdn entre los vivos, aunque hay uno que sobre-
sale especialmente por encima del resto: el color, 0 mds exactamente, el estallido
de color que resuena en cualquier tumba, nicho, osario, cruz o simbolo (figura 5);
en la indumentaria y la alegria de todos aquellos familiares que visitan a sus difun-
tos, entre ellos los nifios, que convierten este campo santo en un lugar de juegos
y diversién (figura 6); y en todo rincén, en especial si nuestra visita se produce
a finales de octubre o principios de noviembre, coincidiendo con la celebracién
de difuntos. En efecto, y por contraste, todo exhala color y vida en el campo santo de
las comunidades mayas actuales. La estética y la vida cotidiana de estos espacios se
convierten en el mejor indicador para afirmar que la muerte entre los mayas de hoy
se percibe como una vivencia préxima y familiar, de forma muy distinta a como se

* Algunas figuras correspondientes a este articulo pueden ser encontradas en las pdginas a color
que se encuentran entre las pdginas 32 y 33 (V. del E.).

FECHA DE RECEPCION: 28 DE NOVIEMBRE DE 2008

FECHA DE DICTAMEN: 26 DE FEBRERO DE 2009



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

entiende en Europa occidental, donde se interioriza como una ruptura que, como
tal, desemboca en una estética muy concreta y alejada de la policroma, cotidiana y
hasta jovial que caracteriza a los tradicionales cementerios mayas contempordneos.

Ante semejante contraste nos preguntamos por qué en tiempos del contacto
estos sagrados recintos no asumieron la saturnina y sombria pdtina que empezaba
a distinguir a sus semejantes del Viejo Mundo, cuando hubo otras muchas caracte-
risticas que si asimilaron y han permanecido vigentes hasta la actualidad, entre ellas
la costumbre de abrir osarios en sus muros perimetrales, lo cual es muy comin en
los cementerios mayas de la Peninsula de Yucatdn, o el gusto por convertir el campo
santo en un lugar de encuentro, juego y diversién, idéntico al que se habia conocido
en Europa occidental a lo largo de toda la Edad Media y hasta bien entrado el siglo
Xv1I, a pesar de las quejas que a este respecto comenzaron a surgir desde el siglo xir
en adelante. En este sentido, cabe recordar que en 1231 el Concilio de Ruan cen-
surd los juegos y bailes en el cementerio bajo pena de excomunidn, y en ello insis-
tieron varios concilios que se sucedieron entre esa fecha y 1405, cuando también
se prohibi6é a mimos, juglares, caratuleros, musicos y charlatanes que ejercieran alli
sus oficios.! Pero es indudable que esta clase de actividades y costumbres tan festivas
estaban mds que arraigadas en los cementerios europeos de los siglos xv, xv1 y
principios del xv11, 0 de lo contrario no encontrariamos declaraciones tan explicitas
como la del siguiente texto de 1657: “En medio de tanto barullo [escritores publi-
cos, lenceras, libreros y merceras], habia que proceder a una inhumacién, abrir una
tumba y sacar caddveres que atin no se habfan consumido, ddndose el caso de que,
aun en época de mucho frio, el suelo del cementerio exhalara olores mefiticos”.?

Asimismo, la tradicién de disponer osarios en los muros perimetrales de muchos
de los cementerios mayas actuales recuerda una vieja costumbre vigente en Europa
occidental a lo largo de toda la Edad Media y hasta bien entrado el siglo xvii, es
decir, con posterioridad a la conquista y los primeros afios de la colonia espafiola.
Durante todos estos siglos los atrios de las iglesias fueron utilizados como campo-
santo, motivo por el que en aquel entonces la palabra azrium y cementerio fueron
sinénimas. No sélo eso, sino que atrio y osario también compartieron un mismo
término: charnier, tal y como reflejan obras de la literatura medieval tan significati-
vas como La chanson de Roland.? En este espacio se localizaban las llamadas “fosas
de pobres”, donde los mds humildes de la sociedad eran enterrados envueltos en
sus sudarios. Alli permanecian hasta que la fosa volvia a abrirse para vaciarla de los
huesos mondos, con el propésito de que los nuevos difuntos tuviesen un lugar en
ella. ;Dénde iban a parar los restos 6seos de los que les precedieron en la muerte?
A los osarios que se abrian en tres de los cuatro muros perimetrales del atrio, es
decir, en todos con la excepcidn del que limitaba con la nave de la iglesia, de ahi

U Aries, Philippe, 1982 : 30.
2 Bonnardot, Alfred, 1882, vol. II.
3 Aries, Philippe, op. cit., 29.

62



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

que atrium (atrio), charnier (osario) y cementerium (cementerio) fuesen vocablos
sinénimos, tal y como se expuso antes.

Tanto el gusto por concebir el espacio del cementerio como un lugar de feria en
el que toda distraccién era posible, como el empleo del osario como forma
de enterramiento, fueron, pues, costumbres que estaban en uso en los cementerios de
Europa occidental en tiempos de la conquista y durante los primeros siglos de la
época colonial hispana, y que posiblemente pasaron a formar parte de los cemente-
rios mayas de nueva planta, sobreviviendo hasta nuestros dias. Es ante influencias
como éstas que surge la pregunta de por qué estos camposantos no asimilaron
también el aspecto acromdtico y la sobriedad que ya caracterizaba a sus semejan-
tes europeos en el siglo xv y xv1. La respuesta es simple: esta estética plomiza,
acorde con la idea de ruptura y desarraigo de la vida terrenal con la que empezd
a concebirse la muerte en Europa occidental a partir de esos momentos, estaba
lejos de poder transmitir la proximidad con la que el hombre maya de ayer y de
hoy entiende el fenémeno de la muerte, razén por la que la preocupacién que la
Iglesia intentd inculcar en estos territorios por el destino individual post-mortem
apenas cuaj6 entre sus habitantes.” En otras palabras, el maya de ayer entendié
la muerte a la luz de un sentimiento de cotidianeidad, no exento de ritual, que
necesité el color para poder expresarse tal cual era, aspecto que ha prevalecido
hasta la época actual.

Lo anterior explica que el color invada cada superficie y rincén de los cemen-
terios mayas de hoy, de manera andloga a como lo hizo en las distinguidas tumbas
prehispdnicas en las que fueron enterrados los reyes y nobles de las antiguas ciu-
dades mayas, cuando el color todavia era un rasgo distintivo que s6lo unos pocos
podian permitirse. Es en esos viejos recintos donde hallamos el origen de estas
creencias y usos en torno a la encrucijada muerte, cotidianeidad, ritual y color
que persiste en los cementerios mayas actuales, aunque Gnicamente en términos
de pintura mural, por lo que es alli donde vamos a detenernos para desentranar
hasta qué punto el color estuvo presente en los contextos funerarios de la élite
maya prehispdnica como un elemento cotidiano y ceremonial al mismo tiempo,
dando pie a que éste se convirtiese en un leit motiv a través del tiempo, e inde-
pendientemente de los cambios religiosos y politicos que sobrevinieron en estos
territorios del Nuevo Mundo desde el siglo xv1 en adelante.

COLOR Y COSMETICA EN LAS TUMBAS MAYAS DE LA ALTA SOCIEDAD: DEL PRECLA-
sico AL PoscLAsico

Desde hace mds de un siglo numerosos hallazgos arqueolégicos han manifestado
que desde tiempos del Precldsico el color fue uno de los elementos que formé
parte de las tumbas de la sociedad maya m4s distinguida, y que ésta fue una cos-

* Viqueira, 1997: 59.

63



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

tumbre que se prolongé durante las posteriores etapas del Cldsico y del Posclésico.”
Los suelos, muros y bévedas de estos recintos, al igual que el difunto y el ajuar que
de manera habitual acompafi6 a quienes alli fueron enterrados, aparecen frecuen-
temente recubiertos de color, siendo el rojo el mds usual, y mds exactamente la
hematites (Fe,0,), la hematites especular (Fe,O,) y el simbélico cinabrio (HgS).

Este hecho, y la escasa atencién que hasta la fecha han recibido los pigmentos
que contienen muchas de las vasijas cerdmicas miniatura que fueron depositadas
en estas sobresalientes tumbas desde el Precldsico, explican que el rojo sea con fre-
cuencia el tnico color mencionado al describir los contextos funerarios de la alta
sociedad maya, olvidando otros colores que también participaron de estos espacios
con un significado tan cotidiano y ritual como el que caracterizé a los anteriores.
Nos referimos a todos los negros, blancos, verdes, rojos y naranjas que contienen
las citadas vasijas cerdmicas, los cuales, a la luz de los resultados que han ofrecido
los escasos andlisis quimicos que se han hecho de ellos hasta la fecha, proceden de
minerales que fueron ampliamente utilizados en la antigiiedad como pigmento
corporal, tales como el negro carbén [C], la galena [PbS], la pirolusita [MnO],
el blanco de cal [CaCO,], la malaquita [Cu, (OH), CO,], la clorita, el é6xido de
hierro [Fe,O,], la hematita especular [Fe,O,], el cinabrio [HgS] y, posiblemente,
la ilmenita [FeTiO,], los cuales pasamos a describir.

El negro carbon. Es uno de los pigmentos que aparece documentado en tumbas
del drea maya desde el Precldsico Tardio. La ausencia de fésforo [P] en determi-
nados andlisis quimicos, entre ellos en los realizados a través de la tradicional
microscopia electrénica de barrido combinada con el microanilisis de rayos X por
dispersién de energias (SEM/EDX), sugiere que estos negros siempre fueron de
origen vegetal. El uso cosmético de este negro en la antigiiedad estd ampliamente
documentado tanto en Oriente como en Occidente.

La galena. El hallazgo de este pigmento se documenta por primera vez en
tumbas del drea maya del periodo Cldsico Temprano.® Se trata de un sulfuro de
plomo que produce un color grisdceo oscuro que en el mundo antiguo se utilizé
como cosmético, y rara vez como pigmento artistico. Aunque su uso funerario
mds antiguo estd documentado alrededor del 5000 a. C. en tumbas del Creciente
Fértil (territorios en torno al Tigris y al Eufrates, Préximo Oriente),” se sabe que

> Para Rosemary A. Joyce fueron tres las costumbres funerarias que el Cldsico mesoamericano
heredé del periodo anterior: la ubicacién de entierros en grupos domésticos, la circulacién de partes
del esqueleto en contextos secundarios, y la prictica de un incluir objetos en los entierros, en
especial vasijas cerdmicas (2003, 13). Sin embargo, la constancia y regularidad con la que el color
participé en las tumbas mds distinguidas del drea maya desde el Precldsico en adelante sugiere que
al menos en esta cultura fueron cuatro las costumbres funerarias que el periodo Cldsico asumié del
Precldsico que le precedié.

¢ Iglesias Ponce de Leén, 2003: 217.

7 Al igual que en Egipto, en estos territorios la galena fue el principal componente de la pintura
de ojos conocida como khol (Lucas, 1962: 80).

64



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

en la antigua América también se deposité como cosmético en multiples recintos
funerarios que han sido fechados alrededor del II milenio a. C., tales como los
hallados en varios yacimientos arcaicos de Norteamérica, donde este pigmento
aparece asociado al ocre rojo con frecuencia.® El uso habitual de la galena como
cosmético corporal, ampliamente documentado en antiguas culturas como la
egipcia,” sugiere que ésta debid ser también su funcién en los recintos funerarios
de la élite maya en los que fue depositado.

La pirolusita. Este biéxido de manganeso aparece contenido en vasijas de mul-
tiples tumbas del Altiplano de Guatemala fechadas entre el Clasico Temprano y el
Clésico Terminal. Como todo mineral rico en manganeso, la pirolusita produce
un color negro de fuerte intensidad que desde antiguo fue utilizado para pintar
distintos soportes artisticos, al igual que como cosmético.

El blanco de cal. Son numerosos los enterramientos del drea maya en los que
se han documentado vasijas conteniendo este material. Los mds antiguos datan
del Precldsico Tardio y los mds recientes del Poscldsico Temprano. Su importante
uso como cosmético en el mundo antiguo no se limité al pictérico, ya que este
material también fue muy empleado para preparar mascarillas faciales con distin-
tas propiedades (figura 7).

La malaquita. Este carbonato bdsico de cobre de coloracién verde aparece en
tumbas del Clasico Temprano en adelante, en especial en el Altiplano de Gua-
temala. Aunque su empleo cosmético y artistico se conoce desde antiguo, esta
ultima utilidad apenas se aproveché entre los mayas hasta el Poscldsico, cuando
el intenso comercio maritimo con el Centro de México facilit6 su llegada al drea.
El uso de la malaquita como cosmético estd documentado en numerosas culturas
antiguas de Oriente y Occidente, convirtiéndose en una constante entre los pro-
ductos de tocador de la élite de Egipto y Préximo Oriente,' al igual que entre la
griega y la romana."!

La clorita. Junto con la celadonita y la glauconita, la clorita es uno de los
minerales de los que proceden los pigmentos de tierra verde que tan ampliamente
se utilizaron desde antiguo en la pintura artistica y como cosmético. En todos los
casos se trata de silicoaluminatos de potasio, calcio, sodio, hierro y manganeso
muy estables,'? cuya base férrica, ademds, favorecia una amplia variedad de cam-
bios cromdticos a través de un sencillo horneado.

La hematita. Se trata de un 6xido de hierro anhidro que en el drea maya se
formé en el interior de algunas cuevas y en los hormigueros de la selva.'? Es uno
de los pocos pigmentos que, a diferencia de todos los anteriores, no sélo aparece

8 Rapp, 2002: 174.

9 A este respecto puede consultarse, Martinetto, 2000, y también AA.VV., 2002.
10 Courau et al., 1990.

" Lulin, 2006.

2 Dolcini y Zanettin (eds.), 1999: 156.

3 Morley, 1982: 348 y Sharer, 1998: 609.

65



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

contenido en bruto en vasijas funerarias, sino también revistiendo numerosas
tumbas de prestigio desde el Precldsico (figura 8).

La hematita especular. Su composicién se corresponde con la de la hematita
tradicional, pero su mayor resistencia y brillo purpureo la distinguen de aquélla.
Las elevadas temperaturas a las que cristaliza este mineral son las que provocan
esa mayor dureza y luminosidad en su superficie, lo que explica que este pig-
mento exigiera una molienda mds intensa que la que necesitaron el resto de los
oxidos de hierro, y que en ella se debiese de cuidar el tiempo y la presién que se
ejercia durante semejante operacién, evitando cualquier exceso que pusiera en
peligro la cualidad purpirea del mineral.

No toda el drea maya conté con los entornos volcdnicos que favorecian la
formacién de la hematita especular. Este hecho, y el interés que hubo en utilizar
este color para revestir la arquitectura palaciega y funeraria por el significado sim-
bélico que se le atribuyé a su brillo inicial, supusieron su importacién desde las
regiones del drea maya que lo producian, entre ellas la del Altiplano guatemalteco,
lo que explica que en esta regidn y en sus vecinas de las Tierras Bajas Mayas del
sur este pigmento aparezca con frecuencia revistiendo el interior de numerosas
tumbas o como ofrenda en algunas de sus vasijas.

Cinabrio. En las antiguas culturas de América el uso de este pigmento se
asocié principalmente a contextos de tipo funerario, y en concreto, a los que
pertenecian a la alta sociedad. El cinabrio o sulfuro de mercurio que se extraia
directamente del yacimiento debia de ser sublimado para poder utilizarse como
pigmento, lo que supuso la puesta en prictica de un proceso de gran complejidad
que da cuenta del alto grado de desarrollo tecnoldgico que alcanzaron todas estas
civilizaciones prehispdnicas. Las dificultades que tuvieron que surgir hasta que
se garantizé el completo éxito de este proceso podrian explicar que su uso como
pigmento artistico no se generalizara hasta el 600-650 d. C., coincidiendo con
la etapa en la que muchas de estas culturas, entre ellas la maya, alcanzaron su
momento de mdximo apogeo. En estas fechas los recintos funerarios de los
grandes sefores del periodo Cldsico, tales como la tumba del rey de Calakmul
Yuknom Yich ‘ak K ak, fueron decorados con este color,' que también sirvié
para impregnar la mortaja del gobernante y su ajuar,’ practica habitual desde
el Precldsico Medio.

La escasez y ausencia de cinabrio en muchas regiones de Mesoamérica, entre
ellas en varias de las que conforman el amplio territorio de la antigua cultura
maya,'® exigié su importacion para fines pictéricos y ceremoniales de diversa
indole, hecho que le convirti6 uno de los pigmentos mds costosos y simbdélicos de

" Vizquez de Agredos, Ms., 2006: 604-607.

5 Garcfa Moreno y Granados, 2000: 28-33.

16 El cinabrio se produce en zonas con presencia de volcanes, fallas o fuentes termales calientes,
las cuales en el drea maya se localizan en las Tierras Altas de Chiapas, Guatemala, Honduras y

El Salvador.

66



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

la paleta maya, lo que explica que su uso estuviese limitado a las altas jerarquias
sociales.

Por dltimo, algo interesante de los contextos funerarios y a la vez rituales de
la cultura maya en los que se ha documentado la presencia de cinabrio en el
interior de pequenas vasijas, es que en ocasiones éste aparece asociado a mercurio,
obtenido artificialmente por calentamiento de cinabrio natural. Es sobresaliente
en este sentido la muestra que analiz6 Ann Osler Shepard en los anos 40 del
siglo xx, procedente del interior de uno de los contenedores de pigmento hallado
en la tumba I de Kaminaljuyd, asi como también la perteneciente al caché V-2
de Copédn (Gazzola, 1995: 40-42). Sin duda alguna, y refiriéndonos al posible
uso cosmético de estos materiales, la toxicidad del mercurio fue siempre superior
a la del cinabrio, cuyo uso cosmético en la vida cotidiana de las clases elevadas
de Mesoamérica parecen probar los restos de color rojo que han permanecido
incrustados en las incisiones de los sellos cilindricos de aplicacién cosmética que
estuvieron alli en uso desde el Precldsico Medio, pues los escasos andlisis quimicos
que por el momento se han hecho de estas trazas de color las identifican como
ocre rojo, hematita o cinabrio sin excepcién (Gazzola, 1996: 33).

Ilmenita. Este 6xido de hierro y titanio de amplio uso como pigmento artistico
y corporal quizd se corresponda con varios de los colores en bruto de tonalidad
naranja que contienen algunos de los pequenos recipientes cerdmicos hallados en
ricos enterramientos mayas, cuyo andlisis quimico todavia no ha sido abordado."”

La frecuencia con la que todos estos minerales de probado uso cosmético
aparecen en el interior de muchas de las vasijas y recipientes miniatura que con-
forman el ajuar funerario de las tumbas mds distinguidas del drea maya desde el
Preclésico sugiere que con esta finalidad, y no con otra, fueron depositados en
estos recintos, es decir, para su uso como pintura corporal, maxime cuando algu-
nos de ellos, como la galena, tuvieron en el mundo antiguo, casi sin excepcidn,
una utilidad cosmética. Al igual que ocurrié con los alimentos y bebidas conteni-
dos en otras cerdmicas funerarias, estos bienes tendrian la finalidad de acompanar
al difunto en su travesia al Xibalbd para que pudiera hacer uso de ellos cuando
los necesitara, o bien, de participar en las ceremonias mortuorias que se celebra-
ban en el interior de estos recintos funerarios, tal y como ha sido sefalado por
Rosemary A. Joyce para el caso de los entierros del Precldsico Medio en Tlatilco,
indicando que las vasijas y botellas que aparecen en ellos parecen sugerir la reali-
zacién de banquetes funerarios como parte de las ceremonias mortuorias (Joyce,
2003: 25).'

7 Uno de estos pigmentos naranjas sin identificar es el que fue hallado en el entierro 101 de
Altar de Sacrificios (Iglesias Ponce de Leén, 2003: 220).

'® En este articulo la autora describe algunas practicas funerarias que se iniciaron en el Precld-
sico mesoamericano y que posteriormente tuvieron continuidad en el 4rea maya, siendo una de
ellas la relacionada con la celebracién de los citados banquetes funerarios.

67



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

Lo cierto es que una u otra finalidad, es decir, tanto la relacionada con el
viaje del difunto hacia el Inframundo como la relativa a las citadas ceremonias
mortuorias, debieron exigir el uso mdgico-ritual de la pintura corporal, lo que
explica la presencia de los cosméticos que han sido descritos en estos recintos
de ultratumba. A este respecto, no debemos olvidar que el arte maya y algunas
fuentes histéricas, tales como la Relacién de las cosas de Yucatdn de fray Diego de
Landa, ofrecen numerosos ejemplos sobre el empleo tan cotidiano y amplio que
los mayas hicieron de la pintura corporal, en especial en las celebraciones de tipo
ceremonial:

Van con mucho temor, segiin decfan, criando dioses. Acabados ya y puestos en per-
feccién los idolos, hacia el duefio de ellos un presente, el mejor que podia de aves y
caza y de su moneda para pagar con él el trabajo de quienes habian hecho [los idolos],
y los sacaban de la casilla poniéndolos en otra enramada para ello hecha en el patio,
en la cual los bendecia el sacerdote con mucha solemnidad y abundancia de devotas
oraciones, habiéndose quitado primero él y los oficiales el tizne, porque decfan que
ayunaban en tanto que hacfan los idolos.”

Agrega el franciscano: ... Usaban pintarse de colorado el rostro y el cuerpo y
les parecia muy mal, pero tenfanlo por gran gala”,* y, “llegado el dia juntdbanse
en el patio del templo y si habia (el esclavo) de ser sacrificado a saetazos, desnu-
ddbanle en cueros y untdbanle el cuerpo de azul [...]”.*' Cierto que todas estas
referencias remiten a los primeros momentos del contacto, y no a la época prehis-
pdnica, pero la iconografia maya presenta maltiples y variados ejemplos del modo
tan cotidiano, y a la vez ceremonial, con el que fue utilizada la pintura corporal
entre la elite social, tal y como muestra la cerdmica policroma del Clésico Tardfo.
En este sentido, muchas de las escenas cortesanas que ofrece el corpus de Justin
Kerr presentan personajes de alto rango que emplearon cosméticos para pintarse
diferentes partes del cuerpo, entre ellas, el rostro.

Un examen atento y riguroso de todas estas imdgenes sugiere que los colo-
res empleados con esta finalidad exceden en cantidad y variedad a los que se
mencionaron en los manuscritos que se redactaron en tiempos de la Colonia,
cuando la progresiva evangelizacién de esos antiguos territorios prehispdnicos sus-
tituy6 las antiguas pricticas ceremoniales y sociales por otras mds acordes con el
nuevo credo, siendo en los pigmentos de uso cosmético que contienen las vasijas de
las tumbas mayas de elevado rango en donde la citada fuente iconografica encuen-
tra su mejor referente. De esta forma, los colores negros y grises que combinan en
sus rostros, torsos y extremidades superiores e inferiores los jugadores de pelota del
vaso K2803 bien pudieron estar hechos con el carbén (negro) y la galena (gris) que

9 Landa, 1997: 83.
2 Landa, op. cit.: 42.
2! Landa, op. cit.: 57.

68



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

han sido identificados en varios recintos funerarios desde el Precldsico y el Cldsico
respectivamente (figura 9). Asimismo, el blanco con el que se pintaron el rostro los
distinguidos personajes del vaso K6067 podria corresponderse con el blanco de cal
que aparece en estos mismos enterramientos (figura 10), la pintura corporal roja
con el que cubren su cuerpo los artistas del vaso K717 con la tradicional hematites
o hematites especular (figura 11), y el verde de los guerreros del vaso K3412 con la
tierra verde (clorita) que ha sido hallada y caracterizada en algunos de estos mismos
contextos desde el Clésico Temprano en adelante (figura 12), entre otros innume-
rables ejemplos.

Hay algo mds en estos mismos recintos que refuerza la hipétesis de que todos
estos pigmentos fueron depositados en ellos para disfrute del difunto o de aque-
llos otros individuos que participaron de las ceremonias post-mortem que alli se
celebraban. Nos referimos a los aceites, algunos de ellos secantes,” y a las savias
y/o sustancias vegetales que las técnicas analiticas han caracterizado en el interior
de algunas de las vasijas que conforman los ajuares funerarios de estas tumbas,
los cuales fueron utilizados en las culturas antiguas como perfume y para fijar y
extender el pigmento en polvo sobre diferentes soportes, entre ellos el mds anti-

1.2

guo de todos: la piel.” Los pocos datos que existen en este sentido, y la impor-

tancia que tendria ampliar la informacién sobre estos temas para profundizar en
algunas de las préicticas que fueron comunes en las ceremonias mortuorias de
los mayas prehispdnicos, invitan a ampliar esta linea de investigacién en futuros
estudios, los cuales deberdn apoyarse en el uso de varias técnicas analiticas, y en
concreto en las optimizadas para la identificacién de las sustancias orgdnicas de
naturaleza aditiva, polisacdrida o proteica, que sirvieron para preparar todos estos
“productos” de interés estético y simbdlico.

2 Los aceites secantes son aquellos que contienen como minimo un 65% de dcidos grasos
poliinsaturados, y otro tanto de 4cido linolénico y linoico (Masschelein-Kleiner, 1978: 32).
El aceite de chia (Salvia Hispdnica L.), de chicalote (Argemone Mexicana L.), y de calabaza fueron
algunos de los 6leos secantes que se utilizaron en el drea maya, el primero de ellos por importa-
cién. Sus excelentes propiedades secantes permiten equipararlos al aceite de linaza (Linum wusi-
tatissimum), de nuez (Juglans regia) y adormidera (Papaver somniferum), los tres ampliamente
conocidos y utilizados en el Mediterrdneo antiguo con fines pictéricos, cosméticos y medicinales
(Vdzquez de Agredos, 2006: 546). En la cosmética antigua estos aceites, y otros de naturaleza mds
grasa, fueron la sustancia empleada para precipitar y fijar los aromas de diversas flores, plantas y
esencias naturales, es decir, para preparar los perfumes y ungiientos que estuvieron en uso en todas
estas culturas.

» En efecto, el primer soporte en el que se utilizé el color fue la piel. Esto se remonta a la
prehistoria, y mds exactamente al periodo que media entre el Paleolitico Medio y Paleolitico
Superior, cuando la hematites y las tierras rojas comenzaron a ser utilizadas para embadurnar
a los difuntos. Hallazgos como el de Paviland, en la Inglaterra meridional, donde aparecié
la llamada Dama Rosa, confirman este origen tan remoto del uso del color como cosmético

(Colombo, 1995:9).

69



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

CONSIDERACIONES FINALES

El estudio pormenorizado de los minerales que contienen las vasijas funerarias de
las tumbas mayas de elevado rango social sefiala que desde el horizonte Precldsico
fue comin depositar en ellas una amplia gama de pigmentos de excelentes pro-
piedades para ser utilizados como pintura corporal. Este abanico incluyé negros,
blancos, verdes, rojos y naranjas de distinta naturaleza, desde sulfuros de plomo
(galena) y mercurio (cinabrio) hasta carbonatos bédsicos de cobre (malaquita),
pasando por los tradicionales pigmentos de base férrica (hematites, hematites
especular y clorita/tierra verde), entre otros. La presencia de estos minerales en
los citados recintos sefiala que el uso del cosmético como elemento mdgico-ritual
entre los mayas continué siendo tan importante después de la muerte como lo
fue durante la vida.

Incrementar la cantidad y diversidad de técnicas analiticas para poder precisar
los cosméticos que contienen los recipientes miniatura de estas tumbas, posible-
mente por su utilidad en las ceremonias post-mortem que se celebraron en ellas,
contribuirfa a aclarar aspectos muy concretos relacionados con dichas ceremonias,
en especial si los resultados se clasifican de acuerdo a indicadores de edad, sexo
o rango, entre otros de semejante perfil. Es aqui donde cobraria interés la com-
binacién de la microscopia electrénica de barrido/microandlisis de rayos X por
dispersién de energias (SEM/EDX) con la espectroscopia infrarroja por transfor-
mada de Fourier (FTIR) y las técnicas cromatogréficas optimizadas para la carac-
terizacién de sustancias de naturaleza orgdnica, todas ellas esenciales para detectar
las aditivas, posiblemente aromdticas, que ligaron el “polvo cosmético” para su uso
corporal. Por otra parte, surge la pregunta, ;realmente todos los cosméticos (acaso
perfumados) que han sido hallados en estas tumbas de la élite prehispdnica fueron
utilizados por sus distinguidos usuarios mientras disfrutaron de su vida terrenal?
;Todos ellos? ;Podemos afirmar con seguridad que un cosmético tan téxico como
el cinabrio, cuyo alto contenido en mercurio en contacto con la piel producia
multiples enfermedades,* fue aprovechado por estas élites sociales durante su
vida cortesana con la misma ligereza con la que lo emplearon como cosmético
funerario?

 El empleo de cosméticos a base de mercurio provoca en breve sintomas y signos como fiebre,
abatimiento, confusién y vémito. Estos se agravan notoriamente si su uso se prolonga durante
largos periodos de tiempo, llegando a causar sintomas neuroldgicos diversos como insomnio, pér-
dida de memoria, inestabilidad emocional, depresién o anorexia. Otros trastornos comunes son
los gastrointestinales debidos a la baja solubilidad del mercurio, lo que se traduce en flatulencias
y diarreas. También son frecuentes la anemia, la salivacién excesiva, la gingivitis y la pérdida de
dientes. Estos cuadros han sido confirmados al analizar las consecuencias que tuvo el abuso de ciertos
pigmentos téxicos —entre ellos el cinabrio y la cerusa (blanco de plomo)— para la salud de la alta
sociedad que deambuld por las cortes europeas de los siglos xvir y xvirr (Véase DeGalan, Aimée,
2002).

70



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

El interés por obtener respuestas ante un tema todavia tan inédito en el estudio
de Mesoamérica como el que aqui se ha presentado ha motivado recientemente el
inicio de un nuevo proyecto de investigacién en el Departamento de Historia del
Arte de la Universidad de Valencia: “Arqueometria, ciencia e iconografia del cos-
mético y del perfume en la antigua Mesoamérica”, el cual ha tomado como punto
de partida los protocolos de andlisis y directrices interpretativas que fueron segui-
das con el mismo propésito en el British Museum y en el Centre de Recherche
et de Restauration des Musées de France para identificar los fardos de cosméticos
hallados en las tumbas de la elite del Mediterrdneo antiguo. Se pretende con-
tribuir asi al conocimiento de los antiguos ritos funerarios de la cultura maya,
explorando la estrecha relacién que se produjo en la época prehispdnica entre el
color, el ritual y la cotidianeidad ante la experiencia de la muerte. Una relacién
que ha sobrevivido hasta nuestros dias, lo que explica que el color luzca en los
cementerios mayas actuales con la misma intensidad con la que lo hizo hace casi
tres mil afios.

71



M2 LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

BiBLIOGRAFiA

AA.VV.
2002 Parfums & Cosmétiques dans 'Egypte Ancienne (Exposition Le Caire-Paris- Mar-
seille). Le Caire, ESIG Editoriale.

Arigs, Philippe
1982 La muerte en Occidente. Barcelona, Argos Vergara.

BonNarDpoOT, Alfred e al.

1882 Paris & travers les dges: Aspects successifs des monuments et quartiers historiques de
Paris depuis le Xlle siécle jusqu'as nos jours/ fidélement restitués d'aprés les docu-
ments authentiques. Paris, Bibliothéque de I'image. 2¢me édition facsim.

CoromBo, Luciano
1995 I colori degli antichi. Firenze, Nardini Editore.

Courav, Cécile et al.

1990  Lapport des analyses des Laboratories de Recherche des Muses a ['etude de la cosmé-
tique en Egypte Ancienne. Monographie sous la direction de Monsieur Christian
Lahanier. Paris, Ecole du Louvre, Laboratoire de Recherche et de Restauration
des Musées de France.

DeGALAN, Aimée

2002  “Lead White or Dead White? Dangerous Beauty Practices of Eighteenth-
Century England”, Bulletin of the Detroit Institute of Arts, Vol. 76 (1/2): 39-49.
USA, The Detroit Institute of Arts Editions.

Dorcint, Loreta y Bruno ZaNeTTIN (eds.)
1999  Cristalli e Gemme: Realta fisica e immaginario. Simbologie, tecniche e arte. Venezia,
Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti.

Garcia MORENO, Renata y Josefina GRaANADOS
2000 “Tumbas reales de Calakmul”, Arqueologia Mexicana V11 (42): 28-33, mayo-
abril.

IGLEs1IAs PONCE DE LEON, Ma. Josefa

2003  “Contenedores de cuerpos, cenizas y almas. El uso de las urnas funerarias en
la cultura maya”, Antropologia de la eternidad: la muerte en la cultura maya,
pp- 209-254, Andrés Ciudad, Mario Humberto Ruz y Ma. Josefa Iglesias
(eds.). Madrid y México, Sociedad Espanola de Estudios Mayas y UNAM,
UACSHUM vy Centro de Estudios Mayas.

LANDA, fray Diego de
1997  Relacién de las cosas de Yucatin. Mérida, Ediciones Alducin.

72



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

Lucas, Alfred
1962 Ancient Egyptian Materials and Industries. London, Edward Arnold LTD.

LuLin, Oliver

2006 Analyses physico-chimiques et compréhesion de la formulation de certains fards
d’époque romano-hellénistique: les pigments roses. Memoire d’étude sous la direc-
tion de Mme. Elsa Van Elslande. Paris, Centre de Recherche et de Restauration
des Musées de France.

MaRrTINETTO, Pauline

2000 Erude cristallographique des preparations cosmétiques de 'Egypte ancienne. Apports
du Rayonnement Synchrotron a l'analyse quantitative et microstructurale des
materiaux archéologiques, Thése du Docteur. Paris, Université Joseph Fourier-
Grenoble 1.

MasscHELEIN-KLEINER, Liliane
1978  Aglutinantes, barnices y adhesivos antiguos. Bruselas, IRPA, Curso de Conserva-
cién 1.

Mogrtey, Sylvannus G.
1982 La civilizacién maya. México, Fondo de Cultura Econémica.

Raprp, George R.
2002 Archaeomineralogy. Alemania, Springer.

RosEMARY, Joyce A.

2003  “Las raices de la tradicién funeraria maya en prdcticas mesoamericanas del
periodo Formativo”, Antropologia de la eternidad: la muerte en la cultura
maya, pp. 13-34, Andrés Ciudad, Mario Humberto Ruz y Ma. Josefa Iglesias
(eds.). Madrid y México, Sociedad Espanola de Estudios Mayas y UNAM,
UACSHUM vy Centro de Estudios Mayas.

SHARER, Robert
1998  La civilizacién maya. México, Fondo de Cultura Econémica.

VAzQUEz DE AGREDOS PAsScUAL, Ma. Luisa
2006 Recursos materiales y técnicas pictdricas en los murales de las Tierras Bajas Mayas.
Tesis doctoral. Valencia, Universidad de Valencia.

ViQUEIRA ALBAN, Juan Pedro
1997  “Précticas y creencias religiosas de los indios de Chiapas”, Arqueologia Mexicana

V (28): 54-59, noviembre-diciembre.

73



“El color y lo funerario entre los mayas de ayer y hoy...”
M2 Lursa VAZQUEz DE AGREDOS PASCUAL

FIGURA 1. Cementerio de Chichicastenango (Altiplano de Guatemala).

v



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

FIGURA 6. Cementerio en Santa Elena (Departamento de Petén, Guatemala).



M? LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

FIGURA 8. Hematita vista a través del microscopio éptico.



EL COLOR Y LO FUNERARIO ENTRE LOS MAYAS. RITUAL, MAGIA Y COTIDIANEIDAD

e T T e

FIGURA 11. Foto catdlogo Kerr (Inv. n° K717).

vii



M? LUISA VAZQUEZ DE AGREDOS PASCUAL

FIGURA 12. Foto catdlogo Kerr (Inv. n° K3412).





