Peninsula
vol. IV, nim. 1
PRIMAVERA DE 2009

LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN
LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

SEBASTIAN MATTEO
Université Libre de Bruxelles

ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS
Universitat Pompeu Fabra

INTRODUCCION

Concebido como un rasgo caracteristico de las sociedades mesoamericanas, el
nahualismo puede ser definido como una relacién especial entre el ser humano y
otra entidad viva (“nagual” o “nahual”, del ndhuatl nahualli) que les lleva a compar-
tir una esencia comun. Por ello, y para evitar la ambigiiedad del término, esa otra
entidad ha sido denominada alter ego o coesencia. Por su naturaleza frecuentemente
animal, también se ha dado en llamarla animal comparero. Dicha relacién afecta al
drea de los suefos, la energfa vital y la muerte. Cada vez que un ser humano nace,
nace al mismo tiempo un animal u otro ser al cual queda ligado su destino: actos,
comportamiento, danos, muerte. Los suefios serfan para aquel una de las escasas
evidencias de las peripecias de su “nagual”, y gran parte de las enfermedades serfan
consecuencia de algiin dano sufrido por este tltimo. Este tema, si bien es sobra-
damente conocido por la comunidad cientifica, no ha sido comprendido atn de
manera satisfactoria. Incluso la interpretacién de su versién contempordnea resulta
complicada, ya que implica un concepto complejo que varfa segtin los diferentes
grupos mayas. Existe una enorme cantidad de paralelismos entre las versiones
de cada grupo étnico, pero es casi tan grande como la de divergencias. También
varfan los nombres utilizados para designar estos componentes de la persona maya.

* Version original de los textos: Simposio Horizontes de lo Sagrado: lecturas del mundo maya, efec-
tuado en el marco del 20 Congreso de la Red Europea de Estudios Amerindios, Congreso Ritual Amé-
rica. Configuraciones y recomposicion de dispositivos y comportamientos rituales del Nuevo Mundo, ayer y
hoy, organizado por la Société des Américanistes de Belgique, en la Universidad Catdlica de Lovaina-la-
Nueva, del 2 al 5 de abril de 2008. Puesto que se trata de un nimero monogréfico, el conjunto se envié
a dos especialistas, lo que explica la coincidencia de fechas de dictamen de todos los textos (V. del E.).

** Algunas figuras correspondientes a este articulo pueden ser encontradas en las paginas a color
que se encuentran entre las pdginas 32 y 33 (V. del E.).

FECHA DE RECEPCION: 28 DE NOVIEMBRE DE 2008

FECHA DE DICTAMEN: 26 DE FEBRERO DE 2009



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

Uno de los factores que agudizan la complejidad del tema del nahualismo es
su propia denominacién, que se relaciona con dos fenémenos diferenciados (al
menos desde los trabajos de Foster, 1944): tonalismo y nahualismo. Ambos se
vieron supuestamente confundidos ya desde la época colonial y hasta nuestros
dias. Segin se ha estudiado para la espiritualidad del mundo nahua, el ronalli
serfa pues ese alter ego (companero animal) del que hemos hablado, mientras que
el nahualli propiamente dicho seria el especialista ritual que tiene la capacidad de
transformarse, a menudo en animal. Sin embargo, la divisién radical entre estos
dos conceptos (basada casualmente en su supuesta vigencia en época prehispi-
nica, cuando el fenémeno es més dificil de estudiar) no es sostenida por todos
los autores, ya que algunos (v.g. Wagley, 1949; Navarrete, 2000; Martinez, 2007,
entre otros), prefieren ver el nahualismo como un fenémeno no paralelo sino
desarrollado en el marco mds amplio del fenémeno del tonalismo.

Asi, como sostendremos mds adelante, puede que el animal en el que el nabua-
Ui se transforma no sea otro que su propio fonalli (companero animal), por lo que
el nahualli no haria mis que revestirse de —o adoptar la forma de— su ronalli
(o de uno de ellos, si posee varios), es decir, de una parte de su propia naturaleza
humana, exteriorizdndola. La razén de tal “confusién” puede entonces que no
esté relacionada tanto con la incomprensién por parte de los sacerdotes espanoles
como con la base comin para ambos fenémenos (Navarrete, op. cit.: 159).

Lo anterior es evidenciado en varios 4mbitos, como por ejemplo el lingiiistico:
la raiz maya way ‘dormir, sohar’, ha dado origen en diferentes lenguas mayas a
varios campos semdnticos interrelacionados que llegan casi a contradecirse, produ-
ciendo formas relativas tanto al concepto de tonalli como al de nahualli (figura 1).

morir > Inframundo > cueva
/ co-esencia, fonalli “parir”
. / tener .
dormir >  sofiar visiones conjurar transformar(se)
dormitorio, morada, hechizar;
estructura techada brujo, nahualli

FIGURA 1. (Rodriguez, 2006) El drbol semdntico de la raiz
way en las lenguas mayas (complementado con la referencia
iconogréfica de los glifos de lectura WAY).

18



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

El tema del nahualismo hizo su aparicién hace casi 20 afios en el drea de estudio
de las sociedades mayas prehispdnicas. David Stuart y Stephen Houston descifra-
ron en 1989 la expresion jeroglifica ligada al nahualismo (WAY, wa-WAY, WAY-
ya, way), aunque se ha de senalar que el alemdn Nikolai Grube llegé a idénticas
conclusiones al mismo tiempo. Desde entonces sélo un articulo ha sido publi-
cado con el fin de comprender mejor el fenémeno clésico del nahualismo maya.

Por tanto, definir el nahualismo es algo complicado, y los autores que han
intentado definirlo “han encontrado una ambigiiedad irresoluble en el término”
(Navarrete, o0p. cit.: 156). En efecto, si es cierto que puede ser definido de
manera precisa para un grupo determinado, dar una definicién compleja y justa
para todos los diferentes grupos mesoamericanos, ni tan siquiera s6lo mayas,
resulta imposible. Demos la palabra a Pedro Pitarch, que ha hecho un vasto
estudio de la cuestion entre los tzeltales:

[...]los lab [...] son parte de una extensa familia mesoamericana de “almas” conocidas,
entre otros nombres, como naguales, poder espiritual, co-esencia, espiritu compafiero,
animal companero, alma animal, por no mencionar su nombre indigena, que a menudo
varfa no sélo de una lengua a otra, sino de un pueblo a otro. Se trata, no obstante, de
una familia de limites muy imprecisos. Pese a los intentos [...] por establecer criterios
suficientemente elementales e inclusivos para que sirvan de aplicacién general, por lo
comun los datos etnogréficos relativos a estos seres parecen oponer una tenaz resistencia
a ser divididos, agrupados, reducidos, en suma, a ser formalizados [...]. Sin embargo,
en todas estas entidades se advierte un “aire de familia [...]” (Pitarch, 1996b: 116-7).

Entonces, ;cémo conciliar todos estos elementos en un tipo iconogréfico tan
restringido como el que aparece en la cerdmica? Los investigadores, naturalmente,
han optado por la nocién de” compafiero animal” (Houston & Stuart, 1989;
Grube, 1989; Calvin, 1997; Matteo, 2005). Los animales fantésticos representa-
dos en las cerdmicas dificilmente podian evocar otra explicacién. Todo cuadraba,
el animal y la nocién de pertenencia a otro individuo, por la naturaleza de la
expresién del tipo: nombre de animal + way de + rey de X (reino o dinastia), por
ejemplo: “ ‘Coati de cola de fuego’ (es) el way del rey de (el reino o dinastia de)
Tikal”. Sobra decir que esta explicacién es algo simplista y no tiene en cuenta la
complejidad del tema ni su variabilidad.

1.I EL way peL CLAsICO

Para la época Cldsica se conoce un término relacionado con nahualismo: way.
Sin embargo, sabemos que una lengua maya puede poseer varios nombres con
que designar a este alter ego. Por ejemplo, los lab tzeltales son llamados a veces
way en las oraciones, o pukuj si son amenazadores en tanto causantes de enfer-
medades (Pitarch, 1996b: 70). El nombre es, pues, muy variado. Ademds, los

19



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

tzeltales no tienen necesidad de mencionarlo cuando hablan de ¢él, e incluso dan
rodeos para no citar su nombre.

Desde el momento del descubrimiento de la expresién jeroglifica, y hasta hace
poco, cierto grupo de cerdmicas cldsicas ha sido considerado como la principal
fuente iconogrifica que ilustraba co-esencias, animales compafieros de los gober-
nantes, sin mds complicaciones. En 2005 David Stuart propuso una nueva lectura
de los datos sin profundizar o ampliar realmente la cuestién. Su nueva interpreta-
cién estaba basada en observaciones iconogréficas y etnolingiiisticas. Por un lado,
destaca el aspecto siempre maléfico y sanguinario de estos seres, supuestas co-
esencias, segin aparecen representados en la cerdmica. Por otro, sehala que la len-
gua maya itzaj actual, segtin lo reportado por Hofling (1997), no refleja referencia
alguna a la co-esencia bajo la entrada waay, sino sdlo ‘witcheraft, sorcery’. Por todo
ello, aunque sigue validando el término co-esencia hasta cierto punto, prefiere
ver el way de los vasos cldsicos como la manifestacién demoniaca de un hechizo.

Aunque nuestro objetivo en el presente articulo es mucho mds reducido, trata-
remos de conciliar ambas posturas, aceptando que el nahualismo no se entiende
sino enmarcado en el tonalismo.

2. LA ICONOGRAF{A DEL WAY

Veamos en primer lugar algunos ejemplos artisticos que ilustren wayob’ (plu-
ral de way). Los vasos de este corpus muestran representaciones de criaturas
fantdsticas, casi siempre acompafadas de una banda jeroglifica en la que se
inserta un glifo caracteristico, el glifo T539, WAY, leido way. Analicemos pri-
mero la iconografia de estos wayob’, como ya fue bien estudiada por Grube y
Nahm (1994) y Calvin (1997). El alter ego, tal como aparece en las cerdmicas,
muestra una iconografia particular, bastante uniforme (Matteo, 2005), en los
diferentes estilos cerdmicos (figura 2):

* bufanda gruesa y roja (conocida como bufanda sacrificial),

* o collar con ojos enganchados y, a veces, un vaso invertido, marcado con
el signo % o el glifo AK’AB’, ‘oscuridad’ (por lo cual se le relaciona con la
muerte y la noche),

* o serpiente enrollada alrededor del cuello,

* plato sacrificial con despojos humanos (existen restos arqueoldgicos de tales
objetos),

* marcas corporales en forma de % y otros aspectos relacionados con la
muerte y la enfermedad,

* brotes vegetales sobre la cabeza y en hombros y espalda,

* cola en llamas (coronada por el compuesto glifico conocido como “flam-

ming AJAW”).

20



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

En 2005, como vimos, David Stuart cuestiond esta visidén exclusivamente
zoomorfa del nahualismo. Segtn él, las expresiones jeroglificas escritas en las
cerdmicas (#-way X) podrian estar relacionadas con la expresién maya itzé:

U waay(-il) &’ winik-¢j, “the sorcery of a man” (Hoffling, 1997 apud Stuart,
2005: 160)

Asi que el término way no se referiria a un “compafiero animal”, sino mds bien
a un “hechizo, brujerfa’; pero creemos que la interpretacién de way como alter
ego aun es valida. Incluso seria licito utilizar simplemente la palabra way, ya que
engloba ambas realidades. Un way es un animal companero que ciertas personas
(llamadas Auay en yucateco o dh way en lacandén) pueden utilizar para hacer
dano. En Yucatdn, el que se transforma en animal recibe el nombre de éste como
calificativo: uay pek (perro), uay chamac (zorro), uay ceh (venado). Algunos de
estos animales estdn al servicio del Amen (el chamdn, el curador), recibiendo el
nombre de alak (Villa Rojas, 1971: 378-379). Un huay es una persona conside-
rada capaz de transformarse por la noche en animal, a menudo en perro, caballo,
buey o cuervo. Si bien el huay es temido, no lo es tanto porque pueda hacer dano
a otros adultos, sino porque se supone que por la noche entra en los cementerios
y se alimenta de caddveres (Sosa, 1985: 245).

3. Los “orrOS” WAYOB’

Estudiando mds a fondo la aparicién de wayob’ en la cerdmica, un conjunto de
vasos parece distinguirse de los casos prototipicos conocidos (que aqui deno-
minamos tipo 1, caracterizados por las representaciones inconexas de figuras, a
menudo acompanadas por la expresién #-way X). Este conjunto, que denomi-
namos tipo 2, recoge alter egos con una iconografia ligeramente diferente, pues
se integran en escenas narrativas y/o se combinan de algin modo con figuras
humanas. La identificacién de este grupo iconogrifico aporta una perspectiva
mds completa y, sobre todo, mds compleja sobre el fenémeno del nahualismo tal
y como ha sido estudiado hasta ahora. Veamos primero las caracteristicas de los
wayob’ de este conjunto cerdmico (figura 3):

* cvidencias, mds o menos sutiles, de cuerpo humano con disfraz animal
(como cascos, mdscaras, efecto de rayos X, tocados, pantalones o guantes
que emulan al animal en cuestién, frecuentemente el jaguar o una combi-
nacién de éste con otro animal)

* clementos vegetales

¢ bufandas sacrificiales

* la piel del animal-disfraz es frecuentemente de color blanco o negro

* penacho de plumas, como rasgo distintivo

21



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

* nunca se hallan asociados a un texto jeroglifico del tipo “u-way”

Pero, sin duda, la particularidad mds destacable de este conjunto es que con-
tiene algunos ejemplos en los que los wayob’ interacttian con seres humanos; un
rasgo absolutamente ausente en el corpus del tipo 1 (#-way X). Por encima de
otros rasgos, el hecho de que todos porten penachos de plumas, aparentemente
de quetzal, subraya su innegable parentesco, aludiendo quizds al rango de los
individuos disfrazados. Los temas ilustrados en este conjunto iconogréfico son
restringidos y ficilmente clasificables, reduciéndose la aparicién de estos seres a
bésicamente tres contextos:

* tema 1: procesiones (K1835, 4947, 4960, 6608)

¢ tema 2: baile/musica (K516, 533, 1208 —versién restaurada de 516—,
1439, 1838, 1896)

* tema 3: estelas y sacrificios, de nifios, entre otros (s6lo wayob* K718; huma-
nos disfrazados y/o interaccién con humanos: K928, 8351, 8719)

3.1 LA IDEA DE DISFRAZ

Es dificil saber si nos encontramos ante verdaderos wayob’ o ante hombres disfra-
zados de ellos. Pensamos que los antiguos mayas pudieron disfrazarse de wayod’
en ocasién de ciertos ritos y festividades, y que los vasos que hemos agrupado
podrian ilustrar esta prictica. Llama la atencién el gran contraste existente entre
las representaciones de wayob’ relativamente realistas, del tipo 1 (figura 2), donde
el animal aparece en actitud mds propia de su naturaleza (aunque retina en su
cuerpo elementos de diferentes especies animales y/o vegetales y muestre acceso-
rios o vestimenta propia de seres humanos), con otras representaciones del tipo 2,
en las que el animal camina, baila o adopta posturas completamente humanas, y
donde incluso su volumen exagerado y su gesto forzado sugieren que dentro hay
un ser humano, como se evidencia en el primer individuo de K4960 (figura 4),
que parece haberse descubierto la cabeza. Este dltimo personaje nos permite revisar
con otros ojos los famosos wayob’ de los vasos del tipo Altar de Sacrificios: K791,
792, 793 y el propio vaso de Altar de Sacrificios (National Geographic, 1975).

Por ejemplo, sin salir del mismo K791 (figura 5), se aprecia una gran dife-
rencia entre los wayob’2 y 4 (leidos naab/ha hix, “Lake-Jaguar”, y tan bibil kimi,
“death on the path”, segin Grube y Nahm, 1994), por un lado, y los wayob’3 y
9 (leidos kutil hix, “... jaguar”, y sak ox ok, “three white dogs”, ibid.) por otro.
Mientras 2 y 4 son representaciones bastante realistas de un ave de presa y de un
jaguar, 3 y 9 son individuos humanos que visten pantalones (el 3 incluso guantes)
hechos con piel del animal y llevan casquetes en forma de la cabeza del animal
en cuestién: un jaguar y un perro blanco respectivamente. Este tltimo ejemplo,
de humano disfrazado, contrasta considerablemente con otra representacién de

22



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

ese mismo way, Sak Ox Ok, en la posicién nimero 12 del vaso K927 (figura 2),
donde aparece completamente zoomorfo.

Pero, volviendo a nuestro tipo 2, donde los wayob’ interacttian con los huma-
nos y entre si, ;qué informacién nos aportan los textos jeroglificos de dichos
vasos? Solo tres de ellos presentan algiin texto interesante (y/o legible) desde la
perspectiva de nuestra presentacién. Se trata de los vasos K3026, 533 y 1439.
Con respecto al primero (figura 6), que no hemos clasificado en ninguna de las
tres temdticas principales, Asier Rodriguez propone la siguiente lectura:

K3026: u B’AH ti-[jo?]JOY X // u B’AH ti-]JOY[ja?] X
u-b’a[a]h ti joy /I u-b’a[a]h ti joyaj

“(Esta es la) imagen en vestido de X”

Es decir, “He aqui a X vestido / ataviado / disfrazado”.

El verbo joy significa literalmente ‘rodear’ (Mathews y Bird, 2006) pero
aparece a menudo en contextos de investidura de la realeza (johyaj #i ajawlel,
literalmente ‘es rodeado con la soberania’, es decir, ‘es investido con el poder’,
‘es coronado’), seguramente haciendo referencia al hecho de envolver o cubrir al
nuevo gobernante con las insignias del poder, por ejemplo, atdndole a la cabeza
la diadema real. No obstante, no se nos oculta la posibilidad de que aqui joy
(0 joyaj, sustantivo derivado del verbo joy) no se refiera al disfraz que envuelve
al personaje sino al elemento envuelto en tela blanca que sostiene en su mano
izquierda: “(Esta es la) imagen con atado de X”, es decir, “He aqui la imagen de
X con un atado”. Pero, teniendo en cuenta el mencionado uso del verbo joy en
los textos cldsicos, preferimos la primera opcién. En efecto, la imagen muestra
al dueno del vaso vestido de animal de pelo blanco (con bufanda roja y cola
en llamas): envuelto por un disfraz de way, cubierto por la piel de un animal
(;companero?). Esto resulta de gran interés, si se tienen en cuenta ciertos datos
etnolingiiisticas como los reportados por Josserand y Hopkins (2001):

bujk i chujlel: 1a camisa del arte; skin of one’s animal companion

cf. i bak’tal i ch’ujlel, the body
chujlel: deceased, finado, espiritu; soul, alma; arte, 4nima (animal); animal
counterpart

Ml oot e R i
Py e ST
CRSlele Ao)ies

25 J
'] L

FIGURA 7B. K533 (© Justin Kerr), detalle. FIGURA 8B. K1439 (© Justin Kerr), detalle.

23



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

Otros dos vasos, originarios de /k-Motul de San José, presentan una iconogra-
fia y un texto destacables. Pertenecieron a la misma persona, el rey de Z&*Motul,
Yajawte K'inich:

K533:  u-B’AH ti-AK’-ta u-B’AH? 7-CHAPAT-TZ’IKIN? K’IN-chi
u-balalh ti alhJkVE, u-balalh huk chapalh]t tzikifiln kinich

(Esta es) su imagen en danza (es la) imagen de Huk Chapaht
1Zikiin K'inich.

K533:  u-b’a-hi ti-a-AK’ ti-KUCH-chi? BALAM
u-baabh ti alhJF ti kuch(il?) balh]lam

(Esta es) su imagen en danza con/en el jaguar que carga.

En ambos vasos la accién desarrollada por los individuos disfrazados es una
‘danza’: AK’-ta, ahk'Vt (Mathews y Bird, op. cit.). En el primero (figura 7) se aprecia
una danza de cuatro individuos, en la que quizd los dos centrales acttien como
personificacién de Huk Chapaht 1zikiin K'inich Ajaw, divinidad solar relacionada
con la guerra (Erik Boot, com. pers., marzo 2008). M4s tarde analizaremos el papel
que pudieron jugar los wayob’ en la guerra. En este caso, la idea de una personifi-
cacién divina se apoya no sélo en el hecho de que esté documentado este nombre
como te6nimo, sino en la probabilidad de que el segundo u-B’AH esté erosionado
y esconda un u-B’AH[AN]-1i?, u-baahilan, expresién de la personificacién de seres
sobrenaturales por parte de los humanos. Recordemos ademds que algunas divini-
dades pueden ser también poseidas como wayob’. En efecto, mientras los personajes
laterales, de menor rango, visten disfraces de ave y jaguar, el disfraz de los dos
personajes centrales combina elementos de jaguar con los de ciempiés (chapaht),
haciendo alusién a la divinidad Huk Chapaht Tzikiin K'inich Ajaw.

En el segundo vaso (figura 8), vemos una danza realizada con un kuch(il?)
bahlam o “jaguar que carga’, ya que kuch significa ‘carga, peso; cargar’ (Mathews
y Bird, op. cit.), como se aprecia en la imagen. En esta escena, curiosamente, la
figura central no parece bailar ni estd vestida de manera peculiar, aunque si apa-
rece enmascarada, con efecto de rayos X, quizd actuando como la personificacién
de algtin ser sobrenatural, al igual que el individuo de la izquierda Este personaje
central estd sentado sobre un way jaguar, a juzgar por la bufanda roja. Hay otros
ejemplos de tronos formados por este felino, como en K8926 (figura 9), pero
en nuestro caso, el jaguar levanta los cuartos traseros para formar un respaldo,
adoptando el trono forma de L. Su postura lo acerca al way saw hix, ... jaguar”,
de Grube y Nahm (1994), si bien su cabeza no muestra el caracteristico elemento
vegetal. El personaje central preside la danza de dos personajes, los tnicos real-
mente en postura de baile y disfraz animal, también identificables por el efecto de

24



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

rayos X. El de la izquierda repite la misma combinacién de elementos de jaguar y
ciempiés que aparecia en el caso anterior, K533 (figura 7).

El hecho de disfrazarse, de revestirse con la piel de otro ser, es una metdfora
mesoamericana de transformacién. El propio término ndhuatl nabualli parece
una forma derivada de un posible verbo arcaico nahua, que significaria ‘escon-
derse’, a través de su forma bitransitiva nahualtia mo-te-, ‘esconder a alguien en
si, disfrazarse de’ (De Pury, 2003, apud Martinez, 2004: 373). El hecho de que
nahualli tenga el sentido de disfraz explicaria por qué los nahuas actuales de Chi-
malhuacdn llaman nahuales a sus danzantes disfrazados (Fébregas, 1969, apud
Martinez, ibid.). Incluso hallamos el sentido de ‘arrebozarse’ o ‘cubrirse’, por lo
que nahual se traduce como ‘abrigo o capa’ en el nihuatl de Tlaxcala (Bright,

1967, apud Martinez, ibid.).
4. SACRIFICIOS Y ESTELAS

De los tres temas que trata el corpus de tipo 2 que hemos establecido, llama
la atencién el dltimo, por el interesante paralelismo que presentan las cuatro
cerdmicas: K718, 928, 8351 y 8719. En cada una de ellas puede apreciarse que
el elemento central de la escena consiste en la asociacién de un sacrificio con la
inauguracién de una estela.

El acto de inauguracién queda patente por el vendado de la estela (y su pos-
terior impregnacién con sangre, en este caso del sacrificado), que se desprende
de una de las expresiones glificas mds comunes para registrar la inauguracién de
estelas: kablaj tuun, “es atada/vendada la piedra”. El vaso K8351 (figura 10)
muestra claramente, por un lado, seres humanos suspendidos en el aire, con
fondo oscuro, quizd aludiendo a lo nocturno, y vestidos con atributos que los
asocian a (ssus compafneros?) animales. Estos humanos no visten bufandas sacri-
ficiales, pero si mufequeras y tobilleras del mismo material, rociadas con sangre.
Por otra parte, muestran wayob’ (los mismos que algunos humanos estdn sos-
teniendo en sus manos), varios de los cuales pueden identificarse, como el naab/
ha hix, “Lake-Jaguar”, o el ...hix, “(Watetlily)-Jaguar” (Grube y Nahm 1994).
Se hallan relacionados con un sacrificio realizado frente una estela y parecen diri-
girse a ella. El individuo de la derecha, que sostiene una guacamaya roja, incluso
extiende un objeto punzante —quizds un excéntrico— que lleva en la mano
derecha, hacia el vientre ensangrentado de la victima del sacrificio, que yace sobre
el altar, frente a la estela. El vendado de la estela estd impregnado con la sangre del
sacrificado, al que puede se le haya extraido el corazén.

La escena del vaso K8719 (figura 11) complementa esta idea: vemos a la dere-
cha un gobernante sentado en un trono de piel de jaguar, con cetro K awiil en la
mano y presidiendo una escena de sacrificio. La victima, de rodillas sobre el altar,
ha sido decapitada: se puede ver su cabeza depositada sobre la estela adyacente,
impregnando de sangre el atado de la misma. Desde la izquierda avanzan hacia

25



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

la estela dos wayob’, el primero parece dirigirse al gobernante, quizds asumiendo
parte de la autoria del ritual. La escena guarda cierto paralelismo con las de otros
vasos que muestran presentacion y sacrificio de cautivos frente al gobernante.

Por otro lado, también en el crdneo de pecari inciso hallado en la Tumba 1
de Copdn aparece la inauguracién de una estela (ésta figura atada con sogas y
la accién que marca el texto es ka/ ruun). El acontecimiento estd asociado a una
deidad del Inframundo y a animales de tipo sobrenatural, algunos de los cuales,
a su vez, estdn asociados con glifos emblema. Aqui la diferencia es que sobre el
altar no hay sacrificado alguno ;Por qué encontramos a los wayob’ asociados a este
tipo de ritual?

5. INTERPRETACION
5.1 Los ESTILOS PICTORICOS

La produccién de 7&£-Motul es muy particular y, con mucho, aquella con mayor
presencia en el corpus aqui mencionado. Este estilo también figura en algunos
vasos del primer tipo 1 (#-way X) y es dificil juzgarlos como categéricamente
diferentes. Los talleres de los vasos que integran nuestro tipo 2 pertenecen, por
orden de importancia, a los estilos IK’, Tikal-El-Zotz y cédice. Muy raramente
son idénticos a los del tipo 1, que, significativamente, estd compuesto por
vasos de estilos cddice, Naranjo, Uaxactin, El Zotz-Tikal e ¥, en ese orden de
importancia, completamente opuesto al tipo 2. Por ello pensamos que esta otra
manera de representar a los wayob’ es mds tipica del centro-oeste del Petén (/&)
Tikal-El Zotz), con apenas un ejemplo de estilo cédice (K718) que, como vimos,
representa interaccién entre individuos, pero éstos no son humanos.

Los vasos Ik’ presentan un estilo mds histérico y narrativo que los del norte
de El Petén (cédice, Xultin, Naranjo); ponen en escena a personajes reales,
desempefiando actividades reales. Por ello no deberfa extranar que sea en dicha
zona donde encontremos este tipo de representaciones nagualisticas narrativas y
realistas, mds fieles al rito que al mito, es decir, al papel que los wayob’ pudieron
jugar en la vida real, y al modo en que la elite se sirvié de ellos.

5.2 LOs ANTEPASADOS

En los ejemplos de tipo histérico que hemos visto, sélo es representado el
rey y, a veces, algin acompafante de alto rango, pero sabemos que en el arte
clésico el rey es el personaje central, junto con las divinidades. ;Cémo valorar
entonces el papel que juega la representacién de su way o la de los de otros
nobles? Hemos visto que entre los tzeltales, asi como entre otros grupos mayas,
ciertas personas muy importantes, particularmente los jefes de linajes y los
hechiceros, poseen los wayob’ més poderosos y se transforman en los naguales

26



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

con mayor poder, sirviéndose de ellos como instrumento. ;Acaso los reyes del
Clésico posefan esta misma facultad? Pensamos que su estatus y el interés mos-
trado por representar este aspecto de sus vidas en la cerdmica permiten considerar
esta posibilidad. “Al igual que las deidades mayas, los dioses del linaje tienen un
papel dual. Por esta razén, algunos de sus 13 espiritus son naguales malignos que
ejercen un control social sobre los compafieros animales inferiores de la montafa
sagrada” (Holland, 1990: 114).

Dado que el way del Clésico estd asociado a la dinastia, y no al individuo, los
ritos en los que interviene implicarian al linaje. Este aspecto lo acercaria mds al
onen lacandén (Roeling, 2007: 100), que se transmite mediante el patrilinaje, como
el apellido. La presencia de los wayob’ (o de nobles disfrazados de ellos) en ritos
realizados con motivo de la inauguracién de una estela refuerza el propio acto, ya
que supone el recurso a una comunidad a la vez sobrenatural (los wayob) y natural
(los antepasados). Los wayob’ materializan el linaje, ese flujo vital que pasa de gene-
racién en generacion y, a pesar de que el caso lacandén es el que mejor lo ilustra,
entre otros grupos étnicos el linaje juega también un gran papel:

Como cualquier otro /ab, los rayos son transmitidos generalmente de un abuelo a
un nieto (es decir, miembros de generaciones alternas que se llaman reciprocamente
mam). Pero al pasar al nifio que va a nacer, el /zb rayo también se vuelve un recién
nacido. Crecerd entonces en forma paralela al nifio humano en la sociedad de los rayos

gente (Pitarch, 1998: 4).

The Tzotzils believe that when a person comes into the world, a companion animal (wayi-
jel) is born in the sacred mountain of his patrilineage at exactly the same time (Holland,

1964: 303).

Por lo tanto, el way estd intimamente ligado al patrilinaje. Es evidente que
debid jugar un papel importante en la vida cotidiana (como atin lo hace hoy), en
las relaciones sociales, la salud o enfermedad y la relacién con el mundo sobre-
natural y los ancestros. Numerosos estudios demuestran que la sociedad maya
cldsica otorgaba una especial importancia a la exaltacién de la realeza apelando
al origen mitico de la dinastia (origen no por ello menos “histérico”). Los ritos
tienen como objetivo perpetuar ciertos actos y pensamos que el nahualismo, tal
y como lo hemos descrito hasta aqui, puede haber servido como afirmacién del
poder real, tanto por su aspecto mégico (poder y control social) como por su
aspecto ancestral (legitimidad).

5.3 GUERRA Y SORTILEGIOS
Hemos visto a los wayob’ asociados a la inauguracion de estelas. Pero mds que

a éstas en si, los wayob’, parecen asociados a la sangre, el terror, la enfermedad,
el dano y el sacrificio de cautivos, con toda la carga de elementos maléficos que

27



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

resaltaba Stuart (2005: 166). Entre los tzotziles y tzeltales contempordneos, al
menos, este aspecto maligno de alguna manera emula la cadena tréfica del reino
animal y es aceptado como sistema de control social, ya que “se supone que la
mayorfa de los curanderos y principales estdn en condiciones de convertirse en
animales dafiinos u otros fenémenos naturales, para perjudicar a sus enemigos y
provocar su enfermedad” (Holland, 1990: 114). Sin que este dato resulte probato-
rio, no sorprenderia que este aspecto maligno, exhibido en la cerdmica cortesana,
no fuera mds que una instrumentalizacién de las co-esencias de los patrilinajes
por parte de las élites gobernantes, en el complejo marco de relaciones politicas y
bélicas del Clasico Tardio. Y que, de alguna manera, esta instrumentalizacién se
exteriorizara con motivo de ciertos rituales de danza, relacionados con la guerra
y el sacrificio, en los que los gobernantes demostraran de modo teatral su poder
ofensivo y destructor, a la vez como control social interno y como advertencia
para los sistemas politicos enemigos.

El hecho de que existiera un way del patrilinaje no impediria a los gobernan-
tes adquirir mds, segiin la necesidad ofensiva y propagandistica. Segun Calnek
(1988: 56), un individuo puede poseer hasta 13 “companeros-animales” dife-
rentes. El ndmero de wayob’ que una persona posee es proporcional a su poder.
Calnek ilustra este aspecto con lo siguiente: en Cancuc, Chiapas, durante la época
colonial, los capitanes eran seleccionados para luchar contra los espafioles por el
hecho de poseer 13 ‘naguales, ya que se consideraba que era posible utilizarlos
para aniquilar a los colonizadores. Segin él, la posesién de poderosos “compa-
fieros animales” era un requisito para obtener el estatus mds elevado. Aun hoy,
en el mismo Cancuc, un individuo tzeltal “completo” posee 13 lab’y un chulel
(Pitarch, 1996b: 191). De acuerdo con una narracién guatemalteca, “el nagual del
conquistador espafiol Pedro de Alvarado era una paloma: en el campo de batalla
que enfrentaba a las tropas espanolas con las del caudillo quiché Tecin Umadn,
la paloma de Alvarado maté en vuelo al quetzal-nagual de Tecin Umdn, y asi,
muerto éste, los espanoles pudieron conquistar el Reino” (apud Pitarch 1996b:
137, nota 17).

De este modo, cabe la posibilidad de que los wayob’ estuvieran relacionados con
la politica y la guerra, siendo instrumentalizados con fines bélicos, como parecen
estar relacionados (mds claramente) con el sacrificio, pero ningin soporte icono-
gréfico, epigréfico o de otro tipo permite asegurarlo con firmeza por el momento.
El nahualismo, entendido como poder de transformacidn, es analizado por Nava-
rrete en el contexto mesoamericano “como una técnica y un discurso de poder
utilizado por diferentes grupos sociales para cimentar, o cuestionar, una posicién
de dominio” (Navarrete, op. cit.: 156).

28



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

BiBLIOGRAFiA

CALNEK, Edward E.

1998  Highland Chiapas Before the Spanish Conquest. Provo, Utah, New World Archeo-
logical Foundation, Brigham Young University (Papers of the New World
Archeological Foundation, 55).

Carvin, Inga

1997  “Where the Wayob Live: A Further Examination of Classic Maya Supernatu-
rals”, The Maya Vase Book. A Corpus of Rollout Photographs of Maya Vases, vol. 5,
pp- 868-883, Barbara Kerr & Justin Kerr (eds.). New York, Kerr Associates.

Grusg, Nikolai y Werner Nahm

1994  “A Census of Xibalba: A Complete Inventory of Way Characters on Maya Cera-
mics”, The Maya Vase Book, A Corpus of Rollout Photographs of Maya Vases, vol.
4, pp. 686-715, Barbara Kerr & Justin Kerr (eds.), New York, Kerr Associates.

Hovrranp, William R.

1964  “Contemporary Tzotzil Cosmological Concepts as a Basis for Interpreting Pre-
historic Maya Civilization”, American Antiquity 29 (3): 301-306.

1990  Medicina maya en Los Altos de Chiapas. México, Instituto Nacional Indigenista.

HousTtoN, Stephen y David Stuart
1989  The Way Glyph: Evidence for “Co-essences” among the Classic Maya. Washington,
D.C. (Research Reports on Ancient Maya Writing, 30).

JosseranD, J. Kathryn y Nicholas A. Hopkins
2001  Chol Ritual Language, FAMSI web site. http://www.famsi.org/reports/94017/
index.html

Lorez AusTIN, Alfredo
2008 Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas. México,
UNAM, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas.

MATHEWS, Peter y Péter Bir
2006 The Maya Hieroglyph Dictionary, FAMSI web site. http://research.famsi.org/
mdp/mdp_index.php

MAaTTEO, Sebastian

2005  “U way: ‘son alter ego’. Image et propriéte de 'alter ego dans la céramique
maya de 'époque classique”, Annales d’Histoire de I'Art et d’Archéologie XXVII:
109-130. Catheline Périer-D’Iteren (directeur). Bruxelles, Université Libre de
Bruxelles.

29



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

MartiNnez GoNzALEZ, Roberto

2004  “Le nabualli: homme-dieu et double animal au Mexique”, Anthropozoologica 39
(1): 371-381. Paris, Publications Scientifiques du Muséum National d’Histoire
Naturelle.

2006  “Le nabualli-tlahuipuchtli dans le monde nahuatl”, Journal de la Société des Amé-
ricanistes, 92-1 et 2 : 111-136. Paris, Société des Américanistes.

2006  “Sobre la funcién social del buen nabualli’, Revista Espasiola de Antropologia
Americana 36 (2): 39-63. Madrid, Universidad Complutense.

2006  “Sobre el origen y significado del termino nabualli”, Estudios de Cultura Nahuatl,
37: 95-106. México, UNAM, Instituto de Investigaciones Histéricas.

2007  “Los enredos del Diablo, o de c6mo los nahuales se hicieron brujos”, Relaciones.
Estudios de historia y sociedad XXVIII (111): 189-216. Zamora, El Colegio de
Michoacdn.

NavarreTE LiNARES, Federico

2000  “Nahualismo y poder: un viejo binomio mesoamericano”, E/ héroe entre el mito
y la historia, pp. 155-179, Federico Navarrete y Guilhem Olivier (coords.).
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Histéricas.

PrrarcH Ramon, Pedro

1996a  “Animismo, colonialismo y la memoria histérica tzeltal”, Revista Espanola de
Antropologia Americana 26: 183-203. Madrid, Universidad Complutense.

1996b  Chulel: una etnografia de las almas tzeltales. México, Fondo de Cultura Econé-
mica.

1998  “En mitad del cielo: Una oracién chamdnica tzeltal dirigida a defender un
nahual-rayo”, Revista Espanola de Antropologia Americana 28: 215-241. Madrid,
Universidad Complutense.

RoDRIGUEZ MANjAvVACAS, Asier

2006  “Rasgos chamdnicos de la religiosidad maya en la epigrafia y la iconografia cl-
sicas: reflexién sobre el concepto way y sus implicaciones”, ponencia presentada
en el 52° Congreso Internacional de Americanistas, Sevilla.

ROELING, Sebastiaan
2007  Shadows of Bonampak. Uitgeverij S. Roeling.

Sosa, John R.

1985  Maya Sky. The Maya World: A Symbolic Analysis of Yucatec Maya Cosmology,
Doctoral dissertation, State University of New York at Albany, Department of
Anthropology.

Stuart, David

2005 “The Way Beings”, The Maya Meetings Ut Austin. Sourcebook for the 29th Maya
Hieroglyphic Forum. March 11-16, pp. 160-165, David Stuart and contributors.
Austin, University of Texas at Austin.

30



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

VALLEJO REYNA, Alberto

2005  Por los caminos de los antiguos nawales. Rilaj Maam y el nawalismo maya tz'utujil
en Santiago Atitlin. México, INAH.

ViLra Rojas, Alfonso
1990  Emmografia tzeltal de Chiapas. Modalidades de una cosmovision prebispdinica.
México, Gobierno del Estado de Chiapas y Ed. Porrta.

1995 Estudios etnoldgicos. Los mayas. México, UNAM, Instituto de Investigaciones
Antropoldgicas.

31



PENINSULA
voL. IV, NUM. 1
PRIMAVERA DE 2009

IMAGENES

“La instrumentalizacion del way segtin las escenas de los vasos pintados”
SEBASTIAN MATTEO Y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

FIGURA 3. K4947 (© Justin Kerr)



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

FIGURA 6. K3026 (© Justin Kerr)

1I



LA INSTRUMENTALIZACION DEL WAY SEGUN LAS ESCENAS DE LOS VASOS PINTADOS

FIGURA 9. K8926 (© Justin Kerr)

111



SEBASTIAN MATTEO y ASIER RODRIGUEZ MANJAVACAS

FIGURA 11. K8719 (© Justin Kerr)

v





