
Península
vol. IV, núm. 1

primavera de 2009

La instrumentalización del way según 
las escenas de los vasos pintados

Sebastian Matteo
Université Libre de Bruxelles

Asier Rodríguez Manjavacas
Universitat Pompeu Fabra

Introducción

Concebido como un rasgo característico de las sociedades mesoamericanas, el 
nahualismo puede ser definido como una relación especial entre el ser humano y 
otra entidad viva (“nagual” o “nahual”, del náhuatl nahualli) que les lleva a compar-
tir una esencia común. Por ello, y para evitar la ambigüedad del término, esa otra 
entidad ha sido denominada alter ego o coesencia. Por su naturaleza frecuentemente 
animal, también se ha dado en llamarla animal compañero. Dicha relación afecta al 
área de los sueños, la energía vital y la muerte. Cada vez que un ser humano nace, 
nace al mismo tiempo un animal u otro ser al cual queda ligado su destino: actos, 
comportamiento, daños, muerte. Los sueños serían para aquel una de las escasas 
evidencias de las peripecias de su “nagual”, y gran parte de las enfermedades serían 
consecuencia de algún daño sufrido por este último. Este tema, si bien es sobra-
damente conocido por la comunidad científica, no ha sido comprendido aún de 
manera satisfactoria. Incluso la interpretación de su versión contemporánea resulta 
complicada, ya que implica un concepto complejo que varía según los diferentes 
grupos mayas. Existe una enorme cantidad de paralelismos entre las versiones 
de cada grupo étnico, pero es casi tan grande como la de divergencias. También 
varían los nombres utilizados para designar estos componentes de la persona maya.

*  Versión original de los textos: Simposio Horizontes de lo Sagrado: lecturas del mundo maya, efec-
tuado en el marco del 2o Congreso de la Red Europea de Estudios Amerindios, Congreso Ritual Amé-
rica. Configuraciones y recomposición de dispositivos y comportamientos rituales del Nuevo Mundo, ayer y 
hoy, organizado por la Société des Américanistes de Belgique, en la Universidad Católica de Lovaina-la-
Nueva, del 2 al 5 de abril de 2008. Puesto que se trata de un número monográfico, el conjunto se envió 
a dos especialistas, lo que explica la coincidencia de fechas de dictamen de todos los textos (N. del E.).

** Algunas figuras correspondientes a este artículo pueden ser encontradas en las páginas a color 
que se encuentran entre las páginas 32 y 33 (N. del E.).

fecha de recepción: 28 de noviembre de 2008
fecha de dictamen: 26 de febrero de 2009



18

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

Uno de los factores que agudizan la complejidad del tema del nahualismo es 
su propia denominación, que se relaciona con dos fenómenos diferenciados (al 
menos desde los trabajos de Foster, 1944): tonalismo y nahualismo. Ambos se 
vieron supuestamente confundidos ya desde la época colonial y hasta nuestros 
días. Según se ha estudiado para la espiritualidad del mundo nahua, el tonalli 
sería pues ese alter ego (compañero animal) del que hemos hablado, mientras que 
el nahualli propiamente dicho sería el especialista ritual que tiene la capacidad de 
transformarse, a menudo en animal. Sin embargo, la división radical entre estos 
dos conceptos (basada casualmente en su supuesta vigencia en época prehispá-
nica, cuando el fenómeno es más difícil de estudiar) no es sostenida por todos 
los autores, ya que algunos (v.g. Wagley, 1949; Navarrete, 2000; Martínez, 2007, 
entre otros), prefieren ver el nahualismo como un fenómeno no paralelo sino 
desarrollado en el marco más amplio del fenómeno del tonalismo.

Así, como sostendremos más adelante, puede que el animal en el que el nahua-
lli se transforma no sea otro que su propio tonalli (compañero animal), por lo que 
el nahualli no haría más que revestirse de —o adoptar la forma de— su tonalli 
(o de uno de ellos, si posee varios), es decir, de una parte de su propia naturaleza 
humana, exteriorizándola. La razón de tal “confusión” puede entonces que no 
esté relacionada tanto con la incomprensión por parte de los sacerdotes españoles 
como con la base común para ambos fenómenos (Navarrete, op. cit.: 159).

Lo anterior es evidenciado en varios ámbitos, como por ejemplo el lingüístico: 
la raíz maya way ‘dormir, soñar’, ha dado origen en diferentes lenguas mayas a 
varios campos semánticos interrelacionados que llegan casi a contradecirse, produ-
ciendo formas relativas tanto al concepto de tonalli como al de nahualli (figura 1).

dormir 

morir

“parir”

dormitorio, morada, 
estructura techada

hechizar;
brujo, nahualli

transformar(se) > soñar tener 
visiones> > conjurar >

Inframundo cueva>>

co-esencia, tonalli

figura 1. (Rodríguez, 2006) El árbol semántico de la raíz 
way en las lenguas mayas (complementado con la referencia 

iconográfica de los glifos de lectura WAY).



19

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

El tema del nahualismo hizo su aparición hace casi 20 años en el área de estudio 
de las sociedades mayas prehispánicas. David Stuart y Stephen Houston descifra-
ron en 1989 la expresión jeroglífica ligada al nahualismo (WAY, wa-WAY, WAY-
ya, way), aunque se ha de señalar que el alemán Nikolai Grube llegó a idénticas 
conclusiones al mismo tiempo. Desde entonces sólo un artículo ha sido publi-
cado con el fin de comprender mejor el fenómeno clásico del nahualismo maya.

Por tanto, definir el nahualismo es algo complicado, y los autores que han 
intentado definirlo “han encontrado una ambigüedad irresoluble en el término” 
(Navarrete, op. cit.: 156). En efecto, si es cierto que puede ser definido de 
manera precisa para un grupo determinado, dar una definición compleja y justa 
para todos los diferentes grupos mesoamericanos, ni tan siquiera sólo mayas, 
resulta imposible. Demos la palabra a Pedro Pitarch, que ha hecho un vasto 
estudio de la cuestión entre los tzeltales:

[…] los lab […] son parte de una extensa familia mesoamericana de “almas” conocidas, 
entre otros nombres, como naguales, poder espiritual, co-esencia, espíritu compañero, 
animal compañero, alma animal, por no mencionar su nombre indígena, que a menudo 
varía no sólo de una lengua a otra, sino de un pueblo a otro. Se trata, no obstante, de 
una familia de límites muy imprecisos. Pese a los intentos […] por establecer criterios 
suficientemente elementales e inclusivos para que sirvan de aplicación general, por lo 
común los datos etnográficos relativos a estos seres parecen oponer una tenaz resistencia 
a ser divididos, agrupados, reducidos, en suma, a ser formalizados […]. Sin embargo, 
en todas estas entidades se advierte un “aire de familia […]” (Pitarch, 1996b: 116-7).

Entonces, ¿cómo conciliar todos estos elementos en un tipo iconográfico tan 
restringido como el que aparece en la cerámica? Los investigadores, naturalmente, 
han optado por la noción de” compañero  animal” (Houston & Stuart, 1989; 
Grube, 1989; Calvin, 1997; Matteo, 2005). Los animales fantásticos representa-
dos en las cerámicas difícilmente podían evocar otra explicación. Todo cuadraba, 
el animal y la noción de pertenencia a otro individuo, por la naturaleza de la 
expresión del tipo: nombre de animal + way de + rey de X (reino o dinastía), por 
ejemplo: “ ‘Coatí de cola de fuego’ (es) el way del rey de (el reino o dinastía de) 
Tikal”. Sobra decir que esta explicación es algo simplista y no tiene en cuenta la 
complejidad del tema ni su variabilidad.

i.i El way del Clásico

Para la época Clásica se conoce un término relacionado con nahualismo: way. 
Sin embargo, sabemos que una lengua maya puede poseer varios nombres con 
que designar a este alter ego. Por ejemplo, los lab tzeltales son llamados a veces 
way en las oraciones, o pukuj si son amenazadores en tanto causantes de enfer-
medades (Pitarch, 1996b: 70). El nombre es, pues, muy variado. Además, los 



20

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

tzeltales no tienen necesidad de mencionarlo cuando hablan de él, e incluso dan 
rodeos para no citar su nombre.

Desde el momento del descubrimiento de la expresión jeroglífica, y hasta hace 
poco, cierto grupo de cerámicas clásicas ha sido considerado como la principal 
fuente iconográfica que ilustraba co-esencias, animales compañeros de los gober-
nantes, sin más complicaciones. En 2005 David Stuart propuso una nueva lectura 
de los datos sin profundizar o ampliar realmente la cuestión. Su nueva interpreta-
ción estaba basada en observaciones iconográficas y etnolingüísticas. Por un lado, 
destaca el aspecto siempre maléfico y sanguinario de estos seres, supuestas co-
esencias, según aparecen representados en la cerámica. Por otro, señala que la len-
gua maya itzaj actual, según lo reportado por Hofling (1997), no refleja referencia 
alguna a la co-esencia bajo la entrada waay, sino sólo ‘witchcraft, sorcery’. Por todo 
ello, aunque sigue validando el término co-esencia hasta cierto punto, prefiere 
ver el way de los vasos clásicos como la manifestación demoníaca de un hechizo.

Aunque nuestro objetivo en el presente artículo es mucho más reducido, trata-
remos de conciliar ambas posturas, aceptando que el nahualismo no se entiende 
sino enmarcado en el tonalismo.

2. La iconografía del way

Veamos en primer lugar algunos ejemplos artísticos que ilustren wayob’ (plu-
ral de way). Los vasos de este corpus muestran representaciones de criaturas 
fantásticas, casi siempre acompañadas de una banda jeroglífica en la que se 
inserta un glifo característico, el glifo T539, WAY, leído way. Analicemos pri-
mero la iconografía de estos wayob’, como ya fue bien estudiada por Grube y 
Nahm (1994) y Calvin (1997). El alter ego, tal como aparece en las cerámicas, 
muestra una iconografía particular, bastante uniforme (Matteo, 2005), en los 
diferentes estilos cerámicos (figura 2):

•  bufanda gruesa y roja (conocida como bufanda sacrificial),
•  o collar con ojos enganchados y, a veces, un vaso invertido, marcado con 

el signo % o el glifo AK’AB’, ‘oscuridad’ (por lo cual se le relaciona con la 
muerte y la noche),

•  o serpiente enrollada alrededor del cuello,
•  plato sacrificial con despojos humanos (existen restos arqueológicos de tales 

objetos),
•  marcas corporales en forma de % y otros aspectos relacionados con la 

muerte y la enfermedad,
•  brotes vegetales sobre la cabeza y en hombros y espalda,
•  cola en llamas (coronada por el compuesto glífico conocido como “flam-

ming AJAW”).



21

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

En 2005, como vimos, David Stuart cuestionó esta visión exclusivamente 
zoomorfa del nahualismo. Según él, las expresiones jeroglíficas escritas en las 
cerámicas (u-way X) podrían estar relacionadas con la expresión maya itzá:

U waay(-il) a’ winik-ej, “the sorcery of a man” (Hoffling, 1997 apud Stuart, 
2005: 160)

Así que el término way no se referiría a un “compañero animal”, sino más bien 
a un “hechizo, brujería”; pero creemos que la interpretación de way como alter 
ego aún es válida. Incluso sería lícito utilizar simplemente la palabra way, ya que 
engloba ambas realidades. Un way es un animal compañero que ciertas personas 
(llamadas huay en yucateco o äh way en lacandón) pueden utilizar para hacer 
daño. En Yucatán, el que se transforma en animal recibe el nombre de éste como 
calificativo: uay pek (perro), uay chamac (zorro), uay ceh (venado). Algunos de 
estos animales están al servicio del hmen (el chamán, el curador), recibiendo el 
nombre de alak (Villa Rojas, 1971: 378-379). Un huay es una persona conside-
rada capaz de transformarse por la noche en animal, a menudo en perro, caballo, 
buey o cuervo. Si bien el huay es temido, no lo es tanto porque pueda hacer daño 
a otros adultos, sino porque se supone que por la noche entra en los cementerios 
y se alimenta de cadáveres (Sosa, 1985: 245).

3. Los “otros” wayob’

Estudiando más a fondo la aparición de wayob’ en la cerámica, un conjunto de 
vasos parece distinguirse de los casos prototípicos conocidos (que aquí deno-
minamos tipo 1, caracterizados por las representaciones inconexas de figuras, a 
menudo acompañadas por la expresión u-way X). Este conjunto, que denomi-
namos tipo 2, recoge alter egos con una iconografía ligeramente diferente, pues 
se integran en escenas narrativas y/o se combinan de algún modo con figuras 
humanas. La identificación de este grupo iconográfico aporta una perspectiva 
más completa y, sobre todo, más compleja sobre el fenómeno del nahualismo tal 
y como ha sido estudiado hasta ahora. Veamos primero las características de los 
wayob’ de este conjunto cerámico (figura 3):

•  evidencias, más o menos sutiles, de cuerpo humano con disfraz animal 
(como cascos, máscaras, efecto de rayos X, tocados, pantalones o guantes 
que emulan al animal en cuestión, frecuentemente el jaguar o una combi-
nación de éste con otro animal)

•  elementos vegetales
•  bufandas sacrificiales
•  la piel del animal-disfraz es frecuentemente de color blanco o negro
•  penacho de plumas, como rasgo distintivo



22

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

•  nunca se hallan asociados a un texto jeroglífico del tipo “u-way”

Pero, sin duda, la particularidad más destacable de este conjunto es que con-
tiene algunos ejemplos en los que los wayob’ interactúan con seres humanos; un 
rasgo absolutamente ausente en el corpus del tipo 1 (u-way X). Por encima de 
otros rasgos, el hecho de que todos porten penachos de plumas, aparentemente 
de quetzal, subraya su innegable parentesco, aludiendo quizás al rango de los 
individuos disfrazados. Los temas ilustrados en este conjunto iconográfico son 
restringidos y fácilmente clasificables, reduciéndose la aparición de estos seres a 
básicamente tres contextos:

•  tema 1: procesiones (K1835, 4947, 4960, 6608)
•  tema 2: baile/música (K516, 533, 1208 —versión restaurada de 516—, 

1439, 1838, 1896)
•  tema 3: estelas y sacrificios, de niños, entre otros (sólo wayob’: K718; huma-

nos disfrazados y/o interacción con humanos: K928, 8351, 8719)

3.i La idea de disfraz

Es difícil saber si nos encontramos ante verdaderos wayob’ o ante hombres disfra-
zados de ellos. Pensamos que los antiguos mayas pudieron disfrazarse de wayob’ 
en ocasión de ciertos ritos y festividades, y que los vasos que hemos agrupado 
podrían ilustrar esta práctica. Llama la atención el gran contraste existente entre 
las representaciones de wayob’ relativamente realistas, del tipo 1 (figura 2), donde 
el animal aparece en actitud más propia de su naturaleza (aunque reúna en su 
cuerpo elementos de diferentes especies animales y/o vegetales y muestre acceso-
rios o vestimenta propia de seres humanos), con otras representaciones del tipo 2, 
en las que el animal camina, baila o adopta posturas completamente humanas, y 
donde incluso su volumen exagerado y su gesto forzado sugieren que dentro hay 
un ser humano, como se evidencia en el primer individuo de K4960 (figura 4), 
que parece haberse descubierto la cabeza. Este último personaje nos permite revisar 
con otros ojos los famosos wayob’ de los vasos del tipo Altar de Sacrificios: K791, 
792, 793 y el propio vaso de Altar de Sacrificios (National Geographic, 1975).

Por ejemplo, sin salir del mismo K791 (figura 5), se aprecia una gran dife-
rencia entre los wayob’ 2 y 4 (leídos naab/ha hix, “Lake-Jaguar”, y tan bihil kimi, 
“death on the path”, según Grube y Nahm, 1994), por un lado, y los wayob’ 3 y 
9 (leídos k’util hix, “… jaguar”, y sak ox ok, “three white dogs”, ibid.) por otro. 
Mientras 2 y 4 son representaciones bastante realistas de un ave de presa y de un 
jaguar, 3 y 9 son individuos humanos que visten pantalones (el 3 incluso guantes) 
hechos con piel del animal y llevan casquetes en forma de la cabeza del animal 
en cuestión: un jaguar y un perro blanco respectivamente. Este último ejemplo, 
de humano disfrazado, contrasta considerablemente con otra representación de 



23

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

ese mismo way, Sak Ox Ok, en la posición número 12 del vaso K927 (figura 2), 
donde aparece completamente zoomorfo.

Pero, volviendo a nuestro tipo 2, donde los wayob’ interactúan con los huma-
nos y entre sí, ¿qué información nos aportan los textos jeroglíficos de dichos 
vasos? Sólo tres de ellos presentan algún texto interesante (y/o legible) desde la 
perspectiva de nuestra presentación. Se trata de los vasos K3026, 533 y 1439. 
Con respecto al primero (figura 6), que no hemos clasificado en ninguna de las 
tres temáticas principales, Asier Rodríguez propone la siguiente lectura:

K3026: u B’AH ti-[jo?]JOY X // u B’AH ti-JOY[ja?] X
u-b’a[a]h ti joy // u-b’a[a]h ti joyaj
“(Ésta es la) imagen en vestido de X”

Es decir, “He aquí a X vestido / ataviado / disfrazado”.
El verbo joy significa literalmente ‘rodear’ (Mathews y Bíró, 2006) pero 

aparece a menudo en contextos de investidura de la realeza (johyaj ti ajawlel, 
literalmente ‘es rodeado con la soberanía’, es decir, ‘es investido con el poder’, 
‘es coronado’), seguramente haciendo referencia al hecho de envolver o cubrir al 
nuevo gobernante con las insignias del poder, por ejemplo, atándole a la cabeza 
la diadema real. No obstante, no se nos oculta la posibilidad de que aquí joy 
(o joyaj, sustantivo derivado del verbo joy) no se refiera al disfraz que envuelve 
al personaje sino al elemento envuelto en tela blanca que sostiene en su mano 
izquierda: “(Ésta es la) imagen con atado de X”, es decir, “He aquí la imagen de 
X con un atado”. Pero, teniendo en cuenta el mencionado uso del verbo joy en 
los textos clásicos, preferimos la primera opción. En efecto, la imagen muestra 
al dueño del vaso vestido de animal de pelo blanco (con bufanda roja y cola 
en llamas): envuelto por un disfraz de way, cubierto por la piel de un animal 
(¿compañero?). Esto resulta de gran interés, si se tienen en cuenta ciertos datos 
etnolingüísticas como los reportados por Josserand y Hopkins (2001):

bujk i ch’ujlel: la camisa del arte; skin of one’s animal companion
	 cf. i bäk’tal i ch’ujlel, the body
ch’ujlel: deceased, finado, espíritu; soul, alma; arte, ánima (animal); animal 
counterpart

figura 7b. K533 (© Justin Kerr), detalle. figura 8b. K1439 (© Justin Kerr), detalle.



24

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

Otros dos vasos, originarios de Ik’-Motul de San José, presentan una iconogra-
fía y un texto destacables. Pertenecieron a la misma persona, el rey de Ik’-Motul, 
Yajawte’ K’inich:

K533: u-B’AH ti-AK’-ta u-B’AH? 7-CHAPAT-TZ’IKIN? K’IN-chi
u-b’a[a]h ti a[h]k’Vt, u-b’a[a]h huk chapa[h]t tz’iki[i]n k’inich

(Ésta es) su imagen en danza (es la) imagen de Huk Chapaht 
Tz’ikiin K’inich.

K533: u-b’a-hi ti-a-AK’ ti-KUCH-chi? B’ALAM
u-b’aah ti a[h]k’ ti kuch(il?) b’a[h]lam

(Ésta es) su imagen en danza con/en el jaguar que carga.

En ambos vasos la acción desarrollada por los individuos disfrazados es una 
‘danza’: AK’-ta, ahk’Vt (Mathews y Bíró, op. cit.). En el primero (figura 7) se aprecia 
una danza de cuatro individuos, en la que quizá los dos centrales actúen como 
personificación de Huk Chapaht Tz’ikiin K’inich Ajaw, divinidad solar relacionada 
con la guerra (Erik Boot, com. pers., marzo 2008). Más tarde analizaremos el papel 
que pudieron jugar los wayob’ en la guerra. En este caso, la idea de una personifi-
cación divina se apoya no sólo en el hecho de que esté documentado este nombre 
como teónimo, sino en la probabilidad de que el segundo u-B’AH esté erosionado 
y esconda un u-B’AH[AN]-li?, u-b’aahilan, expresión de la personificación de seres 
sobrenaturales por parte de los humanos. Recordemos además que algunas divini-
dades pueden ser también poseídas como wayob’. En efecto, mientras los personajes 
laterales, de menor rango, visten disfraces de ave y jaguar, el disfraz de los dos 
personajes centrales combina elementos de jaguar con los de ciempiés (chapaht), 
haciendo alusión a la divinidad Huk Chapaht Tz’ikiin K’inich Ajaw.

En el segundo vaso (figura 8), vemos una danza realizada con un kuch(il?) 
b’ahlam o “jaguar que carga”, ya que kuch significa ‘carga, peso; cargar’ (Mathews 
y Bíró, op. cit.), como se aprecia en la imagen. En esta escena, curiosamente, la 
figura central no parece bailar ni está vestida de manera peculiar, aunque sí apa-
rece enmascarada, con efecto de rayos X, quizá actuando como la personificación 
de algún ser sobrenatural, al igual que el individuo de la izquierda Este personaje 
central está sentado sobre un way jaguar, a juzgar por la bufanda roja. Hay otros 
ejemplos de tronos formados por este felino, como en K8926 (figura 9), pero 
en nuestro caso, el jaguar levanta los cuartos traseros para formar un respaldo, 
adoptando el trono forma de L. Su postura lo acerca al way saw hix, “… jaguar”, 
de Grube y Nahm (1994), si bien su cabeza no muestra el característico elemento 
vegetal. El personaje central preside la danza de dos personajes, los únicos real-
mente en postura de baile y disfraz animal, también identificables por el efecto de 



25

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

rayos X. El de la izquierda repite la misma combinación de elementos de jaguar y 
ciempiés que aparecía en el caso anterior, K533 (figura 7).

El hecho de disfrazarse, de revestirse con la piel de otro ser, es una metáfora 
mesoamericana de transformación. El propio término náhuatl nahualli parece 
una forma derivada de un posible verbo arcaico nahua, que significaría ‘escon-
derse’, a través de su forma bitransitiva nahualtia mo-te-, ‘esconder a alguien en 
sí, disfrazarse de’ (De Pury, 2003, apud Martínez, 2004: 373). El hecho de que 
nahualli tenga el sentido de disfraz explicaría por qué los nahuas actuales de Chi-
malhuacán llaman nahuales a sus danzantes disfrazados (Fábregas, 1969, apud 
Martínez, ibid.). Incluso hallamos el sentido de ‘arrebozarse’ o ‘cubrirse’, por lo 
que nahual se traduce como ‘abrigo o capa’ en el náhuatl de Tlaxcala (Bright, 
1967, apud Martínez, ibid.).

4. Sacrificios y estelas

De los tres temas que trata el corpus de tipo 2 que hemos establecido, llama 
la atención el último, por el interesante paralelismo que presentan las cuatro 
cerámicas: K718, 928, 8351 y 8719. En cada una de ellas puede apreciarse que 
el elemento central de la escena consiste en la asociación de un sacrificio con la 
inauguración de una estela.

El acto de inauguración queda patente por el vendado de la estela (y su pos-
terior impregnación con sangre, en este caso del sacrificado), que se desprende 
de una de las expresiones glíficas más comunes para registrar la inauguración de 
estelas: k’ahlaj tuun, “es atada/vendada la piedra”. El vaso K8351 (figura 10) 
muestra claramente, por un lado, seres humanos suspendidos en el aire, con 
fondo oscuro, quizá aludiendo a lo nocturno, y vestidos con atributos que los 
asocian a (¿sus compañeros?) animales. Estos humanos no visten bufandas sacri-
ficiales, pero sí muñequeras y tobilleras del mismo material, rociadas con sangre. 
Por otra parte, muestran wayob’ (los mismos que algunos humanos están sos-
teniendo en sus manos), varios de los cuales pueden identificarse, como el naab/
ha hix, “Lake-Jaguar”, o el …hix, “(Waterlily)-Jaguar” (Grube y Nahm 1994). 
Se hallan relacionados con un sacrificio realizado frente una estela y parecen diri-
girse a ella. El individuo de la derecha, que sostiene una guacamaya roja, incluso 
extiende un objeto punzante —quizás un excéntrico— que lleva en la mano 
derecha, hacia el vientre ensangrentado de la víctima del sacrificio, que yace sobre 
el altar, frente a la estela. El vendado de la estela está impregnado con la sangre del 
sacrificado, al que puede se le haya extraído el corazón.

La escena del vaso K8719 (figura 11) complementa esta idea: vemos a la dere-
cha un gobernante sentado en un trono de piel de jaguar, con cetro K’awiil en la 
mano y presidiendo una escena de sacrificio. La víctima, de rodillas sobre el altar, 
ha sido decapitada: se puede ver su cabeza depositada sobre la estela adyacente, 
impregnando de sangre el atado de la misma. Desde la izquierda avanzan hacia 



26

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

la estela dos wayob’, el primero parece dirigirse al gobernante, quizás asumiendo 
parte de la autoría del ritual. La escena guarda cierto paralelismo con las de otros 
vasos que muestran presentación y sacrificio de cautivos frente al gobernante.

Por otro lado, también en el cráneo de pecarí inciso hallado en la Tumba 1 
de Copán aparece la inauguración de una estela (ésta figura atada con sogas y 
la acción que marca el texto es k’al tuun). El acontecimiento está asociado a una 
deidad del Inframundo y a animales de tipo sobrenatural, algunos de los cuales, 
a su vez, están asociados con glifos emblema. Aquí la diferencia es que sobre el 
altar no hay sacrificado alguno ¿Por qué encontramos a los wayob’ asociados a este 
tipo de ritual?

5. Interpretación

5.1 Los estilos pictóricos

La producción de Ik’-Motul es muy particular y, con mucho, aquella con mayor 
presencia en el corpus aquí mencionado. Este estilo también figura en algunos 
vasos del primer tipo 1 (u-way X) y es difícil juzgarlos como categóricamente 
diferentes. Los talleres de los vasos que integran nuestro tipo 2 pertenecen, por 
orden de importancia, a los estilos Ik’, Tikal-El-Zotz y códice. Muy raramente 
son idénticos a los del tipo 1, que, significativamente, está compuesto por 
vasos de estilos códice, Naranjo, Uaxactún, El Zotz-Tikal e Ik’, en ese orden de 
importancia, completamente opuesto al tipo 2. Por ello pensamos que esta otra 
manera de representar a los wayob’ es más típica del centro-oeste del Petén (Ik’, 
Tikal-El Zotz), con apenas un ejemplo de estilo códice (K718) que, como vimos, 
representa interacción entre individuos, pero éstos no son humanos.

Los vasos Ik’ presentan un estilo más histórico y narrativo que los del norte 
de El Petén (códice, Xultún, Naranjo); ponen en escena a personajes reales, 
desempeñando actividades reales. Por ello no debería extrañar que sea en dicha 
zona donde encontremos este tipo de representaciones nagualísticas narrativas y 
realistas, más fieles al rito que al mito, es decir, al papel que los wayob’ pudieron 
jugar en la vida real, y al modo en que la elite se sirvió de ellos.

5.2 Los antepasados

En los ejemplos de tipo histórico que hemos visto, sólo es representado el 
rey y, a veces, algún acompañante de alto rango, pero sabemos que en el arte 
clásico el rey es el personaje central, junto con las divinidades. ¿Cómo valorar 
entonces el papel que juega la representación de su way o la de los de otros 
nobles? Hemos visto que entre los tzeltales, así como entre otros grupos mayas, 
ciertas personas muy importantes, particularmente los jefes de linajes y los 
hechiceros, poseen los wayob’ más poderosos y se transforman en los naguales 



27

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

con mayor poder, sirviéndose de ellos como instrumento. ¿Acaso los reyes del 
Clásico poseían esta misma facultad? Pensamos que su estatus y el interés mos-
trado por representar este aspecto de sus vidas en la cerámica permiten considerar 
esta posibilidad. “Al igual que las deidades mayas, los dioses del linaje tienen un 
papel dual. Por esta razón, algunos de sus 13 espíritus son naguales malignos que 
ejercen un control social sobre los compañeros animales inferiores de la montaña 
sagrada” (Holland, 1990: 114).

Dado que el way del Clásico está asociado a la dinastía, y no al individuo, los 
ritos en los que interviene implicarían al linaje. Este aspecto lo acercaría más al 
onen lacandón (Roeling, 2007: 100), que se transmite mediante el patrilinaje, como 
el apellido. La presencia de los wayob’ (o de nobles disfrazados de ellos) en ritos 
realizados con motivo de la inauguración de una estela refuerza el propio acto, ya 
que supone el recurso a una comunidad a la vez sobrenatural (los wayob’) y natural 
(los antepasados). Los wayob’ materializan el linaje, ese flujo vital que pasa de gene-
ración en generación y, a pesar de que el caso lacandón es el que mejor lo ilustra, 
entre otros grupos étnicos el linaje juega también un gran papel:

Como cualquier otro lab, los rayos son transmitidos generalmente de un abuelo a 
un nieto (es decir, miembros de generaciones alternas que se llaman recíprocamente 
mam). Pero al pasar al niño que va a nacer, el lab rayo también se vuelve un recién 
nacido. Crecerá entonces en forma paralela al niño humano en la sociedad de los rayos 
gente (Pitarch, 1998: 4).

The Tzotzils believe that when a person comes into the world, a companion animal (wayi-
jel) is born in the sacred mountain of his patrilineage at exactly the same time (Holland, 
1964: 303).

Por lo tanto, el way está íntimamente ligado al patrilinaje. Es evidente que 
debió jugar un papel importante en la vida cotidiana (como aún lo hace hoy), en 
las relaciones sociales, la salud o enfermedad y la relación con el mundo sobre-
natural y los ancestros. Numerosos estudios demuestran que la sociedad maya 
clásica otorgaba una especial importancia a la exaltación de la realeza apelando 
al origen mítico de la dinastía (origen no por ello menos “histórico”). Los ritos 
tienen como objetivo perpetuar ciertos actos y pensamos que el nahualismo, tal 
y como lo hemos descrito hasta aquí, puede haber servido como afirmación del 
poder real, tanto por su aspecto mágico (poder y control social) como por su 
aspecto ancestral (legitimidad).

5.3 Guerra y sortilegios

Hemos visto a los wayob’ asociados a la inauguración de estelas. Pero más que 
a éstas en sí, los wayob’, parecen asociados a la sangre, el terror, la enfermedad, 
el daño y el sacrificio de cautivos, con toda la carga de elementos maléficos que 



28

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

resaltaba Stuart (2005: 166). Entre los tzotziles y tzeltales contemporáneos, al 
menos, este aspecto maligno de alguna manera emula la cadena trófica del reino 
animal y es aceptado como sistema de control social, ya que “se supone que la 
mayoría de los curanderos y principales están en condiciones de convertirse en 
animales dañinos u otros fenómenos naturales, para perjudicar a sus enemigos y 
provocar su enfermedad” (Holland, 1990: 114). Sin que este dato resulte probato-
rio, no sorprendería que este aspecto maligno, exhibido en la cerámica cortesana, 
no fuera más que una instrumentalización de las co-esencias de los patrilinajes 
por parte de las élites gobernantes, en el complejo marco de relaciones políticas y 
bélicas del Clásico Tardío. Y que, de alguna manera, esta instrumentalización se 
exteriorizara con motivo de ciertos rituales de danza, relacionados con la guerra 
y el sacrificio, en los que los gobernantes demostraran de modo teatral su poder 
ofensivo y destructor, a la vez como control social interno y como advertencia 
para los sistemas políticos enemigos.

El hecho de que existiera un way del patrilinaje no impediría a los gobernan-
tes adquirir más, según la necesidad ofensiva y propagandística. Según Calnek 
(1988: 56), un individuo puede poseer hasta 13 “compañeros-animales” dife-
rentes. El número de wayob’ que una persona posee es proporcional a su poder. 
Calnek ilustra este aspecto con lo siguiente: en Cancuc, Chiapas, durante la época 
colonial, los capitanes eran seleccionados para luchar contra los españoles por el 
hecho de poseer 13 ‘naguales’, ya que se consideraba que era posible utilizarlos 
para aniquilar a los colonizadores. Según él, la posesión de poderosos “compa-
ñeros animales” era un requisito para obtener el estatus más elevado. Aun hoy, 
en el mismo Cancuc, un individuo tzeltal “completo” posee 13 lab’ y un ch’ulel 
(Pitarch, 1996b: 191). De acuerdo con una narración guatemalteca, “el nagual del 
conquistador español Pedro de Alvarado era una paloma: en el campo de batalla 
que enfrentaba a las tropas españolas con las del caudillo quiché Tecún Umán, 
la paloma de Alvarado mató en vuelo al quetzal-nagual de Tecún Umán, y así, 
muerto éste, los españoles pudieron conquistar el Reino” (apud Pitarch 1996b: 
137, nota 17).

De este modo, cabe la posibilidad de que los wayob’ estuvieran relacionados con 
la política y la guerra, siendo instrumentalizados con fines bélicos, como parecen 
estar relacionados (más claramente) con el sacrificio, pero ningún soporte icono-
gráfico, epigráfico o de otro tipo permite asegurarlo con firmeza por el momento. 
El nahualismo, entendido como poder de transformación, es analizado por Nava-
rrete en el contexto mesoamericano “como una técnica y un discurso de poder 
utilizado por diferentes grupos sociales para cimentar, o cuestionar, una posición 
de dominio” (Navarrete, op. cit.: 156).



29

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

Bibliografía

Calnek, Edward E.
1998	 Highland Chiapas Before the Spanish Conquest. Provo, Utah, New World Archeo-

logical Foundation, Brigham Young University (Papers of the New World 
Archeological Foundation, 55).

Calvin, Inga
1997	 “Where the Wayob Live: A Further Examination of Classic Maya Supernatu-

rals”, The Maya Vase Book. A Corpus of Rollout Photographs of Maya Vases, vol. 5, 
pp. 868-883, Barbara Kerr & Justin Kerr (eds.). New York, Kerr Associates.

Grube, Nikolai y Werner Nahm
1994	 “A Census of Xibalba: A Complete Inventory of Way Characters on Maya Cera-

mics”, The Maya Vase Book, A Corpus of Rollout Photographs of Maya Vases, vol. 
4, pp. 686-715, Barbara Kerr & Justin Kerr (eds.), New York, Kerr Associates.

Holland, William R.
1964	 “Contemporary Tzotzil Cosmological Concepts as a Basis for Interpreting Pre-

historic Maya Civilization”, American Antiquity 29 (3): 301-306.
1990	 Medicina maya en Los Altos de Chiapas. México, Instituto Nacional Indigenista.

Houston, Stephen y David Stuart
1989	 The Way Glyph: Evidence for “Co-essences” among the Classic Maya. Washington, 

D.C. (Research Reports on Ancient Maya Writing, 30).

Josserand, J. Kathryn y Nicholas A. Hopkins
2001	 Chol Ritual Language, FAMSI web site. http://www.famsi.org/reports/94017/

index.html

López Austin, Alfredo
2008	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas. México, 

UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas.

Mathews, Peter y Péter Bíró
2006	 The Maya Hieroglyph Dictionary, FAMSI web site. http://research.famsi.org/

mdp/mdp_index.php

Matteo, Sebastian
2005	 “U way: ‘son alter ego’. Image et propriéte de l’alter ego dans la céramique 

maya de l’époque classique”, Annales d’Histoire de l’Art et d’Archéologie XXVII: 
109-130. Catheline Périer-D’Iteren (directeur). Bruxelles, Université Libre de 
Bruxelles.



30

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

Martínez González, Roberto
2004	 “Le nahualli: homme-dieu et double animal au Mexique”, Anthropozoologica 39 

(1): 371-381. Paris, Publications Scientifiques du Muséum National d’Histoire 
Naturelle.

2006	 “Le nahualli-tlahuipuchtli dans le monde nahuatl”, Journal de la Société des Amé-
ricanistes, 92-1 et 2 : 111-136. Paris, Société des Américanistes.

2006	 “Sobre la función social del buen nahualli”, Revista Española de Antropología 
Americana 36 (2): 39-63. Madrid, Universidad Complutense.

2006	 “Sobre el origen y significado del termino nahualli”, Estudios de Cultura Náhuatl, 
37: 95-106. México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas.

2007	 “Los enredos del Diablo, o de cómo los nahuales se hicieron brujos”, Relaciones. 
Estudios de historia y sociedad XXVIII (111): 189-216. Zamora, El Colegio de 
Michoacán.

Navarrete Linares, Federico
2000	 “Nahualismo y poder: un viejo binomio mesoamericano”, El héroe entre el mito 

y la historia, pp.  155-179, Federico Navarrete y Guilhem Olivier (coords.). 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas.

Pitarch Ramon, Pedro
1996a	 “Animismo, colonialismo y la memoria histórica tzeltal”, Revista Española de 

Antropología Americana 26: 183-203. Madrid, Universidad Complutense.
1996b	 Ch’ulel: una etnografía de las almas tzeltales. México, Fondo de Cultura Econó-

mica.
1998	 “En mitad del cielo: Una oración chamánica tzeltal dirigida a defender un 

nahual-rayo”, Revista Española de Antropología Americana 28: 215-241. Madrid, 
Universidad Complutense.

Rodríguez Manjavacas, Asier
2006	 “Rasgos chamánicos de la religiosidad maya en la epigrafía y la iconografía clá-

sicas: reflexión sobre el concepto way y sus implicaciones”, ponencia presentada 
en el 52º Congreso Internacional de Americanistas, Sevilla.

Roeling, Sebastiaan
2007	 Shadows of Bonampak. Uitgeverij S. Roeling.

Sosa, John R.
1985	 Maya Sky. The Maya World: A Symbolic Analysis of Yucatec Maya Cosmology, 

Doctoral dissertation, State University of New York at Albany, Department of 
Anthropology.

Stuart, David
2005	 “The Way Beings”, The Maya Meetings Ut Austin. Sourcebook for the 29th Maya 

Hieroglyphic Forum. March 11-16, pp. 160-165, David Stuart and contributors. 
Austin, University of Texas at Austin.



31

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

Vallejo Reyna, Alberto
2005	 Por los caminos de los antiguos nawales. Rilaj Maam y el nawalismo maya tz’utujil 

en Santiago Atitlán. México, INAH.

Villa Rojas, Alfonso
1990	 Etnografia tzeltal de Chiapas. Modalidades de una cosmovisión prehispánica. 

México, Gobierno del Estado de Chiapas y Ed. Porrúa.
1995	 Estudios etnológicos. Los mayas. México, UNAM, Instituto de Investigaciones 

Antropológicas.



Península

vol. IV, núm. 1
primavera de 2009

“La instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados”
Sebastian Matteo y Asier Rodríguez Manjavacas

figura 2. K927 (© Justin Kerr)

figura 3. K4947 (© Justin Kerr)

IMÁGENES



ii

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

figura 4. K4960 (© Justin Kerr)

figura 5. K791 (© Justin Kerr)

figura 6. K3026 (© Justin Kerr)



iii

la instrumentalización del way según las escenas de los vasos pintados

figura 7a. K533 (© Justin Kerr)

figura 8a. K1439 (© Justin Kerr)

figura 9. K8926 (© Justin Kerr)



iv

sebastian matteo y asier rodríguez manjavacas

figura 10. K8351 (© Justin Kerr)

figura 11. K8719 (© Justin Kerr)

“El color y lo funerario entre los mayas de ayer y hoy…”
Mª Luisa Vázquez de Ágredos Pascual

figura 1. Cementerio de Chichicastenango (Altiplano de Guatemala).




