Peninsula
vol. IV, nim. 1
PRIMAVERA DE 2009

PRELIMINAR

DaNIiELA MaLpoNaADO CANO
CEPHCIS, UNAM

Desde hace siglos, el mundo maya ha ejercido una innegable fascinacién entre
cientificos sociales y matemadticos, viajeros, coleccionistas, religiosos, médicos vy,
en general, entre quienes de una u otra forma han entrado en contacto con su
cultura. Asi, al dia de hoy, son innumerables los trabajos e investigaciones que se
han centrado en las distintas expresiones de su pasado, su presente, su identidad,
sus creencias y su devocién.

No obstante, de la atraccién por lo exético al rigor cientifico, de las observa-
ciones de los primeros conquistadores a las propuestas de los tltimos especialistas,
la literatura sobre el tema es abundante pero ain insuficiente para comprender a
profundidad uno de los aspectos de mayor impacto de la cultura maya: el ritual.
Con trabajos que parten de la antropologia cultural, la semidtica, la lingiiistica,
la etnomusicologia, la arqueologia, la historia de las religiones, entre otros, los
investigadores modernos han ofrecido lecturas de variada naturaleza, proponiendo
distintos didlogos con los mayas de las Tierras Altas y Bajas de México y Guate-
mala, con quienes luchan por mantener sus tradiciones lo mds intactas posibles
y con los que han apostado por el cambio para poder sobrevivir. De cualquier
modo, entre la historia y el mito, la memoria colectiva de estos pueblos encuentra
en el ritual el escenario apropiado para la manifestacion de su pasado y sus mds
diversas aspiraciones. Mds o menos complejos, con la participacién de especialistas
ceremoniales y de la comunidad, o realizados de manera individual; en espacios
publicos o en el interior del espacio doméstico, estos rituales poseen un valor
particular para la (re)construccién de la identidad y la (su)pervivencia cultural.

Asi, a través de la etnografia, la arqueologia, la tradicién oral y el anilisis etno-
l6gico, los seis trabajos que aqui se presentan ofrecen distintas aproximaciones al
complejo ritual de diversos pueblos mayas, resultado de continuidades y rupturas,
mezclas, abandonos y adopciones, cambios y permanencias que responden no
s6lo a procesos religiosos, sino también a otros sociales, econémicos e incluso
politicos, que dichos grupos han experimentado a lo largo de su historia, y que
han venido a transformar las manifestaciones de sus creencias, preservando el
contenido en algunos casos, o bien adecuando éste mientras se busca a toda costa
mantener a resguardo las antiguas formas de expresarlo.



DANIELA MALDONADO CANO

Presentados en su versién original en el IT Congreso de la Red Europea de Estu-
dios Amerindios “Ritual América: Configuraciones y recomposiciones de disposi-
tivos y comportamientos rituales del Nuevo Mundo, ayer y hoy”, organizado por
la Sociedad de Americanistas de Bélgica, en Lovaina-la-Nueva, en abril de 2008,
los articulos que aqui se incluyen formaron parte del simposio “Horizontes de lo
sagrado: lecturas del mundo maya”, que bajo la coordinacién de quien suscribe, del
Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales de la UNAM, en México, y
Piero Gorza, de la Universidad de Turin, Italia, respondia a la necesidad de ofrecer
un panorama general en torno a las expresiones rituales y los diversos elementos
—gestos, palabras, ofrendas, rezos y objetos, entre otros— que las constituyen, en
las diversas regiones del mundo maya.

El presente niimero de Peninsula inicia con el trabajo “La instrumentaliza-
cién del way segun las escenas de los vasos pintados”, de Sebastian Matteo y
Asier Rodriguez Manjavacas, de las universidades Libre de Bruselas y Pompeu
Fabra, de Catalufia. En ¢él, los autores analizan el papel del way en el mundo
maya, desde su iconografia en cerdmica —y los elementos que la caracterizan—,
a partir de los conceptos nahualli y tonalli, de raiz nahua, sobre los cuales han
trabajado diversos investigadores, a pesar de lo cual, como sefala Navarrete con
respecto al primer término, hasta ahora “han encontrado una ambigiiedad irre-
soluble”. Por si fuera poco, la discusién se hace mds compleja si se considera que
no sélo se habla de varios pueblos mayas, sino también el hecho de que en cada
lengua de esta familia, el alter ego puede recibir distintos nombres, dependiendo
de su naturaleza benéfica o peligrosa, para llegar incluso a omitir la mencién del
mismo, si se trata de una entidad que represente un riesgo considerable para la
seguridad personal o colectiva.

Por su parte, Ma. Josefa Iglesias y Andrés Ciudad Ruiz, de la Universidad
Complutense, nos presentan un andlisis de los rituales postreros efectuados en
una ciudad prehispdnica, en el Petén guatemalteco. Su lectura vincula estos
rituales con la “muerte” —abandono— de determinadas estructuras, o bien con
el final de cierto tipo de actividades relacionadas, a su vez, con la desaparicién
de la dinastia reinante. “Rituales del Cldsico Terminal en Machaquild, Petén” se
ocupa de un tema especialmente complicado toda vez que se trabaja a través de
los restos materiales, a partir de los cuales —considerando su contexto—, habrd
que dilucidar si su disposicién fue en efecto el resultado de una actividad ritual, o
bien si se debié al abandono precipitado de dichas estructuras o de algunas zonas
de la ciudad. De este modo, a la vez que nos presentan su propuesta, los autores
nos recuerdan los riesgos que conlleva el proceso de interpretacién en el andlisis
antropoldgico y etnolégico en general.

Desde otra perspectiva, el articulo de Ma. Luisa Vizquez de Agredos Pascual
titulado “El color y lo mortuorio entre los mayas de ayer y hoy. Ritual, magia y
cotidianeidad”, se centra en el empleo de los pigmentos, especialmente el rojo
—proveniente del cinabrio y, posteriormente, de las hematites y tierras rojas—

14



PRELIMINAR

como elemento ceremonial mortuorio, mucho mds empleado que otros como
el negro, blanco, verde y anaranjado, que también aparecen en estos contextos.
En su trabajo, la autora, investigadora del Laboratorio de andlisis fisico-quimicos
y control medioambiental de Obras de Arte, en el Instituto de Restauracién del
Patrimonio de la Universidad Politécnica de Valencia, advierte que si bien actual-
mente éste se considera como un rasgo estético-mdgico-ritual netamente maya,
en realidad tiene sus origenes entre otros grupos y otros tiempos: las antiguas
culturas olmeca y de Tlatilco —en la costa del Golfo, y el Valle de México, res-
pectivamente—, y destaca su importancia en los ritos funerarios a través de la
descripcién de los diferentes elementos empleados y su contexto de uso.

Partiendo de referencias histéricas, pero apoyada en materiales etnogrificos de
primera mano, en “Entre santos y cocodrilos. Acercamiento a dos festividades
en Tabasco y Guatemala”, Teri Erandeni Arias, doctorante del programa de
América Antigua y Etnologfa de la Universidad de Bonn, nos aproxima a las
celebraciones marianas efectuadas en Culico, Tabasco, y Tactic, en la Alta Vera-
paz, en el marco de las cuales se llevan a cabo las danzas de David y Goliat,
en honor a la Inmaculada Concepcidn, en México, y de la Sierpe o K’ap, para
venerar a la Virgen de la Asuncién, en Guatemala. Tanto en el primer caso, que
se ubicarfa dentro de lo que se ha llamado “danzas de la Conquista”, como en el
segundo, donde es més claro el origen prehispdnico, encontramos a un personaje
muy particular: el cocodrilo, una figura con gran carga simbdlica, asociada en el
mundo maya desde la antigiiedad al inframundo, lo himedo y lo oscuro, pero
también al espacio terrestre y celeste, en sus advocaciones de monstruo-dragén y
monstruo-ceiba. La pervivencia del ritual hasta nuestros dias, y su actual caracte-
rizacién, nos hablan no sélo de la importancia de determinados elementos en la
cosmovisién indigena, sino también de los mecanismos y estrategias de negocia-
cién a nivel simbédlico que han permitido la continuidad de un complejo sistema
de creencias que se niega a desaparecer.

Desde otra perspectiva, Enrique Rodriguez Balam, del Centro Peninsular en
Humanidades y Ciencias Sociales de la UNAM, también hace referencia a este
entramado de raices mayas y catélicas, que entre los grupos protestantes de Guate-
mala y Yucatdn ha debido reinventarse para sobrevivir a los principios evangélicos
y pentecostales, que pretenden desterrarlos de la fe, el pensamiento y el ejercicio
ritual de sus nuevos conversos. El anilisis que presenta en su articulo “Gesto y
ritual. Lecturas sobre el bautismo entre los mayas contempordneos”, el cual se
centra en dicha practica considerando tanto el rito como el dogma, se refiere
asimismo al betz-mek, una ceremonia efectuada entre los mayas peninsulares, que
funciona también como una especie de bautismo, y que busca preparar al infante
para su vida futura, pero también, para su muerte.

En “Renovando el pacto con los duenos: consideraciones etnograficas sobre
las fiestas de San Diego y el hanlikov! en una comunidad maya de Campeche”,
David de Angel Garcfa, doctorando del Departamento de Antropologia de Amé-

15



DANIELA MALDONADO CANO

rica de la Universidad Complutense, entabla un didlogo con h-menes y otros
especialistas rituales, para ahondar en la figura de los duefios, que entre los mayas
yucatecos de Nunkini parecieran compartir algunos elementos —y a veces algu-
nas funciones— con los santos de origen catélico que residen en iglesias y altares
familiares, que lo mismo cuidan de los animales, que salvan a la comunidad de
un incendio, o a una familia de un ataque con arma de fuego. De mantener
una relacién reciproca entre ellos y los hombres dependen la supervivencia de la
milpa, del monte y, con ellos, del pueblo maya.

Hablando del ritual, quedan muchos aspectos por abordar, porque entre los
pueblos indigenas, éste es sin duda un tejido en extremo complejo, lleno de
matices. Quizds es por eso que ha logrado sobrevivir, a pesar de los cambios y
las presiones, debiendo hilarse de muy distintas maneras en cada época y en cada
regién, aunque el entramado en muchos casos sea el mismo. De cualquier modo,
es importante considerarlo como parte de un proceso de pervivencia siempre
activo, que se mantiene necesariamente en una dindmica de adaptacién, y en el
cual algunos elementos se abandonan y otros nuevos se adoptan, para incorpo-
rarse a este mosaico tan diverso que es el mundo maya.

Daniela Maldonado Cano

16





