
Península
vol. IV, núm. 1

primavera de 2009

Preliminar

Daniela Maldonado Cano
CEPHCIS, UNAM

Desde hace siglos, el mundo maya ha ejercido una innegable fascinación entre 
científicos sociales y matemáticos, viajeros, coleccionistas, religiosos, médicos y, 
en general, entre quienes de una u otra forma han entrado en contacto con su 
cultura. Así, al día de hoy, son innumerables los trabajos e investigaciones que se 
han centrado en las distintas expresiones de su pasado, su presente, su identidad, 
sus creencias y su devoción.

No obstante, de la atracción por lo exótico al rigor científico, de las observa-
ciones de los primeros conquistadores a las propuestas de los últimos especialistas, 
la literatura sobre el tema es abundante pero aún insuficiente para comprender a 
profundidad uno de los aspectos de mayor impacto de la cultura maya: el ritual. 
Con trabajos que parten de la antropología cultural, la semiótica, la lingüística, 
la etnomusicología, la arqueología, la historia de las religiones, entre otros, los 
investigadores modernos han ofrecido lecturas de variada naturaleza, proponiendo 
distintos diálogos con los mayas de las Tierras Altas y Bajas de México y Guate-
mala, con quienes luchan por mantener sus tradiciones lo más intactas posibles 
y con los que han apostado por el cambio para poder sobrevivir. De cualquier 
modo, entre la historia y el mito, la memoria colectiva de estos pueblos encuentra 
en el ritual el escenario apropiado para la manifestación de su pasado y sus más 
diversas aspiraciones. Más o menos complejos, con la participación de especialistas 
ceremoniales y de la comunidad, o realizados de manera individual; en espacios 
públicos o en el interior del espacio doméstico, estos rituales poseen un valor 
particular para la (re)construcción de la identidad y la (su)pervivencia cultural.

Así, a través de la etnografía, la arqueología, la tradición oral y el análisis etno-
lógico, los seis trabajos que aquí se presentan ofrecen distintas aproximaciones al 
complejo ritual de diversos pueblos mayas, resultado de continuidades y rupturas, 
mezclas, abandonos y adopciones, cambios y permanencias que responden no 
sólo a procesos religiosos, sino también a otros sociales, económicos e incluso 
políticos, que dichos grupos han experimentado a lo largo de su historia, y que 
han venido a transformar las manifestaciones de sus creencias, preservando el 
contenido en algunos casos, o bien adecuando éste mientras se busca a toda costa 
mantener a resguardo las antiguas formas de expresarlo.



14

daniela maldonado cano

Presentados en su versión original en el II Congreso de la Red Europea de Estu-
dios Amerindios “Ritual América: Configuraciones y recomposiciones de disposi-
tivos y comportamientos rituales del Nuevo Mundo, ayer y hoy”, organizado por 
la Sociedad de Americanistas de Bélgica, en Lovaina-la-Nueva, en abril de 2008, 
los artículos que aquí se incluyen formaron parte del simposio “Horizontes de lo 
sagrado: lecturas del mundo maya”, que bajo la coordinación de quien suscribe, del 
Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales de la UNAM, en México, y 
Piero Gorza, de la Universidad de Turín, Italia, respondía a la necesidad de ofrecer 
un panorama general en torno a las expresiones rituales y los diversos elementos 
—gestos, palabras, ofrendas, rezos y objetos, entre otros— que las constituyen, en 
las diversas regiones del mundo maya.

El presente número de Península inicia con el trabajo “La instrumentaliza-
ción del way según las escenas de los vasos pintados”, de Sebastian Matteo y 
Asier Rodríguez Manjavacas, de las universidades Libre de Bruselas y Pompeu 
Fabra, de Cataluña. En él, los autores analizan el papel del way en el mundo 
maya, desde su iconografía en cerámica —y los elementos que la caracterizan—, 
a partir de los conceptos nahualli y tonalli, de raíz nahua, sobre los cuales han 
trabajado diversos investigadores, a pesar de lo cual, como señala Navarrete con 
respecto al primer término, hasta ahora “han encontrado una ambigüedad irre-
soluble”. Por si fuera poco, la discusión se hace más compleja si se considera que 
no sólo se habla de varios pueblos mayas, sino también el hecho de que en cada 
lengua de esta familia, el alter ego puede recibir distintos nombres, dependiendo 
de su naturaleza benéfica o peligrosa, para llegar incluso a omitir la mención del 
mismo, si se trata de una entidad que represente un riesgo considerable para la 
seguridad personal o colectiva.

Por su parte, Ma. Josefa Iglesias y Andrés Ciudad Ruiz, de la Universidad 
Complutense, nos presentan un análisis de los rituales postreros efectuados en 
una ciudad prehispánica, en el Petén guatemalteco. Su lectura vincula estos 
rituales con la “muerte” —abandono— de determinadas estructuras, o bien con 
el final de cierto tipo de actividades relacionadas, a su vez, con la desaparición 
de la dinastía reinante. “Rituales del Clásico Terminal en Machaquilá, Petén” se 
ocupa de un tema especialmente complicado toda vez que se trabaja a través de 
los restos materiales, a partir de los cuales —considerando su contexto—, habrá 
que dilucidar si su disposición fue en efecto el resultado de una actividad ritual, o 
bien si se debió al abandono precipitado de dichas estructuras o de algunas zonas 
de la ciudad. De este modo, a la vez que nos presentan su propuesta, los autores 
nos recuerdan los riesgos que conlleva el proceso de interpretación en el análisis 
antropológico y etnológico en general.

Desde otra perspectiva, el artículo de Ma. Luisa Vázquez de Ágredos Pascual 
titulado “El color y lo mortuorio entre los mayas de ayer y hoy. Ritual, magia y 
cotidianeidad”, se centra en el empleo de los pigmentos, especialmente el rojo 
—proveniente del cinabrio y, posteriormente, de las hematites y tierras rojas— 



15

preliminar

como elemento ceremonial mortuorio, mucho más empleado que otros como 
el negro, blanco, verde y anaranjado, que también aparecen en estos contextos. 
En su trabajo, la autora, investigadora del Laboratorio de análisis físico-químicos 
y control medioambiental de Obras de Arte, en el Instituto de Restauración del 
Patrimonio de la Universidad Politécnica de Valencia, advierte que si bien actual-
mente éste se considera como un rasgo estético-mágico-ritual netamente maya, 
en realidad tiene sus orígenes entre otros grupos y otros tiempos: las antiguas 
culturas olmeca y de Tlatilco —en la costa del Golfo, y el Valle de México, res-
pectivamente—, y destaca su importancia en los ritos funerarios a través de la 
descripción de los diferentes elementos empleados y su contexto de uso.

Partiendo de referencias históricas, pero apoyada en materiales etnográficos de 
primera mano, en “Entre santos y cocodrilos. Acercamiento a dos festividades 
en Tabasco y Guatemala”, Teri Erandeni Arias, doctorante del programa de 
América Antigua y Etnología de la Universidad de Bonn, nos aproxima a las 
celebraciones marianas efectuadas en Cúlico, Tabasco, y Tactic, en la Alta Vera-
paz, en el marco de las cuales se llevan a cabo las danzas de David y Goliat, 
en honor a la Inmaculada Concepción, en México, y de la Sierpe o K’ap, para 
venerar a la Virgen de la Asunción, en Guatemala. Tanto en el primer caso, que 
se ubicaría dentro de lo que se ha llamado “danzas de la Conquista”, como en el 
segundo, donde es más claro el origen prehispánico, encontramos a un personaje 
muy particular: el cocodrilo, una figura con gran carga simbólica, asociada en el 
mundo maya desde la antigüedad al inframundo, lo húmedo y lo oscuro, pero 
también al espacio terrestre y celeste, en sus advocaciones de monstruo-dragón y 
monstruo-ceiba. La pervivencia del ritual hasta nuestros días, y su actual caracte-
rización, nos hablan no sólo de la importancia de determinados elementos en la 
cosmovisión indígena, sino también de los mecanismos y estrategias de negocia-
ción a nivel simbólico que han permitido la continuidad de un complejo sistema 
de creencias que se niega a desaparecer.

Desde otra perspectiva, Enrique Rodríguez Balam, del Centro Peninsular en 
Humanidades y Ciencias Sociales de la UNAM, también hace referencia a este 
entramado de raíces mayas y católicas, que entre los grupos protestantes de Guate-
mala y Yucatán ha debido reinventarse para sobrevivir a los principios evangélicos 
y pentecostales, que pretenden desterrarlos de la fe, el pensamiento y el ejercicio 
ritual de sus nuevos conversos. El análisis que presenta en su artículo “Gesto y 
ritual. Lecturas sobre el bautismo entre los mayas contemporáneos”, el cual se 
centra en dicha práctica considerando tanto el rito como el dogma, se refiere 
asimismo al hetz-mek, una ceremonia efectuada entre los mayas peninsulares, que 
funciona también como una especie de bautismo, y que busca preparar al infante 
para su vida futura, pero también, para su muerte.

En “Renovando el pacto con los dueños: consideraciones etnográficas sobre 
las fiestas de San Diego y el hanliko’ol en una comunidad maya de Campeche”, 
David de Ángel García, doctorando del Departamento de Antropología de Amé-



16

daniela maldonado cano

rica de la Universidad Complutense, entabla un diálogo con h-menes y otros 
especialistas rituales, para ahondar en la figura de los dueños, que entre los mayas 
yucatecos de Nunkiní parecieran compartir algunos elementos —y a veces algu-
nas funciones— con los santos de origen católico que residen en iglesias y altares 
familiares, que lo mismo cuidan de los animales, que salvan a la comunidad de 
un incendio, o a una familia de un ataque con arma de fuego. De mantener 
una relación recíproca entre ellos y los hombres dependen la supervivencia de la 
milpa, del monte y, con ellos, del pueblo maya.

Hablando del ritual, quedan muchos aspectos por abordar, porque entre los 
pueblos indígenas, éste es sin duda un tejido en extremo complejo, lleno de 
matices. Quizás es por eso que ha logrado sobrevivir, a pesar de los cambios y 
las presiones, debiendo hilarse de muy distintas maneras en cada época y en cada 
región, aunque el entramado en muchos casos sea el mismo. De cualquier modo, 
es importante considerarlo como parte de un proceso de pervivencia siempre 
activo, que se mantiene necesariamente en una dinámica de adaptación, y en el 
cual algunos elementos se abandonan y otros nuevos se adoptan, para incorpo-
rarse a este mosaico tan diverso que es el mundo maya.

Daniela Maldonado Cano




