Peninsula
vol. I, niim. 1
PRIMAVERA DE 2006

PARA SERVIR A DIOS Y A LA COSTUMBRE:
LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE
LOS CHUJ DE HUEHUETENANGO, GUATEMALA

RUTH PIEDRASANTA HERRERA
Universidad Rafael Landfvar, Guatemala

El presente articulo busca sintetizar uno de los resultados de varias estadfas de
campo con fines etnolégicos emprendidas entre 2003-2005 en la regién de los
chuj, dentro del taller “Espacio de los muertos”, que formé parte del programa de
investigacién “Geograffa de lo sagrado: dindmicas de los espacios y las identidades
mayas”.! Con anterioridad la autora de estas lineas habfa realizado un estudio
sobre este grupo étnico.?

Con esta exposicién se busca dilucidar el papel de uno de los especialistas reli-
giosos del grupo maya chuj, quien tuvo un desempefio particular en los ritos
ligados a la muerte y logré constituir un poder religioso-sincrético considerable
durante siglos: se trata de los maxtoles o maestros de coro. Para ello en las préxi-
mas lfneas vamos a abordar algunas de las concepciones relativas a la muerte y las
consideraciones que a los chuj les merecen los difuntos, a través de un acercamien-
to etnoldgico efectuado en dos municipios del departamento guatemalteco de
Huehuetenango, tratando de centrarnos en el desempefio de estas autoridades
religiosas e intentando apoyarnos en los escasos datos histéricos disponibles para
esta regiéon maya.

Cabe aclarar que los chuj se encuentran ubicados al noroeste de la sierra de los
Cuchumatanes, comprendiendo tres municipios en Guatemala: San Mateo Ixta-
tdn, San Sebastidn Coatdn y Nentén, y una parte del municipio de Trinitaria en
Chiapas, México. Esta es una regién de transicién geografica y aunque no se cuen-
ta con suficientes datos arqueoldgicos para precisar con detalle las fechas, se sabe
que en la misma existen asentamientos desde el periodo precldsico. Puede decirse

! ACI —Action Concertée Initiative— TTT P7002 del Ministerio de la Investigacién en Fran-
cia, que estuvo a cargo de Aurore Monod-Becquelin, académica de la Universidad de Parfs X y
directora de investigacién del CNRS.

2 Se traté de la tesis doctoral en etnologfa denominada “Lespace chez les Chuj de San Mateo
Ixtatdn (Guatemala): Représentations et dynamique historique, unité et ruptures”, defendida en
2003.

(67]
FECHA DE RECEPCION: 12 DE MAYO DE 2006
FECHA DE DICTAMEN: 5 DE JULIO DE 2006



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

que se sittian en una zona limitrofe desde dos perspectivas: por un lado, d
ocupacién del 4rea maya se hallaban en el limite entre tierras bajas y altas, y por
lado, desde la perspectiva de los periodos colonial y liberal, ocupaban um
colindante entre provincias de la Capitanfa General de Centroamérica, y entre
ses, luego de fijados los limites territoriales entre Guatemala y México en las dles
décadas del siglo xix. Durante ambos periodos esta regién permanecié en los
nes de lo habitado, muy préxima a zonas selvéticas y bastante alejada de los
pales centros de poder. Ello por supuesto ha cambiado, particularmente
segunda mitad del siglo xx.

Y
4, /6
. ///

o o GUATEMALA

L3 Km ,,,/ﬁ

En lo que respecta especificamente a la muerte, para los chuj ésta constituye
suceso culminante de la vida y mds que un evento final se le considera un m
to “de paso”, pues la creencia que se trata del trdnsito hacia otra realidad
undnimemente compartida. Esa otra realidad hacia la cual transitan quienes
ren, guarda mds relacién con la tierra y su interior —aun si de diferentes
ras—, que con el Cielo, cuya representacién entre los chuj no guarda m
semejanzas con el prometido por la Iglesia.

Ahora bien, con respecto al trénsito emprendido por los difuntos, se sabe
implica varios tipos de recorridos, para los cuales resulta menester el con
de cierta clase de intermediarios. Por otra parte, el lugar final de destino
recorrido que deben efectuar los muertos se ve afectado por el hecho de te
no deudas contraidas con el denominado Duefio del cerro o bien, porlao
nidad de morir a su hora o no, cuestiones por las cuales se dirigirén hacia

68



LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE LOS CHU]J

dominios del cerro o hacia Chamub’ —lugar de la muerte >*— no sin cumplir
ciertas escalas en el trayecto. Cabe comentar que Chamub’ no se encuentra refii-
do con un imaginario donde el infierno cristiano aparece, pero se permite innu-
merables licencias en relacién con tales creencias. Tenemos entonces que no
obstante su contenido sincrético, las convicciones sobre el destino después de la
muerte, as{ como lo que incumbe al trato de los vivos para con los muertos,
revelan su adscripcién a lo que se considera una fuerte tradicién maya. En ella
aparecen varios rasgos similares a sus vecinos, igualmente mayas, pero se perfi-
lan bien sus propias caracteristicas.

AL SERVICIO DE DIOS Y LOS CURAS

Los maxtol eran los que oraban antes... porque no habia sa-
cerdote ni evangélico. Ellos son los que oraban...

Esta y otras precisiones sobre ellos nos las hizo en San Mateo en 2004 Juan Her-
ndndez, una de las voces chuj que nos ilustrardn sobre los rituales asociados a los
maxtoles. Sin embargo, antes de hablar sobre un pasado inmediato cabria situar
histéricamente a estos personajes.

Desde cuando se instituyeron las encomiendas y las congregaciones en la re-
gién de los Cuchumatanes, a fines de la primera mitad del siglo xv1, comenzé la
labor catequizadora entre los grupos mayas de esta zona. Esta tarea fue primero
encabezada por los dominicos, pero pronto los relevaron los mercedarios. Ambas
6rdenes precisaron de la organizacién de una red de dispositivos regionales y loca-
les de apoyo.*

Para atender sus labores se instalaron los circuitos parroquiales que tenfan por
objetivo atender espiritual y terrenalmente a los nuevos cristianos de esta regién
tan escarpada y montafiosa. Cada circuito tenfa un centro o cabecera de curato, en
cuya parroquia vivian un grupo de religiosos al mando de un comendador o supe-
rior, mds los frailes o curas doctrineros; quienes acudfan a los pueblos del circuito
de manera regular. Sin embargo, tanto por la endémica escasez de pdrrocos para
tan amplios territorios en ese momento de expansién colonial, como debido al
apremio por contar con un representante de la Iglesia en cada poblado para que se
hiciera cargo de actividades eclesidsticas y asegurar la celebracién de una liturgia
bésica, se establecieron formas de organizacién religiosa en cada nueva congrega-
cién. Las mismas representaban un soporte local para velar por la adhesién a la fe
cristiana y para evitar las frecuentes apostasfas.

Para integrar estos dispositivos se dispuso del concurso de algunos cabecillas de
los pueblos congregados. Con frecuencia se traté de integrantes de los linajes prin-

3 Cham significa morir y es una rafz que denota todo lo relativo a la muerte.
4 Lovell, 1990, pp. 77-126.

69



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

cipales, como ocurrié con los gobernadores o alcaldes locales que recababan el
tributo. Esta organizacién religiosa en el 4rea de los Cuchumatanes inclufa a un
maestro de coro en jefe y otros de jerarqufa menor, y en ciertos casos a otros inte-
grantes mds jévenes y de rango mds bajo llamados pixcales Este mecanismo, en los
primeros tiempos, persigui6 la consolidacién de una doctrina recién adquirida, ¥
después, procuré mantener vivo el nuevo credo entre conversos; por esta razén fue
objeto de normativas reales desde el inicio del siglo xvii. En efecto, a partir de
1618 la Corona elaboré gufas formales sobre cémo funcionarfan dichas autorida-
des dentro de la organizacién de la iglesia colonial, en las cuales se precisa “Ea
todos los Pueblos que pasaren de cien Indios, haya dos o tres Cantores y en cada
Reduccién un sacristdn, que tenga cuidado de guardar los ornamentos y barrer
Iglesia, todos los quales sean libres de tasa y servicios personales”.’

Mapa de los circuitos parroquiales de los Cuchumatanes, 1770

MEXICO

4 Ztucuotenango L ATEMALA

Limite aproximado del dominio espafiol

CHIAPAS

\
Quiché [ %

o Cabeceras de doctrina
o Pueblo Anexo

SOLOLA
FUENTE: mapa basado en la informacion de Lovell: 1990, 98.

Ademds de estas actividades fueron encargados de ensefiar la doctrina,
rosarios y en ciertos casos pudieron oficiar otras celebraciones. Este dispo
local que permitié la expansién de la Iglesia fue utilizado por diferentes érd
religiosas en distintos puntos de los territorios coloniales espafioles en América.
especificamente en los Cuchumatanes se mantuvo como una expresién domi
te de la organizacién local de los fieles conversos, pues la presencia de cofradfas

> “Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias”, 1943: libro VI, titulo III, ley VI, citade
Anne Collins 1977, p. 242.

70



LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE LOS CHU]J

parece haber sido tan significativa® y no alcanzé a sobrevivir la época indepen-
diente en el 4rea.

Entre los mayas la pervivencia de los maestros de coro o maestros cantores en la
Colonia y después de la independencia, estd documentada, ademds de los Cuchu-
matanes, en Yucatdn y Quintana Roo.” En ambas zonas se advierte que pese a las
disposiciones legales respecto a sus funciones y actividades, en la realidad hubo dife-
rentes maneras, algunas muy poco ortodoxas,® de ejercer este tipo de cargo religioso
y> en ambos casos esta forma de organizacién se mantuvo hasta distintos momen-
tos del siglo xx. Esta situacién fue posible al parecer por las condiciones de lejania
y aislamiento respecto a los centros de poder en el cual se mantuvieron los lugares
donde se conservé este cargo.

La documentacién histérica concerniente a los chuj nos permite saber que los
maxtoles o maestros de coro formaron parte de la elite gobernante local desde muy
temprano en la Colonia y al final del siglo xvi1, aparecen retratados con bastante
detalle en una querella legal que enfrenta a un cura doctrinero contra los miem-
bros de la alcaldfa, mds proclive a las viejas tradiciones religiosas chuj que a las
creencias catélicas.” Se sabe también que durante el siglo x1x y hasta mediados del
XX, resguardaron en buena medida sus funciones coloniales, ante la casi total au-
sencia de atencién eclesidstica.

Como quiera que sea, se contaban entre los pocos “alfabetos” del pueblo, pues
recibfan formacién para poder leer y cantar en los oficios religiosos y algunos

¢ Si bien la organizacién de cofradfas fue un modelo hisp4nico cuya adopcién se generalizé en
América Latina, no en todas partes corrié con igual suerte. En Guatemala, dichas confraternidades se
reportan desde el siglo xv1 y fueron inicialmente organizadas en poblaciones con poblacién criolla y
mestiza y sélo después de un tiempo se conformaron en amplias regiones indigenas [Rojas Lima,
1988], por lo cual desde el siglo xvi1 se regularon. Rojas Lima sefiala que su organizacién en diversas
regiones indigenas puso de manifiesto diversos arreglos sincréticos. Sin embargo, no en todas partes
llegaron a ser présperas en riquezas o numerosas en términos de cantidad de integrantes o importan-
tes por la celebracién de sus fiestas patronales.

En la parte norte de los Cuchumatanes donde se asentaban los chuj, a pesar que el cura doctri-
nero Alonso de Leén declara ante el examinador sinodal del Obispado, en febrero de 1789, que en
San Mateo existen cinco cofradfas y en San Sebastidn Coat4n tres, al igual que en los otros pueblos
de visita en esta zona —San Juan Ixcoy posee cinco, Santa Eulalia otros tantos y San Miguel tres—,
mds adelante sefiala que los indios cristianos de San Mateo y Coatén son perseguidos por los alcal-
des indfgenas de esos lugares y algunos han sido encarcelados injustamente en Huehuecenango
IM. H. Ruz, et al., 2002, pp. 416-422], por lo que cabrfa pensar que la actuacién de las cofradfas
locales no parece haber sido tan notable. Este mismo doctrinero, por esos afios, se vio envuelto en
un largo juicio que le opuso al alcalde y principales indfgenas de San Mateo [Garcfa Anoveros,
1994] donde se pone en evidencia la frigil organizacién local de la Iglesia.

” Villa Rojas, 1985.

* En San Mateo el maxtol empleaba las cuentas del tiempo maya (18 meses de 20 dfas) para la
c=lebracién de ritos y reconocia la regencia de dfas propicios o negativos en sus actividades, al igual
gue lo hacfan los otros especialistas religiosos chuj. Por su parte Villa Rojas [1985, pp. 102, 171]
menciona que en Xcacal, Quintana Roo, los maestros cantores encabezaban ceremonias catélicas
Zedicadas a la milpa.

* Garcfa Afoveros, op. cit.

71



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

sabfan tocar instrumentos musicales'® como el érgano. Asimismo, como la le
litdrgica catélica era el latin," estaban instruidos en esa lengua,'? con la que
tuaban muchas de las oraciones y oficios. Hasta poco mds de medio siglo a
eran los tinicos que tenfan derecho a ensefiar a rezar oraciones como el P;
Nuestro e impartian la doctrina antes de la segunda “conversién™* ocurrida con
instalacién de los pdrrocos en el pueblo de San Mateo y los misioneros protes
tes en San Sebastidn, después de la segunda guerra mundial.'

UNA FIGURA RITUAL

Independientemente de las labores para las que fueron organizados siglos a

los maxtoles llegaron a tener una especialidad particular entre los chuj: eran
tinica autoridad ritual relacionada con el enterramiento de las personas, rito para
el cual su actuacién era considerada crucial. Asimismo, han fungido como el in-
termediario sagrado para las ceremonias conmemorativas de los muertos (Véase
foto p. siguiente).

Cabe aclarar que el papel del maxtol no constitufa una asistencia o auxilie
espiritual a quien va a morir o estd en el momento de hacerlo. Ellos no tenian
ninguna relacién con el moribundo, por tanto no cumplfan con el canon sacra-
mental catélico de ayudar a las personas para confesarse, pedir perdén o deman-
dar la gracia para “bien morir”. De hecho, no visitaban jam4s la casa del falle-
ciente, ni asistfan durante el velorio o entraban al hogar del difunto antes del
entierro.

Su funcién ritual se circunscribfa propiamente al momento de salir de la casa el
cortejo finebre y durante al menos una parte de la trayectoria que conducfa al
fallecido hacia el cementerio, al momento de formarse el cortejo, mismo que diri-
gia el maxtol, acompanado por los vecinos, amigos y conocidos del difunto.

Debe sefialarse que la forma de efectuar el cortejo flinebre segufa las formas
coloniales de origen peninsular de los responsos. Sin embargo, eran otras las creen-
cias que respaldaban el mismo gesto. Ello por al menos dos razones:

1 Lehnhoff, 1986, pp. 68-84.

'Y lo siguié siendo hasta el Concilio Vaticano II.

'2 Conviene puntualizar que si bien los “maxtoles” fueron instruidos en latin debido a los textos
que se utilizaban, para las autoridades religiosas chuj dichos textos constituyeron una experiencia
mis oral que escrita.

13 Segiin consta en un documento de los Maryknoll (1980), esta Orden decidié trabajar inicial-
mente en Huehuetenango en 1943, después de un recorrido exploratorio, porque it looked like &
fértil field for evangelisation. Durante las décadas siguientes estos misioneros se instalaron en las
diversas cabeceras municipales de este Departamento y para 1958 habfa un sacerdote que cubrfa los
municipios de San Mateo y Barillas, al cual se le unié un segundo en 1959.

' Es sobre todo en los afios cincuenta que llegan a esta regién numerosos religiosos estadouni-
denses, tanto catdlicos como evangélicos. Entre los primeros figuran los padres Maryknoll, ya cita-
dos y entre los segundos estdn los misioneros de la iglesia Centroamericana (protestante), quienes al
arribar a esta zona instalan una misién en San Sebastidn Coatén.

72




LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE LOS CHUJ

Dos maxtoles ante la tumba

a) Primero, porque la familia mas préxima al finado podfa no participar acti-
vamente en el mismo.

b) Segundo, debido a la especial funcién que cumplia el maxtol, dentro de las
creencias chuj.

Respecto al primer punto, en San Sebastidn Coatdn se crefa que la familia no
debfa acompanar al difunto al cementerio. Esto constitufa un grave riesgo para los
familiares mds préximos, pues los mismos podifan ser llevados por el extinto, lle-
gando a morir poco tiempo después. Asf que los parientes mds cercanos permane-
cfan en su casa y el cortejo funerario partfa con el maxtoly los vecinos a cargo.

Respecto al segundo punto, para los chuj hay un momento clave de separacién
entre la persona fallecida normalmente'® y sus seres queridos, su espacio cotidiano
y lo que fue la vida, y éste se focaliza en el momento de la salida de la casa del
difunto, para lo cual el rito del maxtol resultaba indispensable.

Sobre los detalles de este momento ritual Juan Herndndez nos dice:

[El maxtol llegaba] sélo cuando el muerto va saliendo... ya es su regreso en si como
difunto, sale de la puerta... entonces allf va el maxtol. Se pone a orar en la puerta o sea

que despide al muerto [y] entonces se da el primer paso y a los dos o tres ponen el
primer responso. ..

15 Es decir en su casa, en el pueblo o sus alrededores inmediaros.

73



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

Se le dice primero como se llama el muerto. [Y cuando los maxtoles dicen la primera
oracién] entonces ellos llaman al muerto [para que se vaya]... porque es el tiltimo dfa y
[se] despide digamos... porque ya no regresan en su casa, salen de una vez de ese ho-
gar... nunca regresan otra vez. Por eso se hace esta oracién.

Pero no entendemos nosotros lo que decfan porque hablaba en latin, nuestra misma
gente de aquf.

Con este rito se daba pues cumplimiento a una labor fundamental dentro de las
creencias locales, que consistfa en levantar y sacar el espiritu del fallecido de su
casa para conducirlo fuera de la misma, apartdndolo asf de lo que habfa sido su vida
y su espacio doméstico. De quedarse, podfa ser potencialmente peligroso para los
suyos.

Don Mateo Bartolomé, uno de los dos maxtoles que sobreviven en San Sebas-
tidn Coatdn, nos detalla al respecto:

Por eso ahora cuando se mueren pues en la casa, nosotros levantamos el espiritu
de ellos, los que mueren, por eso estamos cantando en el difunto pues. Alli, para levan-
tar el espiritu, as es el canto.

Asimismo, el maxtol conducfa el recorrido que debfa realizar el espiritu del
muerto de su casa al camposanto.

Por eso es que... como hay varias oraciones pues, que se cantan allf. Cantamos el Neri
corderis, cantamos el Memento, cantamos el Kylasarum, cantamos el Benedicto, canta-
mos Kjyrie, eso es lo que estamos cantando. Cuando llegamos en el cementerio, come
tienen un cruz donde llegamos allf al frente, allf podemos cantar, para llegar en el
[se]pulcro pues...

Este trayecto del entierro pasaba a veces por la iglesia, dirigiéndose después al
camposanto. Ahora bien,

Depende del recurso de las personas. .. depende que uno tenga sus centavos a veces [el
maxtol] llega hasta el cementerio, cuando no hay dinero, se quedaba en la iglesia. El
que tiene dinero se hace el espacio corto entre cada responso, el que no tiene dinero se
alarga el responso y el centavito [que se da] alcanza para que llegue a la iglesia... el que
tiene dinero se hace corto el descanso y se va rezando poco a poco. Los que no tienen se
alarga [la distancia] entre responsos y llegan més répido a la iglesia.

Puede advertirse que con este proceder ritual, es en el cortejo donde se m
traban diferencias segin fuese el rango socio-econémico. No obstante, esto
bién se observaba en Europa desde la Edad Media, cuando se definen bien
cuatro partes de las exequias: el duelo (manifestaciones fuertes de dolor desp
de la muerte), la absolucién, el cortejo y la inhumacién. El cortejo era enton
y siguié siendo, el momento en que distinto tipo de expresiones —plafiide

74



LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE LOS CHU]

tes religiosos, etcétera— manifestaban las diferencias sociales y de rique-
¥ este modelo se exporté a Latinoamérica, donde adopté muiltiples variantes.
En el caso chuj, el ritual del cortejo sefialaba a su modo dichas diferencias,
era el desempefio del maxtollo que las establecia. En caso de personas con mayo-
recursos se exageraban las ceremonias y pausas, mientras que en el caso contrario,
oficiante tinicamente realizaba la oracién a la salida de la casa, o bien lo con-
\ucia hasta la iglesia. Cabe agregar que los maxtoles estaban asentados en la cabe-
w=ra2 y sus actividades rituales eran efectuadas inicamente alli. Estos elementos
s=pusieron entonces la variacién y diferenciacién del rito funerario chuj, que ex-
peesaba no sélo la distincién del rango econémico y social del fallecido —holga-
dos / carentes— en la cabecera municipal, sino que exclufa de este rito a quienes
wivian en las aldeas.

Cabe decir que en San Mateo y San Sebastidn, los dos pueblos coloniales
chuj, tuvieron designado durante ese periodo un lugar para enterrar a sus muer-
wos, situado al lado de las iglesias. A partir de la época de la Reforma se instaura
un cambio al respecto, pues en cada comunidad el cementerio fue desplazado
hacia las afueras del pueblo. Para los chuj ha sido en el camposanto donde mo-
rardn no sélo los restos, sino parte del espiritu de los fallecidos después de inhu-
mados. Esto lo corrobora una vieja préctica, pues antiguamente en las sencillas
cajas mortuorias hechas de madera sin cepillar, se dejaba un pequefio orificio
para que el espiritu del muerto pudiese salir y entrar sin problema. Asimismo, es
alli donde siguiendo las fechas de la celebracién catélica se festeja el dia de
muertos.

RECORRIDOS DE LOS MUERTOS Y LOS CAMINOS DE CHAMUB’

Nuestra idea de la paz y el descanso eterno para los muertos difiere mucho de lo
que piensan los chuj. Para ellos la muerte implica una serie de recorridos en los
cuales existen riesgos, y para sortearlos se requiere el concurso de distinta clase de
mediadores, que ayudan a pasarlos de un espacio a otro. Entre estos mediadores
ha sido el maxtol quien ritualmente marcaba el punto de partida, al levantar y
llevar el espiritu del muerto fuera de su casa.

Otro de los primeros recorridos después de morir concierne al reconocimiento
del muerto por la autoridad como efectivamente “apto para morir”. Juan nos ilus-
tra al respecto:

Porque aqui muchos se han muerto por un minuto o una hora... Ellos cuentan que
aqui a la autoridad es donde llegan, cuando ya le conviene a uno y llega allf, se queda de
una vez. Pero cuando a uno no le ha llegado el momento la autoridad o la policia
municipal lo devuelve a la casa. A veces regafian y dicen que por qué estd allf si todavia
no les ha llegado su hora y deben regresar, dicen...

16 Aries, 1975, pp. 79-97.

75



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

Ahora bien, cuando ya es lz hora de morir, hay una serie de recorridos obli
dos, uno de ellos concierne a dénde se dirigen los muertos:

Decfan que se iban directamente al infierno, asf decfan todos. Pero el Aj-chum" [ad
no] dice [que] si uno no tiene rezo, porque se va uno lleno de pecados, entonces §
mamd o el papd ora por los muertos para que el guardidn del Infierno lo salve, o seag
lo saque, porque si no hay nada de oracién... ellos estin detenidos all4 en el Infiern

El Chamub’ es el Infierno digamos... all4 es donde estdn presos unos y otros est:
libres. Chamub’, por tanto, no es el infierno conocido como destino tinico de ¢z
eterno y sufrimiento, sino que se amplia y puede ser a la vez un espacio de recl

guirse. En esto entra en juego una serie de estratagemas, que pueden dema
otros mediadores y algunos ritos familiares.
Una manera de liberarse de la prisién de Chamub’, es negociar con los jueces @
encargados (“guardidn del Infierno”). Por esta razén a los difuntos a veces se les co-
locaban todos sus anillos o se ponfan monedas en sus manos, para que tuvie
con que pagar sus multas a los jueces y no permanecieran presos.
Nos fue referida otra forma de interceder en los recorridos de los muertos:

El Aj-chum es el que dice que se rece. [Para eso] empiezan a dialogarse: qué falta tiene
el papd y la mamd y asf hacen oracién... [Se ve] qué falta han cometido sobre la tiers

y lo recomiendan con los abuelos muertos... Se les recomienda a ellos para que
junten allf donde estdn. Puede que se llegue a un lado malo, entonces para eso estdn le
tatarabuelos, es como portavoz los tatarabuelos. Ya estdn all4 y ellos son los que [intes
ceden ante] los jueces alld.

Aqui nuevamente aparece la figura de un mediador, o m4s bien varios, los tata
rabuelos muertos, que evitardn peligros de ese camino o los podrén sacar o condus
cir de un lugar funesto hacia otro sin riesgos.

Por otro lado, la comunicacién entre los vivos y los muertos en su devenir,
puede perpetuar a través del wayich, cuando uno duerme. Asi nos fue dicho:

Y vienen [los muertos] a dar aquf suefio también. Los que mueren vienen a dar suefios
a sus familiares, el wayich viene a contar con sus familias me est4 pasando asf... ente
ces allf es cuando se ponen a orar.

Finalmente, si se han tenido tratos con el Duefio del cerro, y éste en vida del
difunto le ha dado pisto (dinero) o buena fortuna (animales u otros bienes), des
pués de la muerte es el momento de cubrir la deuda. El pago consistir4 en desem-
pefiar una determinada labor eternamente. Sin embargo no lo hace el difuns
solo. Don Mateo Torres de San Mateo nos dice:

"7 Literalmente significa: Sefior de los chumes; las semillas con las que se practica la adivinacié

76



LOS MAXTOLES O MAESTROS DE CORO ENTRE LOS CHU]J

Se queda de una vez en el cerro, en el cerro allf y se va toda la familia all4 dice. Si pues,
porque no sélo €l se come el pisto, [la] familia también. Entonces también se van.

Conviene mencionar que los dominios del Duefio del cerro pueden hallarse en
el paisaje donde moran los vivos o bien dentro del cerro mismo, es decir, que no se
trata del espacio que ocupa Chamub’.

Asimismo debe destacarse el sentido colectivo de tipo familiar ligado a la muer-
te. Por lo aqui expuesto, éste se expresa en al menos dos puntos: el mantenimiento
de la relacién entre vivos y muertos a través de los afios, la cual ocurre particular-
mente en el nivel familiar, y por otro lado, en los alcances que esta unidad puede
tener, pues estos lazos permiten asegurar un destino a los muertos, a través del
apoyo mutuo y la solidaridad que se extiende mds alld de la vida.

En el primer punto pueden apreciarse los cuidados que merecen los muertos,
como lo comentado acerca de la importancia del rezo familiar dialogado para
aliviar sus penas por los caminos de Chamub’, o los mensajes a la familia expresa-
dos por el propio wayich del fallecido. Por otra parte, los miembros extintos de la
familia, gracias a la consanguinidad, juegan un importante papel como mediado-
res a favor de los muertos recientes en esos riesgosos paraderos.

En el segundo punto, saldar la deuda con el Sefior del cerro, asf como algunos
casos de enfermedad, constituye un asunto familiar y no individual. En ellos la
familia comparte la responsabilidad en el mal de uno de sus miembros —en el caso
de la enfermedad—'8 o disfruté igualmente del bien concedido —caso de la deuda
con el Cerro—, por tanto, debe actuar en conjunto, incluso después de la muerte. De
donde se infiere que la unidad e imbricacién producto del parentesco constituye
un rasgo que no se extingue con el fin de la vida.

A MODO DE CONCLUSION

Para los chuj, los maxtoles o maestros de coro fueron personajes clave en el mante-
nimiento de la fe adquirida en la Colonia, no obstante se dio una peculiar adapta-
cién regional que se mantuvo ligada al tratamiento ritual de los muertos. Y fue a
través de este desempefio ritual que los maxtoles respondieron en mayor medida a las
creencias chuj sobre la muerte.

El examen de este tipo de autoridad religiosa sincrética nos permite apreciar
cémo se manifiesta la adquisicién de las representaciones asociadas a la muerte
—Infierno/ Cielo— asf como las practicas que se adoptaron (cortejo, inhumacién
en el camposanto, etcétera), sin que todo ello haya implicado el abandono de una
légica propia a la que dan respuesta los maxtoles a través de sus intervenciones:
levantar el espiritu, mantener relaciones rituales a lo largo del tiempo.

Asimismo, de las consideraciones aquf evocadas se desprende que para los chuj
los muertos no descansan. Comtinmente asumen un estado deambulatorio a través

18 Ver Piedrasanta, 2000.

77



RUTH PIEDRASANTA HERRERA

de los caminos de Chamub . En estos recorridos se demanda el apoyo de mediadores
o intercesores, vivos o difuntos, quienes funcionan como pasadores entre los distin-
tos espacios de libertad o de mayor peligro. Eventualmente, en caso de haber sido
favorecidos por el “Cerro” con buena fortuna, deberdn trabajar en sus dominios,
como con los de un patrén al que se deben como siervos eternos. En cualquier caso,
es atributo del maxtol marcar el punto de ruptura y salida del espacio de los vivos.

BIBLIOGRAFIA

Arigs, Philippe
1975 Essais sur Uhistoire de la mort en Occident: du Moyen Age & nos jours. Paris, Edi-
tions du Seuil.

CoLLINS, Anne
1977  “The maestros cantores in Yucatdn”, Grant D. Jones (editor), Antropology and
History in Yucatdn, pp. 233-247. Austin, University of Texas Press (The Texas

Panamerican Series).

GARCIA ANOVEROS, Jests M.

1994  “Obispo, doctrineros, audiencias e indios. San Mateo Ixtatdn (Guatemala),
1687”, Hispania Sacra, Volumen XLVI, pp. 528-553. Madrid, Centro de Estu-
dios Histéricos, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

LEHNHOFF, Dieter
1986  Espada y pentagrama: La miisica polifénica en la Guatemala del siglo xvi. Guate-
mala, Universidad Rafael Landf{var.

LoveLL, W. George
1990  Congquista y cambio cultural: La sierra de los Cuchumatanes de Guatemala, 1500~
1821. Guatemala, ciRMA-Plumsock Mesoamerican Studies.

MARYKNOLL MISSION
1980  Maryknoll en Centro-América 1943-1978, Regional Council Secretariat, Meca-
noscrito.

PIEDRASANTA, Ruth

2000  “El Sefior Sarampién o los imperativos sobre el cuerpo entre los Chuj de San Ma-
teo Ixtatdn”. Trace 38. México, Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centro-
americanos.

Rojas LiMa, Flavio
1988  La cofradia: reducto cultural indigena. Guatemala, Seminario de Integracién Social.

Ruz, Mario Humberto (coord.)
2002 Memoria eclesial guatemalteca: visitas pastorales, Volumen 1. México, Universidad
Nacional Auténoma de México, CONACYT y Arzobispado de Guatemala.

ViLLa Rojas, Alfonso
1985  Estudios etnoldgicos: los mayas. México, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas.

78






