Peninsula

vol. XIV, nim. 2
JULIO-DICIEMBRE DE 2019
pp. 121-153

“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON
JESUS”. RELACIONES ESPACIALES Y
CONSTRUCCION DE GENERO DURANTE
LA SEMANA SANTA EN GUATEMALA!

KaReEN PoNnciaNO CASTELLANOS?

ResuMEN

Las reflexiones que intento plantear en este articulo estdn relacionadas
con mi trabajo de investigacién sobre la construccién de subjetividades
de género en espacios religiosos urbanos de la ciudad de Guatemala.
El andlisis que presento se basa en el trabajo de campo realizado en 2017,
durante las festividades de Semana Santa con entrevistas de seguimiento
en los meses posteriores. A partir de una reflexién etnografica, expongo
cémo el género produce y es producido en el contexto de la Semana Santa,
entendida como espacio de subjetivacién en el cual conviven multiples
actores. Por otra parte, la aproximacion a las diversas experiencias coti-
dianas y a las trayectorias individuales y colectivas permite explorar cémo
tales actores viven, se representan, producen y transgreden las fronteras
normativas de género.

Palabras clave: Semana Santa, espacios religiosos, género, Guatemala.

“MY PLACE IS TO BE ALONG WITH MARY,
NOT JESUS”. SPACE RELATIONS AND
GENDER CONSTRUCTION DURING THE
HOLY WEEK IN GUATEMALA CITY

ABSTRACT

This article displays some thoughts related to my ongoing research on
the construction of gender subjectivities in urban religious spaces in
Guatemala City. My analysis is based upon the fieldwork I conducted

' Este articulo es producto de un conjunto de investigaciones que contaron con el apoyo finan-
ciero de coNacYT mediante el proyecto Grupo Binacional Guatemala-México de Estudio de las Fron-
teras: Dindmicas Transfronterizas y Perspectivas Muldimensionales (Ciencia Bdsica nim. 254227).

2 Instituto de Investigacion y Proyeccién sobre Diversidad Sociocultural e Interculturalidad
(11), Universidad Rafael Landivar, kaponciano@utl.edu.gt.

FECHA DE RECEPCION: 10 DE ENERO DE 2019
FECHA DE ACEPTACION: 28 DE MARZO DE 2019



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

in 2017 during the Holy Week festivities and the follow-up interviews
in the aftermath of the Holy Week and beyond. In what follows, I will
analyze on one hand, the ways gender shapes and is shaped by proces-
sions, understood as a space of subjectivation, where multiple actors share
a common space. On the other hand, getting to know the diversity
of everyday experiences as well as individual and collective pathways,
allowed me to explore how these actors, as gendered subjects, represent,
produce, transgress and get to experience normative gendered borders.
Keywords: Holy Week, religious spaces, Gender, Guatemala.

122



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

INTRODUCCION

A medianoche del 9 de abril de 2017, que correspondié a lo que en periodo
cuaresmal se conoce como Domingo de Ramos, las calles aledafas a la ave-
nida Juan Chapin® estaban abarrotadas de feligreses, transetintes y paseantes
que observaban la procesién de Jests Nazareno de los Milagros, “El Rey del
Universo”. La procesién habia salido a las seis y media de la manana desde el
Santuario Arquidiocesano del Sefior San José, ubicado en el centro de la ciu-
dad de Guatemala. Con un recorrido de casi dieciocho horas, la procesién de
Jestis de San José es una de las que mayor convocatoria tiene entre los feligreses
catdlicos y es organizada por los miembros de la Hermandad de Jests Nazareno
de la Santisima Cruz del Milagro.

;Qué hacia una mujer, antropdloga, tomando notas y fotografias, dentro
del cortejo de la imagen de Jests? La pregunta no es casual, porque ese espacio
especifico, al interior del cortejo, estd reservado para cargadores-hombres (los
llamados “cucuruchos”). Esta incursién etnogrifica se produjo en el marco de mi
actual proyecto de investigacién que intenta explicar los procesos de formacién
de sujetos en determinados espacios religiosos. En este articulo abordaré, en con-
creto, ;qué se mueve, en términos espaciales de género, alrededor de la Cuaresma
catélica, cuyas manifestaciones mds elocuentes en esta ciudad centroamericana*
se viven en el centro urbano? Retomando a Massey (1994), planteo que la pro-
cesién, como espacio religioso, puede ser analizada como lugar de encuentro que
intensifica, de cierto modo, las relaciones sociales que vienen de mds alld y van
mds alld del espacio mismo de la procesién.

Este articulo resume las primeras observaciones etnograficas a partir del tra-
bajo de campo’ que inicié a principios de 2017. Los extractos y materiales de mi
diario de campo —que evoco en estas pdginas— se centraron en la observacién
de las procesiones en época cuaresmal y durante los dias y noches de las festi-
vidades de Semana Santa en la ciudad de Guatemala. Me detuve a observar las
formas de ocupar y organizar el espacio de las procesiones, la calle y las formas
de marcar un tipo de orden o de subvertirlo. De la misma manera, tomé nota de

3 Una via histérica del centro de la ciudad de Guatemala, al pie del conocido Cerrito del Car-
men, inaugurada a finales de 1933. Su nombre se lo debe a un personaje literario creado por el
escritor guatemalteco José Milla y Vidaurre. Segiin la tradicién oral, el término chapin, se popula-
rizé después de la construccién de esa avenida para designar a los guatemaltecos (“chapines”).

# Varios estudios —sobre todo de cardcter histérico y etnogréfico (Lujan Mufioz 1982, Urquizd
2008, Castillo et 2/ 2013, Chaulén 2014, Ubico Calderén 2014)— se han dedicado a hacer un
recuento detallado del fenémeno de la Cuaresma y la Semana Santa en Guatemala. Mi trabajo se
ha concentrado en la capital guatemalteca, aunque la ciudad que se ha popularizado internacional-
mente por el espectdculo de la Semana Mayor es la ciudad la Antigua Guatemala, con una larga
historia de rituales procesionales.

> Con el que me he propuesto acercarme a distintos espacios religiosos urbanos de la ciudad de
Guatemala.

123



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

las dindmicas de hombres, mujeres, nifios, familias y vecinos dentro del cortejo
procesional, de la planificacién y organizacién del espacio durante tales cortejos,
de la relacién con los transeuntes, del rol de las autoridades municipales, etc.

Entrelacé estas observaciones con las entrevistas realizadas a personas (hombres
y mujeres, miembros o colaboradores) de Asociaciones, Hermandades y Cofradias
de la Pasién® que organizan las actividades de la Cuaresma y la Semana Santa en
esa localidad. Estas entrevistas estuvieron centradas en directivos y colaboradores
de la Asociacién de la iglesia de la Candelaria, de la Hermandad de la iglesia de
la Recoleccién, de la Cofradia de la Virgen de Dolores, de la Hermandad del
Sefior Sepultado de la iglesia de Santo Domingo y, finalmente, del colectivo Cucu-
ruchos Seculares.” Durante la Cuaresma, hice una ronda previa de entrevistas cortas
(10). Luego, pasadas las celebraciones de Semana Santa, volvi con ciertas personas
y trabajé a profundidad seis entrevistas largas (tres hombres y tres mujeres).

Durante el trabajo de campo, era clara para mi la multiplicidad de dngulos
a considerar en el espacio cuaresmal: el espacio de las iglesias, la ocupacion de
las calles, la definicién de los lugares de los feligreses —hombres y mujeres—,
la experiencia religiosa ligada al espacio ocupado, los imaginarios sociales que
impregnan los simbolos que organizan el espacio procesional, etc. El andlisis que
presento tiene como punto de partida tedrico la concepcién trialéctica del espacio
de Lefebvre (1974) y Harvey (1989, 2004). Ambos autores abrieron, sin duda
alguna, un camino alternativo para entender el espacio, escapando de la rigi-
dez con la cual se equiparaba el espacio con una materialidad delimitada. En tal
sentido, la perspectiva trialéctica me ha permitido desnaturalizar la idea de un
espacio procesional preconcebido, el cual no necesariamente es el planificado.
Por otro lado, esta perspectiva me ha sido util para percibir durante el trabajo
de campo cémo el espacio procesional también puede ser un escenario para el
cambio, identificando las tensiones que se producen en las dindmicas cotidianas
que lo constituyen.

Complemento esta perspectiva con lecturas de teéricas feministas sobre
Género y Espacio (Bondi y Rose 2003; Bondi y Davidson 2005; Connell C.
2010; hooks 2015; Massey 1994, 2005; Massey y Allen 1984), para repensar
cémo los espacios religiosos estdn atravesados por las subjetividades de género
(construyéndolo, performandolo® o cuestiondndolo). En realidad, en mis prime-

¢ En este articulo, se asimilardn los tres términos (cofradia, hermandad y asociacién), pues los
tres designan la organizacién de un grupo de ficles catdlicos y catdlicas dedicados a la propagacién
de un culto hacia una imagen emblemdtica del pantedn del catolicismo. Estas agrupaciones tienen
autonomia administrativa y financiera en relacién a la institucién eclesidstica.

7 El colectivo Cucuruchos Seculares no es una cofradfa, ni hermandad o asociacién. Es un
grupo de cucuruchos con blog, pdgina de Facebook y espacio radial durante la Cuaresma, que
produce comentarios sobre cdmo viven y perciben las festividades durante la Cuaresma y la Semana
Santa como fenémeno cultural y social.

8 Cuando hablo de performatividad en este articulo, hago referencia al concepto desarrollado
por Butler (1999, 1993), cuando plantea que el género es una actuacién reiterada y obligatoria en

124



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

ras incursiones podia identificar rdpidamente como se perpettian las asimetrias de
género en los diferentes niveles del espacio procesional. No obstante, esto me era
insuficiente para entender no sélo cémo se estaba haciendo el género [doing gen-
der] sino también las formas en las que se estaba deshaciendo el género [undoing
gender],” pues limitaba el andlisis a oposiciones binarias que, por lo menos en el
campo religioso, son poco utiles dado los retos que plantea la multiple pertenen-
cia religiosa y la imposibilidad de separar nitidamente lo sagrado de lo secular.

Esta estrategia me ha permitido aproximarme a la construcciéon de las rela-
ciones de género en espacios religiosos, distancidndome de una légica binaria o
identitaria rigida. He intentado, de hecho, acercarme a los espacios procesionales
de una manera que me permita concebirlos mds alld de entidades homoggéneas o
plegadas sobre si mismas. Por ello, retomo explicitamente las contribuciones de
Massey (1994): cualquier lugar nunca es s6lo “un” lugar, sino las relaciones que
se extienden desde y hacia otros lugares, relaciones que se concentran en un dado
espacio-tiempo. En todo caso, lo que he denominado como espacio procesional
es, siguiendo esta perspectiva, un punto de encuentro entre trayectorias diversas
en constante transformacién.’” Como Castells afirma, me aproximo al espacio
como una prictica y forma social (2010). Para Soja (2000) y Massey (2005),
el espacio no es meramente una coordenada de lo real, mensurable y estatica:
estd inexorablemente ligado a lo social y, por consiguiente, puede hablarse de
“espacios de subjetivacion”.

El interés por lo espacial me ha parecido clave para esclarecer, por una parte,
cémo se construye el espacio procesional en tanto espacio de subjetividad en el
cual conviven multiples actores. Por otra parte, también me ha permitido apro-
ximarme a las diversas experiencias cotidianas y a las trayectorias individuales y
colectivas, y explorar cémo se naturalizan, se viven, se difuminan y se transgreden
las fronteras normativas de género.

El articulo aborda, por lo tanto, ambos aspectos en los que los individuos se
construyen simbélica y materialmente al producir el espacio procesional, pero
también cémo éste condiciona tales procesos de subjetivacién. A partir de mi

funcién de unas normas sociales que nos exceden. La performatividad del género no es un hecho
aislado de su contexto social, es una prictica social, una reiteracién continuada y constante en la
que la normativa de género se negocia.

? Aqui utilizo las categorfas de Judith Butler (2004). Para esta autora, si el género es una moda-
lidad que, en el hacer, constituye una norma; “deshacer” el género es subvertir las normas para
abolirlas y para volverlas vivibles. En otras palabras, deshacer el género se refiere a aquellas practicas
sociales que contestan, critican o transforman la heteronormatividad en espacios particulares.

' Massey (2005) sefala tres de los elementos fundamentales en su definicién de espacio.
En primer lugar, es relacional, es decir que se produce a través de interrelaciones, por lo que no
tiene una existencia en s{ mismo independiente de lo social. En segundo lugar, al ser construido por
medio de interrelaciones, el espacio abre la posibilidad de existencia de la multiplicidad: pueden
coexistir diferentes trayectorias de manera simultdnea. Finalmente, si el espacio es producto de
relaciones, estard siempre en construccién, en constante movimiento y cambio (Massey 2005, 9).

125



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

diario de campo y de las observaciones etnogriéficas, intento mostrar, en un con-
tinuo vaivén, a) como se naturaliza la diferencia de género como norma vy se
materializa a través de diversas manifestaciones durante la Cuaresma; b) cémo
se performa el género en un espacio procesional que es representado y vivido de
manera diferente por los sujetos sociales y, finalmente, ¢) cémo las procesiones
producen sujetos “fuera de lugar” donde éstos también cuestionan sagazmente
lo normado. Lo que presento aqui, es un recuento etnogrifico de las maneras
en las que estas dindmicas se entrelazan en el entorno ligado a las celebraciones
pascuales, modificando el espacio establecido.

Fotografia 1. Procesién de Jests Nazareno de los Milagros
“El Rey del Universo”, Domingo de Ramos 2017

Fotograffa: Karen Ponciano.

En la fotografia 1, muchas de las mujeres llevan mds de diez horas cargando
las andas o los ciriales 0 acompanado a la procesién. Las que tienen cargos en
comisiones especificas estdn casi dieciocho horas presentes en esta procesién.

EL ESPACIO ABSOLUTO Y LA DIFERENCIA DE GENERO
NATURALIZADA COMO NORMA

Inicio este apartado con una observacién de un cucurucho miembro de la Her-
mandad del Senor Sepultado de la Iglesia de Santo Domingo sobre el lazo que

126



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

rodea el cortejo procesional: “El lazo es muy importante porque divide las zonas,
las dreas, que tienen un significado. El lazo es la divisién de lo sagrado y lo pro-
fano. El lazo divide los espacios, donde ya van las mujeres atrds”."!

Fotografia 2. El 4rea del Lazo con los implementos en las cajas de la
Cofradia del Lazo de la Procesién de Jestis Nazareno de los Milagros
“El Rey del Universo”, Domingo de Ramos 2017

Fotografia: Karen Ponciano.

En esta fotografia se observa el limite de las andas de Jesus, un espacio para los
cargadores hombres. El lazo divide las andas de Jests de las andas de la Virgen, que
viene atrds. También divide el espacio donde sélo se permite la presencia de los
cargadores y otros integrantes de la procesion. Los demds (transetintes, feligreses,
espectadores o cucuruchos esperando turno), observan y caminan afuera del lazo.

Desde el Sébado de Ramos'? hasta el Domingo de Resurreccién se lleva a
cabo una serie de procesiones que recorren las calles del centro de la ciudad,
con el objetivo de rememorar alguno de los momentos de lo que en la tradicién
religiosa catélica se conoce como la pasién, muerte y resurreccién de Jesucristo.

' Entrevista a miembro de la Hermandad del Sefior Sepultado de Santo Domingo.

12 Se le conoce como Sdbado de Ramos a pesar de que la tradicién catélica de la Semana
Santa celebra el Domingo de Ramos. A esta celebracién, que ocurre en la vispera del domingo,
también se le denomina Sibado del Consuelo. Incluso, todos los recorridos oficiales se nombran
procesiones del Sdbado de Ramos.

127



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Las/los participantes estdn organizados en hermandades, asociaciones o cofra-
dias. Durante esta semana de festejo y conmemoracién, las/los feligreses llevan
en andas imdgenes religiosas como la Virgen Marfa, Maria Magdalena, San Juan y
Jesucristo. Estas andas son adornadas especialmente para la época, dependiendo
de cada asociacién, hermandad o cofradia de las iglesias, y son llevadas en hom-
bros por miembros de la hermandad encargada de su veneracién: no cualquier
persona puede participar como cargador/a, y los turnos son reservados con anti-
cipacién. Cierran la procesion la banda de musica y los feligreses que se apostan
a los costados de las calles.

La organizacién de la propia procesién expresa cémo el espacio no es un recep-
ticulo inerte y neutro: no se permite transgredir el lazo, los puestos estdn defini-
dos adentro e incluso afuera del cortejo procesional. La procesion pasa por la calle
de la ciudad y los espectadores se agolpan a uno y otro lado, esperando su paso.
Los hombres devotos se ubican del lado derecho. Como el hecho me parecié
singular, empecé a indagar sobre la razén de tal habito: las imdgenes de Jesus de
las diversas parroquias, a excepcién de la Parroquia de La Candelaria, tienen la
cabeza girada hacia la derecha, de tal forma que, al ser cargadas en andas, la ima-
gen estd siempre “viendo” hacia la derecha. Como escribe el arquedlogo Méndez
Salinas (2017, 5), “los ojos de una imagen sagrada funcionan como un imdn”.
Por eso es que los devotos, al esperar el paso de Jests, ocupan las banquetas del
lado derecho de la calle. Este lugar, mds que un privilegio adquirido, es un hecho:
no se cuestiona.

El manejo del lazo normaliza la divisién de género: se trata de una divisién
que se ha producido como inamovible. Si bien es cierto que, en las procesiones,
se diversifica la devocién hacia una pluralidad de imdgenes, el centro de la aten-
cién de la feligresia catélica durante la Pasién, es la imagen de Jesus. El orden
del cortejo es inalterable: primero va Jesus, luego las demds imdgenes hasta llegar
al de la Virgen (a menos que la Virgen salga sola). “Jests es el centro”®® de la

festividad.

La imagen de la Virgen, que viene antecedida por otras dos imdgenes cargadas en
andas pequenas, no despierta mucho interés. Avanza Jesus y hasta atrds viene la Virgen.
A medida que va oscureciendo, se va acercando el cortejo de las mujeres. Lo usan como
medida de seguridad. A la una en punto llegamos al Templo de San José para la entrada
que es esperada por decenas de personas (diario de campo, domingo 9 de abril).

Se ha construido histéricamente la separacién entre las imdgenes y el orden
mismo del cortejo procesional como un hecho inalterable: el lugar de las mujeres
es alrededor de la figura mariana: no se permite su presencia dentro del lazo
rodeando a la imagen masculina de Jests. En cambio, los hombres, aunque no
vayan cargando a la Virgen, si tienen una funcién de monitoreo y control de

'3 Entrevista integrante mujer de la Asociacién de la Iglesia de la Candelaria.

128



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

la marcha procesional. El timonel (el que conduce) de las andas de la Virgen
es, siempre, un hombre. A las mujeres se les ha asignado un lugar en el cortejo
procesional; un lugar del cual son, a la vez, participes y exiliadas. Como sostienen
Bondi y Davidson (2005), ser mujer implica eventualmente sentirse confinada
y constrenida por el espacio. Integrar la procesién como mujer significa vivir la
experiencia acorde a una disposicién espacial que es masculina por definicidn,
es decir, que privilegia y que da cabida a los sujetos masculinos para expresarse e
imponerse en y dentro de los contornos de tal espacio. Son contadas las mujeres
que, por ejemplo, integran la banda de musicos que acompana al cortejo.

Tanto el foco alrededor de las andas de Jestis, como el orden irrevocable del
cortejo, dan la impresién de que el espacio dado no les pertenece a las cargado-
ras; estdn, mds bien, atrapadas y confinadas por él. En las entrevistas, rara vez
reclaman ese espacio como propio si no es haciendo referencia a su devocién por
la imagen de Jesus.

La estructuracién heteronormada del espacio se confirma, también, por los ima-
ginarios vehiculados a través de las imdgenes veneradas: la relacién de las/los feligre-
ses con las imdgenes es atravesada por diferentes vectores vinculados a la devocién
y a la reafirmacién de los estereotipos femenino y masculino. Es evidente que las
procesiones no existirfan sin las imdgenes: la identidad de pertenencia a tal o cual
cofradfa, hermandad o asociacién se construye en referencia a la imagen venerada
(Ia Virgen de Dolores, el Jestus Nazareno de la Candelaria, El Senor Sepultado de
Santo Domingo, la Virgen de la Soledad, etc.). Alrededor de cada imagen se ha
desarrollado todo un ritual particular que involucra el mantenimiento, el vestido de
la imagen, el adorno y el cuidado de las andas.

Las Virgenes de la Soledad siempre van a ir de negro, no las podés poner de otro
color para Semana Santa, o de blanco, cuando no es Semana Santa, que también es
otra forma de luto, pero demostrando la pureza de ella. En una procesién de Semana
Santa siempre van a ir de negro, de luto. Y su manto generalmente lleva estrellas,
como un reflejo del firmamento que llora por Cristo. Acuérdate que, cuando dicen
los evangelistas que muere Cristo, se abre el cielo y el cielo se oscurece. Entonces es
el firmamento que llora por Cristo. [...] A la Virgen se le guarda un respeto como
madre de Cristo. Es la Virgen Marfa, madre de Ciristo. [...] Las Virgenes de Dolores
son importantes en Semana Santa, pero no con la importancia de Nuestra Sefiora de
la Soledad, pues es la que se queda sola después de la muerte de Cristo. Hay que darle
el pésame. Si ti1 analizas toda la iconograffa renacentista [...] se trata de recuperar esa
figura de la Virgen Marfa recibiendo el caddver de Cristo, el hijo muerto, como en la
cruz unas horas antes, Jests le habfa dicho: “hijo he ah{ tu madre, y madre he ahi tu

hijo”. ;Te acuerdas de esa escena?'

Las diferenciaciones de género estdn presentes en distintos niveles. En las
entrevistas realizadas sobre estos rituales en particular, los cargadores y cargadoras

14 Entrevista a un cucurucho, integrante de la Cofradia del Lazo, Templo de San José.

129



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

hacian sobre todo énfasis en la preparacién de las vestimentas y el proceso de ves-
tir a las imdgenes como una actividad exclusiva y privada. Es un circulo selecto,
pues no estd permitido, por ejemplo, que ningtin hombre “vista” la imagen de la
Virgen y la vea “desnuda”. Regularmente —y esto es una norma no escrita, pero
observada por la mayoria de los participantes del ritual de la Semana Santa—
son las mujeres y los feligreses gais (no reconocidos por la iglesia institucional) a
quienes se asigna la funcién de ataviar las imdgenes de la Virgen.

El trabajo habitual de cuidado, limpieza, adorno de la iglesia depositado en
manos de las mujeres, expresa todavia una distribucién sexual de las tareas y roles
entre hombres y mujeres pertenecientes a las hermandades, cofradias y asociacio-
nes. En realidad, esta disposicién de papeles viene de mds alld del espacio proce-
sional, es decir, reproduce y normaliza estereotipos o construcciones de género ya
existentes en la sociedad. Asi, por ejemplo, aunque la primera incorporacién de
mujeres cargadoras a los cortejos procesionales se hace muy temprano en el siglo
xx, quienes definen los recorridos por donde pasan las procesiones son, atin hoy
en dia, los miembros (hombres) de las hermandades, asociaciones o cofradias de
la Pasién. En ese sentido, aunque la participaciéon femenina sea significativa en
todas las hermandades en general, son los hombres los que mantienen los puestos
de direccién y poder, y con ello, los cargos de mayor prestigio.

El espacio normado de las procesiones habilita la jerarquizacién del género
desde el momento en que se sitda a las mujeres en o#ro lugar, reforzando asi un
discurso dicotémico y la visidén esencialista de lo masculino y de lo femenino.
Las relaciones sociales relativas a hacer el género, no estin contenidas exclusiva-
mente dentro del escenario procesional, sino que lo rebasan. En otras palabras,
lo que observo es la dificultad de concebir un espacio procesional en tanto enti-
dad cerrada, pues las relaciones sociales que lo constituyen, se extienden mds
alld de sus fromteras. En ese sentido, es importante enfatizar que, a pesar de ser
un tiempo/ espacio transitorio, la procesién agrupa a un nimero importante de
fieles que de otra manera no podria reunirse. Las procesiones funcionan como
“ocasiones en las cuales se experimenta la communitas” (Kong 2005, 3). El lazo
simboliza, como decia, una forma de marcar las fronteras y mantener el orden en
el espacio procesional. El orden implica necesariamente restricciones porque el rito
reconoce la potencialidad del desorden, evitando la contaminacién de los espacios
y del rito en si mismo (Douglas 1966). Sin embargo, el rito es mds complejo
que la sola reproduccién del orden para controlar los peligros de lo simbélica y
materialmente impuro. En efecto, siguiendo a Setton y Algranti, podriamos decir
que en este espacio se produce un doble movimiento. Por un lado, se refuerza una
pertenencia fundada en criterios distintivos y, generalmente, excluyentes que mar-
can una espacialidad concebida en términos de adentro y afuera de la comunidad
religiosa. Por otro lado, a nivel de las interacciones sociales, se genera una zona gris
de pertenencia donde las reglas, las prohibiciones y las normas son redefinidas en
términos mds flexibles y menos estrictos (Setton y Algranti 2009, 90).

130



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Este espacio procesional estd, por un lado, sujeto a cémo se piensa, se habita
y se experimenta la procesién y, por otro lado, a cdmo las relaciones sociales
existen ez el espacio y a través del espacio, en una compleja red de articulaciones
e imbricaciones.” En lugar de enfocarme en c6mo estin delineados los limites vy,
por lo tanto, definir el espacio de pertenencia a las procesiones en términos de
exclusiones, inclusiones y dicotomias; me enfocaré en analizar cémo las personas
navegan entre diversas constelaciones del pertenecer (Pfaff-Czarneckka 2011,
209). La communitas se negocia y performa colectivamente: hablar de las mane-
ras en las que estas relaciones son dindmicas, me permite detenerme en las formas
en las que, a su vez, el género se performa durante la Semana Santa.

LA EXPERIENCIA DEL ESPACIO PROCESIONAL: PERFORMANDO EL GENERO

Dentro del lazo, ademds de las/los cargadores de las andas, se encuentran varios
integrantes de las hermandades que cumplen distintas funciones para que la
marcha sea ordenada y se respeten el recorrido y los tiempos establecidos: el
inspector general, los inspectores y las jefas de fila, las/los auxiliares, las/los
celadores'®, las/los encargados de cambio de turno, las/los integrantes de la
comisién espiritual,’” médicos y paramédicos, los sayones o encargados del lazo,
los rompevias —quienes despejan la via procesional de obstéculos—, inspectores
de banda, guias de andas, los que llevan las liras para levantar los cables del cir-
cuito eléctrico, etc. Cada puesto representa un trabajo y cada persona ocupa “su”
lugar, apropidndoselo. De hecho, en las narrativas que construyen las personas
entrevistadas, su visién de la procesién depende del lugar que ocupan. Aunque
la ruta del cortejo esté meticulosamente disefiada y los lugares establecidos con
anterioridad, son las personas integrantes de la procesion las que definen tales
posiciones, cargos y lugares como parte de su identidad como cucurucho o
como cargadora: no sélo son lugares simbdlicos sino que estdn conectados a la
produccién de su identidad social y religiosa. “En una ocasidén, me tocé cargar
de lado derecho. Yo siempre cargo del lado izquierdo. Si no estoy en ese lugar es
como si no hubiera cargado, como que el cucurucho fuera otro”.'

En ese espacio de socializacién, la (re)produccién de la diferencia de género se
vive de manera distinta dependiendo del rol o posicién que ocupan las personas
en el escenario procesional. La distribucién del trabajo y de los puestos estd tam-
bién marcada por el género: en la asignacién de los puestos, no sélo interviene el

15 Véase Massey 1994, 162-168.

' Son las personas que tienen las funciones de interactuar con los cucuruchos, cargadoras y
otros participantes del cortejo para vigilar el orden y la coordinacién de los movimientos de todos
los que integran la procesidn.

'7 Rezan con los cucuruchos y cargadoras antes de que se les entregue su turno para cargar
la imagen.

'8 Entrevista a cucurucho, hablando de una de las procesiones de La Iglesia de la Merced.

131



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Diagrama 1. Ejemplo de ocupacién del espacio de un cortejo procesional del
santo entierro (cofradia del sefior sepultado, iglesia de santo domingo)

CRUZ ALTA CIRIAL

PASO DE LA MUERTE

ANGELES LLORONES

DOCE PASOS DEL
VIACRUCIS

ﬁ Lazo que divide lo sagrado y lo

profano

Fuente: elaboracién propia.

132



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Diagrama 2. Ocupacién de espacios de procesiones: santo entierro

{ on v qoc presi

"T‘“’“'-‘“} G“ M&f les (lorones

—

&\WW - Mff‘io

d\\l\ M W’

DUy
(v m\m °~“° T ARTLY ‘MO'W'

Fuente: extracto del diario de campo. Karen Ponciano.

133



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Diagrama 3. Ocupacién de espacios de procesiones: santo entierro

Z ;
| Eﬁk‘“‘M& g 0
| - g D
\ e <8 D
1-53
) g3 \
.-ﬁ— II
ﬂmmqmmw \ {
. 1 AN O aﬂ@@,{,
(‘/h ‘-\Ut [AN4) MU“
aMb g . P-\Wf\ CJ.J&UM{
anlijpenc | Lo Verond
Yo hn e
g ot
< Cx (v 5 LrQ d
L,\,—\/)(/“a

6['\]?0 (’M \.(h IZEN.'K{\{L\. "ﬂ' o &‘r\, dlw«w

Y cedable o ol amer |,
‘E{O(}(’ﬁ:{i .\ s ‘Y\Oﬁ\o\t\#h\
AN - A6 ha
Bar©) 200 | (;_:‘\E}o-\v ert d v
lo b do / fLlore -
At vt ok ;{ M(\(}l \k la
ot @Lm\u |
Kw.“l‘o"h i:\é:fix 1| Ym, o Lade & ¥ Dokt
U o0 | ade e —ov

Fuente: extracto del diario de campo. Karen Ponciano.

134



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

orden jerdrquico (qué puestos se consideran de honor o turnos de honor —y cud-
les no—, cudles son considerados de mayor o menor prestigio, cémo se vinculan
los privilegios de clase, etc.). El hecho de que existan lugares asignados para los
hombres y para las mujeres, implica no sélo estar ligados a un lugar: significa
que ocupar ese(os) lugar(es), naturaliza una divisién de género y, a la vez, que
las personas consideradas habitan esa divisién de género de formas particulares.
Es importante ocupar ese lugar, pero también cumplir impecablemente las fun-
ciones heteronormadas de dicho lugar: “Si soy gay, no importa, para la procesion
asumo el rol que me toca”."”

Cuando hablan sobre los turnos,? las cargadoras entrevistadas mencionan
recurrentemente que, en las procesiones de Semana Santa, como regla general,
no pueden cargar las andas de Jests.”’ Las cargadoras consideran que el lugar
asignado a los cucuruchos es un privilegio, que les es vedado por ser mujeres.
No es una cuestién ni de fe, ni de devocién. Es un asunto de género. Mientras
tanto, los cucuruchos entrevistados no perciben esa distincién como privilegio,
tampoco se refieren a las andas de la Virgen si no se les pregunta. Cuando hablan
de lugares de privilegio, se refieren mds bien a los turnos con mayor prestigio (los
que pasan por lugares emblemdticos del centro de la ciudad, como el trayecto
frente a La Catedral Metropolitana, o los turnos de salida y de entrada del cor-
tejo, que son mds caros). Por eso, es interesante notar cdmo, a pesar de esto, las
mujeres no s6lo asumen el lugar asignado, lo producen con los gestos, el vestuario
y las formas de relacionarse dentro del cortejo, e insisten en guardar el orden
procesional. Por otra parte, al asumir su /ugar (“mi lugar es con Maria, no con
Jestis”),* las cargadoras e integrantes de cofradias, hermandades o asociaciones
femeninas de la Pasién, viven esa asignacién® en alusion o referencia constante a
las andas de Jesus. Es decir, su lugar es asumido como supeditado a la devocién
de la imagen —masculina— de Jesus, con esperanza y deseo permanentes de car-
gar esas andas. Por esa razon, me parecid interesante registrar cémo, a pesar de esa
aspiracién, la divisién del lazo se materializa performativamente por las propias
cargadoras, retomando el rol que consolida la expresién de la divisién de género.

' Entrevista con un cucurucho que se identifica como gay y devoto catélico.

2 Al ser las procesiones rituales largos, que duran varias horas, se hacen grupos distintos de
cargadores y cargadoras que se turnan durante la jornada. La compra y venta de turnos surge en
1897, con la restauracién de las hermandades de la Iglesia de La Candelaria y Santo Domingo.
Este tema del turno como mercancia es desarrollado extensamente por el historiador Mauricio
Chaulén (2014).

2! Hay contadas excepciones que se han ido introduciendo en los dltimos afos: por ejemplo,
el Viernes Santo, en la manana, en la iglesia de la Merced se venden algunos turnos para que las
mujeres puedan cargar la imagen de Jesus.

22 Entrevista a mujer integrante de la Cofradia de la Virgen de los Dolores, iglesia
Santo Domingo.

% Es decir, ocupar el lugar asignado alrededor de las andas de la Virgen, atrds de las andas de
los cargadores hombres.

135



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

De hecho, en las respuestas de las cargadoras entrevistadas, era importante por
razones de “orden”, mantener las posiciones establecidas en el cortejo procesional.
Ellas, por lo tanto, no sélo se confinan en el espacio dado, sino que reproducen
el orden establecido al exigir que los mdrgenes o los limites fijados para hombres
y mujeres sean respetados, como lo demuestra la siguiente cita. “Asi es la regla”:

En Candelaria, sucede una particularidad: los hombres no pueden ir en la fila de las
mujeres y las mujeres no pueden ir en la fila de los hombres. No podriamos ir usted y
yo, por ejemplo, aunque fuera en el lazo. {No se permite! Tenemos que ir con la Virgen.
[...] Yo que me encargo de esto, lo sé bien pues mi puesto es jefa de fila derecha.
Eso significa que yo tengo a mi cargo un grupo de aproximadamente quince celadoras,
quienes son las que van cuidando a las que van en la fila. Y ellas tienen la instruccién de
que ningtn hombre puede ir en la fila, aun asi y le diga que viene acompafando a su
mamd, hermana, prima... No importa. La espera en la banqueta o la espera atrds, o se
juntan adelante, pero, por favor, en la fila no puede ir. Asi es la regla.?

Sin embargo, aunque las cargadoras adviertan la existencia de la separacién
explicita, recuperan una posicién protagonista en sus relatos cuando se refieren a
la coordinacién de todo lo que sucede en la organizacién del cortejo de las andas
de la Virgen: siempre habrd un resquicio por dénde construir una experiencia
distinta al orden establecido. Aunque haya un inspector general, en la calle y
en ese espacio en especifico, el ritmo organizacional es decidido por las jefas de
fila, las auxiliares, las celadoras y la comisién de cambio de turno integrada por
una encargada general y dos subencargadas —una al costado derecho y otra, del
izquierdo—, por mencionar una parte de las involucradas.

Por otro lado, durante la observacién de campo me sorprendié la centralidad
que cobran las imdgenes de Jesus en las procesiones de Semana Santa, como sim-
bolo performativo de masculinidad en este contexto religioso, social y cultural.
Luego, al entrevistar y escuchar a hombres de distintas hermandades o simples
colaboradores, no sélo iban recreando la disciplina ritual, los signos distintivos
de la celebracién catélica de la Semana Mayor o los elementos que marcan su
participacién en tal celebracién, sino que hacian referencia constante a formas
especificas de masculinidad, sobre todo a través del lenguaje corporal. Por ejem-
plo, los cucuruchos saben que el cuerpo debe terminar marcado después de la
Semana Santa: las marcas, los morados en los hombros, el desgaste fisico y el
sudor durante la procesién se relacionan con un sentido de orgullo masculino.
El sufrimiento y la resistencia al dolor, al hambre y la sed durante el recorrido
procesional también son sefialados repetitivamente por los cargadores como un
signo de virilidad, lo mismo que estar impecablemente vestidos con su tdnica y
demds piezas del ajuar del cucurucho. En algunos casos, la tinica se ha heredado
del padre o del abuelo, por eso también hablan de una (re)conexién con la tradi-
cién de sus ancestros al momento de portar este atavio. En el porte de la tdnica se

2 Entrevista a una mujer integrante de la Asociacién de la Candelaria.

136



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

conjuga, ademds, la idea de masculinidad con un sentimiento de sacralidad como
parte de una manifestacién penitencial:

El ritual o la tradicidn es que paso yo por ellos a su casa, nos vamos los tres, la mayor
parte del tiempo en mi carro, y lo dejamos en un parqueo cerca de Santo Domingo,
para que don Cayetano camine, pero en ese parque es el ritual de vestirse. Yo los tengo
filmados en otro teléfono. Alberto lo viste con mucha paciencia, le coloca el cinturén,
la ttinica, todo. Ese ritual de vestirse es importante. Don Cayetano besa su ttnica, reza
una oracién, se la pone, se pone su medalla de condecoracidn. [...] Para mi, la tdnica
lo que significa es el poder entrar al ritual y el poder estar ahf adentro, y el poder
asumir mi identidad: la identidad del cucurucho, la cual se asume también como una
tradicidn. Estoy utilizando este cédigo vestuario que me hace reconectarme con mis
ancestros. [...] Esa reconexién con mis ancestros, el poder estar ahi, poder vestirla
una vez al afio, y hay otras personas como E B. que consideran que es un traje de
gala. Fernando dice “a mi, entiérrenme con mi tinica’. Conozco muchos cucuruchos
que dicen que este es un traje sagrado, un traje que me permite el acercamiento a mi
imagen. Es un traje que si lo voy a portar tiene que ser un ejemplo de conducta, un
ejemplo de ser. El cucurucho estd sumiéndose en un traje penitencial. Porque te voy
a decir una cosa, la tinica te da calor, cargar todo eso por tantas horas te da calor y
quieres quitdrtela.”

Fotografia 3. Cucuruchos en la procesién del Sdbado de Ramos,
salida del Templo de la Recoleccién

Fotograffa: Karen Ponciano.

» Entrevista a un cucurucho, integrante de la Cofradia del Lazo, Templo de San José.

137



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Noétese en la fotografia 3 el porte de tinicas impecablemente planchadas. Ves-
tirse con todo el atuendo es un ritual personal. Muchos cucuruchos se refieren a
este momento como un momento especial. Incluso algunos lo hacen escuchando
las peculiares marchas finebres de Semana Santa.

Otro elemento que observé durante el trabajo de campo fue la personificacién

%6 denotando la expresién de una hipermasculinidad basada

de la escolta romana,
en la fuerza fisica. Véase, por ejemplo, en la fotografia 4, los pectorales marcados
del traje del personaje de romano. Esta hipermasculinidad puede ser leida como
una forma de espectdculo o performatividad disciplinaria, cuasi militar, asociada
al imaginario de la legién romana. El romano también despliega con orgullo una

forma de virilidad ligada a la fuerza.

Fotografia 4. La Escolta Romana en la procesién de Jests Nazareno
de los Milagros del Templo de San José. Semana Santa 2017

Fotografia: Karen Ponciano.

Es una escolta o escuadrén compuesto por mds de cien hombres. La escolta fue
introducida en 1955, por Mario Ruata Asturias, presidente de la Asociacién de

% Los romanos, como se les conoce popularmente, integran la escolta que antecede a las andas
de Jesus, en el caso de la procesién de San José del Domingo de Ramos. Son personajes que se
introdujeron a mediados del siglo xx, para convocar a mds espectadores.

138



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Cargadores, inspirado por la pelicula Ben Hur. El objetivo principal, segiin mis
fuentes, era atraer a mds puablico a esta procesién que tenia un perfil mds bien
bajo, en relacién con otras similares.

En efecto, el espacio procesional no es sélo un refugio devocional: “uno va
ahi para ver y ser visto”.”” En realidad, esta observacién tiene otra connotacién:
las procesiones son perfomances que envuelven todos los sentidos®® y multiples
formas de identificacién social.

Los hombres también justifican su posicién en las andas de Jests, pues son mds
grandes que las de la Virgen y se necesita fuerza para aguantar su peso. La fuerza
fisica como condicidén natural bioldgica estd presente en la diferenciacion de
género que unos y otras reafirman en sus relatos sobre las procesiones.

Por otro lado, al nombrar a las imdgenes femeninas de la Virgen Marfa y de
Maria Magdalena, existe un fuerte contraste en la percepcién de las/los feligreses.
Ambas son objeto de devocién, pero a una se le ha asignado un imaginario de
maternidad doliente, sacrificada, desgarrada por la pérdida de su propia carne y
sangre, mientras que a la otra se le asocia con la figura deseada de mujer, y por
eso se le conoce con el apelativo de “la novia del cucurucho”. Las dos imdgenes
forman parte de un imaginario que estructura la relacién devocién-subjetividad a
través del deseo. Ademds, esta relacién estd atravesada por un vector racializante
que se expresa claramente en las entrevistas cuando mis interlocutores (sobre
todo los cucuruchos) se referfan a estas imdgenes, exaltando su blancura y sus
rasgos espafioles. Las alusiones al parecido de las cargadoras con la imagen de
Marfa Magdalena del Templo de la Recoleccién también son frecuentes. A ese
respecto, las competencias por definir quiénes son las cargadoras que mds se pare-
cen a Marfa Magdalena (las “mds atractivas”) son prictica frecuente durante la
Semana Mayor. En contrapartida, se juzga la belleza de las imdgenes de la Virgen
Maria siguiendo otro pardmetro:

Cuando yo veo entre los cucuruchos que hablan de las Virgenes para ver cudl es la mds
bonita, siempre los escuchas como refiriéndose a una madre. Ah si, la mds bonita es
ésta... Pero estd, por otro lado, Maria Magdalena, que no es la Virgen. Ahi ya es otro
nivel. Empieza como una competencia entre imdgenes de las Magdalenas de las igle-
sias. Entonces la de la Recoleccidn, ahi si que por encuestas de toda la vida, es la mds
linda de todas las imdgenes de Maria Magdalena, y le dicen la Novia del Cucurucho.
Es cuando yo dije, jcémo le podés llamar novia a una santa!, porque al final es una
santa, pero como es Marfa Magdalena, la que fue prostituta y se convirti6 y ahora estd
haciendo penitencia y siguiendo a Jests, [...] siento que ahi es donde todas esas ideas

¥ Entrevista a excucurucho gay.

% Todas las personas entrevistadas, sin excepcidn, me expresaron que el solo hecho de escuchar
una marcha finebre de Semana Santa les emociona mucho y les transporta a ese lugar que ellos
identifican como sagrado; un lugar que no sélo es el espacio fisico, también es un espacio de memo-
ria familiar, personal o religiosa. Todos los cucuruchos tienen grabadas en sus celulares sus marchas
preferidas, incluso como tono de llamada o de timbre.

139



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

comienzan a cruzarse. Y entonces dice: si, ésa es la Novia del Cucurucho, muchd, es la
mds chula. Y todos lo aceptan. Tu les preguntas a las personas ;quién es la Novia del
Cucurucho? Ah, la Marfa Magdalena de la Recoleccién. Y hasta tiene historia en el
barrio: un escultor estaba enamorado de una chava de ahi cerca, ella de clase alta y
nunca le hizo caso, entonces él la hizo en escultura y la dejé ahi.”

Esta observacién etnogréfica abre la puerta a un andlisis posterior sobre cémo
se han construido las tradiciones marianas en este contexto en especifico, pues es
importante considerar cémo los aspectos vinculados a la femineidad del modelo
mariano convocadas en el espacio procesional han sido constitutivos de la rela-
cién devocién-subjetividad en el marco religioso que nos ocupa. En este articulo,
me remito concretamente al uso de la figura maternal dispuesta en la relacién
devocional con las imdgenes de la Virgen. En las entrevistas, me llamé la atencién
la recurrente alusién a la figura mariana® en relacién con la maternidad y la idea
de la fertilidad como condicién sagrada. La devocién a la Virgen también era
expresada en términos de busqueda de “proteccion de lo que llevas dentro”.?!
De hecho, no es inusual encontrarse en los cortejos a mujeres embarazadas car-
gando las andas, a pesar de que los recorridos procesionales son largos, casi sin
pausas, tomando turnos bajo el sol abrasador del verano guatemalteco. Una de
mis informantes era, precisamente, una mujer encinta que insistié en permanecer
dentro del cortejo de la Virgen, durante todo el recorrido de la procesién de Jue-
ves Santo. Al preguntarle a qué se debia esta insistencia, en su respuesta resaltaba
no sélo su intencién de pedir proteccién para el hijo/hija que portaba en su
vientre, sino el hecho de identificarse profundamente con la imagen venerada (la
Virgen como Madre): “s6lo una mujer o una madre puede comprender lo que yo
siento. Ella sabrd protegerlo”.’?

Moncé senala cémo en el acto de cargar a la Madre se performa una materni-
dad comunitaria: las cargadoras mujeres se unen en el contexto de la Cuaresma
en una situacién de dolor extremo (la pérdida del hijo por una madre) y, al unirse
a esa experiencia, la acompafan “haciéndola suya e igualindose al tiempo con
ella, formando un grupo de idénticas y, por tanto, sustituibles las unas y la otra.
Este grupo parece estar motivado por un objetivo comun: hacerse compaiia,
cuidarse las unas a las otras”. La Virgen es la mujer junto a otras mujeres: no sélo
es la Mujer acompanada de mujeres, es la Madre en compafifa de otras madres,
presentes o futuras (Moncé 2009, 378-379).

Finalmente, cuando hacia mis observaciones durante las festividades de
Semana Santa, reparé especificamente en la centralidad de las imdgenes de Jesus,

» Entrevista a un excucurucho gay.

% Cuando hablo de figura mariana me refiero a las distintas representaciones de la Virgen
Maria y no a las representaciones de Maria Magdalena.

3! Entrevista a una cargadora embarazada, iglesia de Santo Domingo.

32 Entrevista cargadora embarazada, iglesia de Santo Domingo.

140



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

esta vez por la manera en que los cucuruchos hacian referencia a éstas en tanto
proceso de identificacién espiritual con la Pasién de Cristo. En las distintas imd-
genes se despliegan expresiones de virilidad que contrastan con la representacién
de la humillacién y crucifixién de Cristo.

Y el hombre tiene que ser fuerte, mostrar que estd sufriendo o, mejor dicho, que
puede sufrir pero que aguanta, ;verdad? Lo que llamamos... ay, es una palabra muy
interesante de la Cuaresma... jpenitencial La bendita penitencia. La penitencia: td
tienes que aceptar todo el dolor, que viene a través de todo este sacrificio que haces al
estar bajo el sol, caminar horas, rezar, andar en ayunas, y todas estas cosas que deben
acercarte mds a Dios, jverdad? O acercarte al dolor que sinti6 Cristo en la cruz. [...]
Entonces, mientras mds sufre uno, es mejor. Lo interesante es que [para la procesion
del] Domingo de Resurreccién, no hay nadie. No sé si te diste cuenta, pero nadie va.
En Viernes Santo, hay 5 o 6 procesiones aqui en el centro, al mismo tiempo y también
el sébado [llenas de espectadores], pero el domingo, [no ves a] nadie.”

La glorificacién de Cristo evoca un simbolo de triunfo o salida de la subyuga-
cién y de la muerte —ambas implicitas en el gesto penitencial—. En la identifi-
cacién con la escenificacién de la Pasién de Cristo durante la Semana Santa pueden
ejercerse multiples expresiones de sociabilidad, jerarquia y formas masculinas
(Driessen y Janssen 2013, 93). Colocar la imagen de Cristo al centro de las fes-
tividades religiosas desplaza la devocidn de las imdgenes marianas hacia el sujeto
masculino. Como senala Fogelman (20006), el culto mariano es, en gran medida,
fuertemente cristocéntrico, pues finalmente busca —pese a la devocién dispensada
a la Madre— glorificar al Hijo, reforzar su excepcionalidad a partir del momento
mismo de su encarnacién y de su nacimiento virginal. La alabanza a Marfa, insiste
Fogelman, no deja de ser, por elipsis, una alabanza a la figura de Cristo.

En sintesis, parafraseando a bell hooks (2015), el espacio procesional no es s6lo
un lugar, son /ugares (en plural),** pues hace posible las performativades plurales y
cambiantes del género. Representar a las procesiones inicamente como el espacio
en el que se convoca nostalgicamente tanto a las tradiciones religiosas como a las
relaciones de género que siempre han sido, no permite ver que tales tradiciones y
tales relaciones se (re)editan constantemente. Tal (re)edicién se expresa de distin-
tas maneras, como se ha sefialado: cémo se performan las masculinidades “peni-
tenciales” o de “fortaleza fisica’; la performatividad de la feminidad vinculada a la
maternidad como elemento de la devocién mariana; cémo las marcas corporales
adquieren un significado generizado particular; la manera como se ejerce la divi-
sién de los espacios en el orden del cortejo y, finalmente, el sentido de lugar que
cada participante produce dependiendo de la posicién que ocupa en el cortejo
cuaresmal.

% Entrevista con excucurucho gay.
3 La cita original es “home is no longer just one place. It is locations” (bell hooks 2015, 227).

141



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

En la performatividad del género, las imdgenes en tanto objeto de devo-
cién tienen un papel primordial. En ese sentido, la devocién a las imdgenes es
una devocién diferenciada segtin la experiencia de las personas entrevistadas.
Esta experiencia se traduce en la expresién de subjetividades diversas de género.
En otras palabras, tal devocidn estd segmentada acorde a identidades de género
como lo indican la preferencia por ciertas imdgenes desnudas y sufrientes de
Jests, el culto a la feminidad de la Virgen o la exaltacién del imaginario de mater-
nidad en la imagen de la Virgen, la comparacién entre estas imdgenes recatadas,
con otras mds atrayentes como la imagen de Maria Magdalena de la iglesia de la
Recoleccidn, la devocién de los gays por la Virgen de Concepcidn, etc.

LA PRODUCCION DEL “FUERA DE LUGAR”
Y LA SUBVERSION DE LA NORMA

El rompimiento del lazo, del sentido del espacio como algo dado que define
“mi lugar” y “tu lugar” o la alteracién del cortejo como ordenamiento espacial,
pasa justamente por la transgresién de la regla: por estar fuera de lugar. En este
recuento etnogréifico, dos figuras son a mi juicio, imprescindibles: la figura de
la transgresion de la normativa de género y la figura de la transgresién espacial.
En esta oportunidad, me limitaré a la primera figura que estd personificada por
aquellas personas que, en razén de su devocién a una imagen sagrada que no
corresponde al género ni al lugar que les han sido asignados, buscan la manera
de vivir su devocién subvirtiendo las normas. Tal es el caso de las mujeres®
que intentan cargar en andas a la imagen de Jess que veneran. Arriesgdndose
a ser expulsadas, se fajan los senos, se visten con el atuendo masculino (del
cucurucho), compran un turno bajo un nombre masculino o les es cedido
un turno por un familiar o amigo, etc. Durante el trabajo de campo, tuve la
oportunidad de entrevistar a dos de ellas. Una logré su cometido, la otra fue
rdpidamente identificada y expulsada. La diferencia quizds radicé en que la pri-
mera estaba acompafiada de un grupo de familiares y amigos cucuruchos que la
ayudaron a cumplir con su cometido, acuerpdndola durante todo el recorrido.
Estos casos no son desconocidos en el ambiente de los cargadores y cargadoras.
Su préctica se disimula, pero se habla de ella en los circulos de las hermandades.
En realidad, fue a través de referencias de integrantes de las hermandades que
las conoci. El primer instinto de las cargadoras entrevistadas mds jévenes no es
el de reprobar estos intentos, sino mds bien el de expresar cierta admiracién:
“yo digo, jqué atrevida! Pero lo logré. Y, ademds, ;qué tiene de malo? Nosotras
les decimos a nuestros amigos del grupo de la Universidad que ya estuvo, con
estas cosas todo el mundo ve que no tiene nada de malo que carguemos, si es
por fe”.%¢ Para ellas, existe un vacio que puede suplirse solamente insistiendo por

% Entrevista, asociacién La Candelaria y Hermandad de la Recoleccién.
3% Entrevista con una joven estudiante universitaria, cargadora.

142



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

distintos canales, y éste resulta tan vdlido como cualquier otro. El mds frontal
es, como veremos, ir ocupando explicitamente espacios en las directivas de las
organizaciones religiosas.

Existen también colectivos de devotos gais, cuya devocién por la Virgen es
tal, que han formado grupos alternos a las cofradias de la Pasién, funcionando
paralelamente a éstas, pero con una estructura similar para la preparacién de la
Cuaresma y de la Semana Santa. Aunque el espacio procesional se ha reprodu-
cido como un espacio heteronormado; los devotos homosexuales se involucran
plenamente en las procesiones, sabiendo que se posicionan en un contexto donde
la exhibicién de los cuerpos es parte del rito. Es verdad que estos cuerpos se
mimetizan en el vestuario del cucurucho, que no se habla explicitamente sobre
su homosexualidad y que, en los rituales que (re)producen una masculinidad
entendida en términos tradicionales, siguen sujetos a un cédigo de jerarquia y de
vestuario. Pero la sola presencia de estos devotos, excluidos en el discurso insti-
tucional de la Iglesia catélica, es un desafio a la construccién estereotipada de la
feminidad y la masculinidad en el espacio de la celebracién de la Semana Santa.
En otras palabras, es un espacio de apertura en el que conviven sujetos sociales
que, de otra forma, no compartirfan.

Por otra parte, las feligresas trans son un colectivo invisibilizado en el espacio
de la celebracién cuaresmal. Se les niega constantemente el deseo de participar
llevando las andas de la imagen mariana. “Cémo van a cargar a la Virgen! {Si no
son mugjeres!” .’ La descalificacién se sustenta en la ausencia de cumplimiento del
requisito del “ser” mujer arraigado en un imaginario bioldgico, asociando la idea
de sexo a una demarcacién bioldgica diferenciada. Las cargadoras trans quedan
sujetas a un espacio liminal de ambigiiedad que no es reconocido por el discurso
heteronormativo, en el que Unicamente pueden existir dos sexos. De hecho, en
el espacio absoluto/dado, el espacio procesional se ha producido como “natu-
ralmente” heterosexual a través de actos performativos repetitivos, regulados y
normados.

En otras palabras, se asume, en primer lugar, que la categoria identitaria mujer
es aplicable por igual a todas las mujeres (obviando asi las experiencias personales
y circunstancias particulares de cada una). En segundo lugar, se pretende, que
esta mujer existe en oposicién a una categoria hombre (también unica y aplica-
ble a todos los hombres) y, finalmente, que ambas identidades forman un todo
cerrado e incuestionable. Ademds, el “ser” mujer también estd definido, como
ya he dicho, por el acto performativo de la vestimenta (mantilla, falda negra
—o blanca—, blusa negra —o blanca—, zapatos bajos, medias), de la relacién
entre devocién e imagen o del respeto al orden procesional establecido. En ese
sentido, las mujeres trans que participan (cuando se atreven a hacerlo) cumplen
el acto performativo de género y, a la vez, subvierten la regla de la binariedad

% Entrevista a excucurucho. El subrayado es mio.

143



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

impuesta. No es fécil acercarse a las devotas trans en este espacio. En realidad,
la forma mds simple para establecer contacto, en mi caso, fue el registro fotogra-
fico constante. Como iba con mi cdmara a todas partes, a toda hora, tomando
fotografias en distintas procesiones, me encontré con una gran diversidad de
personas. Todas fueron muy amables y no rechazaron en ningin momento mi
intrusién con la cdmara. Es usual que haya fotégrafos de medios nacionales o
amateurs tomando fotos dirigidas especificamente a las procesiones o de cardcter
familiar; es mucho menos usual que haya alguien fotografiando los escenarios
no explicitamente encuadrados por la procesién como pueden ser las banquetas.
Ahi fue donde tomé fotos de feligresas trans, mientras aguarddbamos expectan-
tes a uno u otro cortejo. Nunca conduje una entrevista estructurada con ellas,
porque no he llegado a establecer una relacién constante. Mis conversaciones
fueron pldticas en el momento del paso de las procesiones, preguntado por los
detalles de las andas o de la procesién en si misma. En esas conversaciones, nunca
me dijeron “soy trans”, mds bien se referfan a ellas mismas como mujeres devo-
tas.’® Cuando sostengo que las feligresas trans cumplen con el acto performativo
de género, me refiero a cémo “actdan” el género en funcién de una normativa
genérica social (Butler 1999). Sin embargo, poco les importa si aceptan o no su
presencia. Para ellas, no hay tal juego con las normas establecidas: las practican,
aunque no se identifiquen plenamente con los grupos nucleares de las/los feli-
greses. Ahf reside justamente la complejidad de su transgresién, porque no sélo
(re)afirman su identidad genérica en las procesiones, rompiendo con el esquema
binario, sino que no intentan afianzar un vinculo permanente con el espacio pro-
cesional. Este fenémeno no apunta tanto a una busqueda sistemdtica por estar
“dentro de ese espacio” y no quedar excluidas,* como a la materializacién de un
espectro de posiciones posibles sobre la base de distintas formas del pertenecer
(Setton y Algranti 2009). Las trans, mds que reivindicar esa posibilidad, la viven
aleatoriamente.

Por otra parte, muchas cargadoras, aun cuando saben que toda expresién de
sensualidad estd prohibida, buscan la manera de subvertir la norma: se ponen
tacones, se pintan, se colocan la mantilla de cierta manera, se suben la falda arriba
de las rodillas, se ponen medias negras pero bordadas, blusas negras transldcidas,
etc. Como con la tinica del cucurucho, para las cargadoras su vestido —par-
ticularmente la mantilla— es un signo distintivo. La mantilla es signo poliva-
lente de feminidad (re)codificada: taparse el rostro con una mantilla negra es un
simbolo de dolor y duelo, que comunica sobriedad por el luto experimentado y,
al mismo tiempo, es utilizada para comunicar sensualidad (se escogen mantillas
con determinados bordados y se colocan las mantillas en peinetas que realzan el
peinado de las cargadoras).

% No es una cuestion de “vestirse de drag” para una ocasién especifica (fenémeno muy diferente).
¥ En otras palabras, tampoco les es ttil definir su experiencia devocional en términos absolutos
de inclusién/ exclusién.

144



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Fotografia 5. Cargadora con mantilla bordada, Procesién de la Resefia,
Iglesia de la Merced, Martes de Semana Santa

Fotografia: Karen Ponciano.

Ir mds alld del lugar, de la norma, también es el caso de algunas mujeres que
reivindican su participacién en las asociaciones de la Pasién. Una de las constantes,
al preguntarles sobre su adhesion a las cofradias, hermandades o asociaciones, era
restituir los motivos por los que se habian organizado en estos espacios, que no sélo
son de cardcter devocional sino por buscar un lugar propio. Lo interesante para el
ojo investigador es que ese espacio de la procesién, que alguna vez les fue vedado a
las devotas, hoy en dia puede, en algunos casos, ser concebido no sélo como espa-
cio seguro sino como espacio liberador: “Eso para mi signific6 el darme mi espacio
a mi y decirme, bueno, vas a hacer lo que a ti te gusta. Cuando yo me separé, yo
inicié la Universidad, me meti a la Candelaria, me dediqué a hacer las cosas que
yo tenfa pendientes en mi lista de vida, de m7, para mi. Y esa era una de ellas”.*

;La informacién obtenida a través de las entrevistas a las mujeres participantes
activas de las hermandades o asociaciones (entre ellas, una directiva de la her-
mandad) demuestra que las mujeres han utilizado su participacién en los rituales
ligados a la Semana Santa como estrategia para formar o afianzar redes de infor-
macién y solidaridad femenina y, en algunos casos, transgredir el ordenamiento
patriarcal de maneras maltiples y diversas.

# Entrevista a integrante de la Asociacién de la Candelaria. Cursivas propias debido a la mar-
cada entonacién de la entrevistada al pronunciar esas palabras.

145



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Fotografia 6. Cargadora con mantilla bordada, Procesiéon de la Resefia,
Iglesia de la Merced, Martes de Semana Santa

Fotografia: Karen Ponciano.

La procesién es una de las mds pequefas, donde generalmente cargan familias
de élite pertenecientes a la Iglesia de la Merced. En las procesiones, los tacones no
se permiten, no s6lo por efectos simbélicos sino précticos, porque las caminatas
son largas y porque se tiene que medir la altura de las participantes para cargar
las andas, quedando los hombros alineados segtin su altura. A pesar de ello, las
cargadoras insisten en ponerse tacones, como se ve en la foto. Esto trae problemas
logisticos pues se debe volver a calcular el orden de las cargadoras y ajustar los
puestos en las andas.

146



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Las entrevistadas coinciden en sefialar que ocupar estos espacios no es ficil,
que ha tomado afios y ha provocado varios conflictos. Actualmente, se cuestiona
menos la creciente participacion de las mujeres en las directivas de las asociacio-
nes si ellas la relacionan con el cumplimiento de un ritual religioso. Se trata, si se
quiere, de una ocupacién “permitida”, pero son ya varias décadas, por lo menos
en las asociaciones y hermandades de la ciudad capital, en las que las mujeres
se han posicionado como miembros de pleno derecho, como lo demuestra esta
entrevista:

En el caso del [templo] de la Recoleccidn, las dos hermandades somos auténomas,
a diferencia de otras hermandades donde son los hombres quienes llevan la batuta
y las mujeres colaboran. En el caso de nosotras tenemos pricticamente la autono-
mia de venir y tomar decisiones sobre los cortejos de la Santisima Virgen. Nosotras
organizamos todo el cortejo, a excepcién del adorno, esa si es una funcién que tienen
ellos. Nosotras armamos desde los turnos, hacemos la publicidad respectiva, ventas de
turnos, actividades, conciertos que tengan que ver con marchas finebres. Todo eso es
organizado por nosotras.*!

De tal cuenta, la adhesién deliberada a las cofradias, hermandades o asocia-
ciones refleja las dindmicas que cuestionan, por un lado, el confinamiento de
las mujeres a ciertos roles dentro de la iglesia y, por el otro, la concepcién de lo
religioso como espacio opresor. Esto tltimo, se hizo evidente en las largas platicas
que sostuve con las cargadoras que conoci en 2017. Efectivamente, durante el
trabajo de campo entrevisté a mujeres cofrades, colaboradoras o cargadoras que
tenfan un trabajo estable, con la finalidad de entender de manera mds amplia su
adhesion y su papel adentro de las hermandades organizadas en distintas parro-
quias de la ciudad de Guatemala. La informacién que recopilé incorpora tanto sus
relatos sobre cémo llegaron a las asociaciones (por qué les interesé), como la des-
cripcién que ellas hacfan sobre las particularidades de la celebracién de la Semana
Santa en sus parroquias.** En este apartado me interesa resaltar especificamente
cémo el involucramiento de las mujeres en un trabajo asalariado que les permite
cierto margen de decisién econémica, les facilita acreditarse como directivas en
las asociaciones y como participantes activas en las comisiones especiales. Muchas
mujeres integran las asociaciones religiosas no como un gesto de seguimiento
o acompanamiento del marido o de la pareja, sino como una decisién propia,
sustentada por el trabajo realizado adentro y fuera de la iglesia.

Tanto estas mujeres como las que intentan “usurpar” un lugar destinado a los
cargadores hombres —venddndose los senos—, los feligreses gais que de facto

“ Entrevista a integrante de la Hermandad de la Recoleccién, mayo 2017.

# Me han dado informacién sobre los momentos de la organizacién de las procesiones, las
comisiones que se forman, qué es lo que se hace en una procesién y alrededor de qué figuras, la
relacidn en las cofradias y entre hermandades, los espacios que ocupan las mujeres, las relaciones
con los cucuruchos, etcétera.

147



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

ocupan un lugar del cual son excluidos en el discurso religioso de la Iglesia ins-
titucional, o las feligresas trans que asumen su profunda devocién aspirando a
llevar las andas de la Virgen Maria, transgreden las normas de género de formas
diversas. En la procesién, estas normas (como el porte “adecuado” del vestido)
estdn siempre sujetas a la resignificacién y a la negociacién, reorganizando al
mismo tiempo las relaciones en los propios espacios religiosos.

REFLEXIONES FINALES

En Guatemala, como en otras latitudes, las hermandades, asociaciones y cofradias
catdlicas han sido histéricamente organizaciones masculinas, donde la sociabili-
dad, las jerarquias y las formas de subjetividad masculinas podian representarse y
desarrollarse. Si bien las mujeres han ido ganando espacios dentro de las procesio-
nes y demds actividades cuaresmales, las asimetrias y diferencias construidas con
base en el género se siguen reproduciendo. Al centrar la mirada en las relaciones
de género, he visto cémo en los procesos de organizacién del espacio procesional,
siguiendo dindmicas sociales distintas, se ha construido una divisién del mundo
en afuera y adentro, sagrado y profano, publico y privado, que marca las fronteras
de género en esos espacios. Sin embargo, el trabajo etnogréfico reflejé6 también
que las normas estdn siempre sujetas a la resignificacién y a la negociacién.®
Por un lado, como dirfa Sundstrom (2003), en el espacio procesional no sélo se
expresan y se reproducen relaciones de género, sino que éstas “habitan” dicho
espacio. Y, por otro lado, la procesién es un territorio abierto, formado por rela-
ciones sociales que siempre van mds alld de ella: no hay un espacio procesional
absoluto y perenne, como no hay una identidad dnica que mancomune a todos
en un solo lugar. El trabajo de campo me demostré reiteradamente no sélo que
los roles de género no eran absolutamente rigidos, sino como las pricticas de las
personas no se ajustaban estrictamente a ellos, de modo que si pretendia constre-
fiirme a la pregunta de si el espacio procesional reforzaba el patriarcado, corria
el riesgo de desestimar las diferencias, las contradicciones y las subversiones, por
muy pequefas que fueran, en las trayectorias de vida de las/los feligreses.
Ademds, la reproduccién de las diferencias de género se hace en constante
tension pues no s6lo se reproducen las maltiples formas tanto de hacer y de per-
formar el género, sino también diversas formas de ir deshaciendo el género. En esta
investigacién, una de mis preocupaciones ha sido tratar de desmarcarme de los
estudios sobre Género y Religién que tienen como tnico foco de andlisis mostrar
cémo las diferencias de género se refuerzan en los espacios religiosos, legitimando
la hegemonia masculina y el patriarcado. Al respecto, Lugones (1987) y hooks
(1990), senalan que la manera en la que se han entendido los espacios en térmi-

# Por ejemplo, en 2018, fueron anadidas procesiones en las que las mujeres pudieran cargar la
imagen de Jests en el Templo de La Merced y de la Recoleccion. En el Templo de La Merced, esto
era una cosa impensable hace apenas cinco afios.

148



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

nos de la hegemonia masculina, deja poco margen para identificar la agencia de
los sujetos sociales en los procesos de construccién de género y para adentrarse en
esos espacios observando las maltiples maneras en que las relaciones normativas
de género estdn siendo cuestionadas en la vida cotidiana. En ese sentido, los espa-
cios generizados,* como el espacio religioso aqui estudiado, pueden también ser
analizados como contextos en los cuales las relaciones de poder son mds comple-
jas de lo que parecen, enfocadas solamente a partir del lente de la diferencia y lo
binario, lo que en términos geograficos llamarfamos la “demarcacién fronteriza”.
La procesién expresa, al menos, tres espacios que se construyen en las dindmicas
en torno a hacer, performar y deshacer el género. Ademds, no se trata de dmbitos
absolutos pues en cada uno de estos espacios estd presente el otro: aunque escogi
trabajar sobre estas tres dimensiones ordenando separadamente el material etno-
gréfico, ello no implica que funcionen mecdnicamente y de manera desconectada.
Las personas “viajan” permanentemente entre los distintos espacios, como diria
Lugones (1987). De igual manera, las relaciones de género no se hacen primero,
se performan después y, por ultimo, se deshacen: se producen de manera inter-
conectada. En las procesiones hay una negociacién constante de la ocupacién
del espacio en la cual intervienen los afectos,® la (re)edicidn de las tradiciones
familiares, las alianzas entre hermandades y asociaciones, las relaciones vecina-
les, el contexto socioeconémico de cada barrio, los acuerdos con las autoridades
municipales, etc. Tal negociacién pasa por la afirmacién, representacién o cues-
tionamiento de las relaciones de género que estdn presentes en las procesiones,
pero que no se circunscriben a ellas.

En este articulo he mostrado cémo las/los sujetos sociales navegan en el marco
del espacio procesional, negociando en el entorno urbano en el que habitan la
[re] produccién de las identidades normativas de género. En este recuento etno-
grifico queda al descubierto la interrelacién entre construccién del espacio y
construccién de subjetividades. En la exposicién, deduzco el cardcter problemd-
tico de limitar a una frontera o divisién (como lo seria el Jzzo) la construccién de
la “identidad” de género. En concreto, me ha interesado mostrar que la construc-
cién de la diferenciacién de género rebasa la mera metafora espacial, y se refiere
a un proceso social que no puede ser reducido a una frontera en tanto limite que
marca el estar adentro o afuera, el pertenecer o no pertenecer.

# El término que utilizan Léw y Lawrence-Zafiga es gendered spaces: “localidades particulares
que las culturas ‘ocupan’ con sentidos de género, sitios en los cuales operan las practicas diferencia-
das o escenarios/ entornos que son utilizados estratégicamente para moldear la identidad, producir
y reproducir relaciones de género asimétricas” (Low &Lawrence-Zafiga 2001, 7).

% La musica juega un papel importante para crear una atmdsfera de la Semana Santa.
Kong (2005, 10) habla de una tridimensionalidad del espacio procesional: el paisaje temporal, el
paisaje espacial y el paisaje sonoro (timescapes, landscapes, soundscapes, en el original en inglés).
Aqui también habrd una perpetua negociacion entre aquellos para quienes las marchas funebres son
indispensables para el rito y aquellos —esencialmente vecinos— que se quejan del ruido perenne
durante casi dos semanas (Cuaresma y Semana Santa), incluso a altas horas de la madrugada.

149



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

Bourdieu afirmaba que “la frontera, ese producto juridico de delimitacién,
produce la diferencia cultural tanto como ella misma es el producto de esa dife-
rencia” (Bourdieu 1980, 66). Trazar una frontera implica, para este autor, un ejer-
cicio de poder en/sobre el espacio, a través del cual jerarquizamos un “nosotros”
y un “los otros”. Lo que he visto a lo largo de mi incursién etnogrifica es, sin
embargo, que esas jerarquias que se hacen efectivas en el espacio y tiempo cua-
resmales, no son homogéneas, inflexibles o impermutables y, por ende, cerradas
totalmente a lo o770 0 al cambio. En otras palabras, lo que he observado pone en
entredicho la esencializacion de la procesién como espacio de pertenencia.

En los espacios religiosos, la categoria de frontera resulta problemdtica pues es
algo mucho mds maleable y flexible que una simplificadora separacién entre per-
tenecer o no pertenecer. La calle, por ejemplo, donde transcurre la procesién es un
espacio ambivalente de aceptacién de un orden (el de las procesiones), pero tam-
bién de subversién del orden cotidiano de ocupacién de la propia calle, impuesto
por la violencia, por la precariedad o por las normas municipales. Las calles son
otras, los barrios se transforman: se camina en familia de madrugada y a media
noche en zonas que, usualmente, son percibidas como zonas rojas. Se estd y a la
vez no se estd en las mismas calles. Ser parte del barrio, de esas calles, no sélo se
expresa en términos distintos, sino que se define como algo a la vez tangible e
intangible, dindmico y que remite a otras temporalidades.

De igual manera, el caso de las feligresas trans demuestra coémo se puede estar
adentro 'y afuera: no leen el espacio procesional solamente en términos de exclu-
sién, sino que lo viven también como un espacio donde su presencia se expresa
de manera diferente, sin ser del todo amalgamadas a las cargadoras o a los cucuru-
chos. Dado que no les interesa, ni tampoco intentan, definir su participacién en
términos de pertenencia o no-pertenencia a esos espacios, no podriamos siquiera
decir que se trata de limites difusos.

El cortejo procesional estd permeado por flujos y redefiniciones constantes.
Por ello, me parece necesario discutir la visién hegemdnica dual de la femini-
dad y de la masculinidad, en la conformacién de estos espacios socio-religio-
sos. Lo que he encontrado es que, durante la Semana Santa y en los espacios
procesionales, esa vision, si bien se reafirma, también se habita y se cuestiona
de diferentes maneras. En esas prdcticas se disputa permanentemente la visién
dualista que asimila de manera lineal, por un lado, a lo masculino con la esfera
publica, con la autoridad sobre la familia y el bien comun; y, por otro lado, a lo
femenino con lo doméstico y lo privado. Las categorizaciones rigidas de género
—es decir, el propio sistema binario de normas de género— son una forma de
invisibilizacién tanto para quienes lo transgreden en su cotidianidad, como para
aquellos cuya fe es vivida dentro de tales restricciones.

Finalmente, lo que sugieren estas observaciones etnograficas es que no existe,
en el marco de las celebraciones de Semana Santa, una demarcacidn cristalina del
espacio como estrictamente publico ni privado. La produccién del espacio proce-

150



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

sional se deriva precisamente de las interacciones construidas con otros espacios
que no sélo lo rebasan, sino que estdn presentes en términos de cddigos, normas,
simbolos, formas de relacionarse, de reconocerse, etc., abriendo vinculos mds alld
de la procesién en si misma que reflejan los procesos a través de los cuales los
espacios religiosos y las subjetividades de género se (re)producen en la sociedad
guatemalteca. Es, en suma, un complejo de espacio-temporalidades, cuya disocia-
cién es inimaginable. Propongo que esta organizacién del espacio cuaresmal sea
entonces entendida contextualmente, reconfigurando las relaciones de género en
movimiento y no limitdndola a oposiciones binarias.

151



KAREN PONCIANO CASTELLANOS

REFERENCIAS

Bonbi, Liz y Joyce Davidson. 2005. “Situating Gender”. En A Companion to Feminist
Geography, edicién de Lise Nelson y Joni Seagear, 15-31. Massachusetts: Blac-
kwell Publishing Ltd.

Bonor, Liz y Rose Damaris. 2003. “Constructing Gender, Constructing the Urban: A
Review of Anglo-American Feminist Urban Geography”. Gender, Place and
Culture 10: 241-257.

Bourbiku, Pierre. 1980. Lidentité et la représentation [Eléments pour une réflexion cri-
tique sur l'idée de région]. Actes de la Recherche en Sciences Sociales 35 (1): 63-72.

ButLer, Judith. 1993. Bodies that Matter: On the Discursive Limits of “Sex”. Nueva York:
Routledge.

. 1999. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Nueva York: Rout-
ledge.

. 2004. Undoing Gender. Nueva York: Routledge.

CasteLLs, Manuel. 2010. The Information Age: Economy, Society, and Culture: The Rise of
the Network Society. Segunda edicién. Oxford: Blackwell Publishing Ltd.

CasTiLLo, Ana Luz er al. 2013. El valor econdmico de la Semana Santa en La Antigua
Guatemala. Guatemala: Editorial Cultura.

ConnNELL, Catherine. 2010. “Doing, Undoing, or Redoing Gender? Learning from the
Workplace Experiencies of Transpeople”. Gender and Society 24 (1): 31-55.

Douctas, Mary. 1966. Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo.
Nueva York: Routledge.

Driessen, Henk y Willi Jansen. 2013. “Staging Hyper-Masculinity on Maundy Thurs-
day: Christ of the Good Death, the Legion and Changing Gender Practices in
Spain”. Exchange 42 (1): 86-106.

FoGeLmaN, Patricia. 2006. “El culto mariano y las representaciones de lo femenino:
Recorrido historiogrifico y nuevas perspectivas de andlisis”. La Aljaba 10 (1):
175-188.

Harvey, David. 1989. The Condition of Posmodernity. Oxford: Basil Blackwell.

. 2004. “Space as a Key Word”. En Spaces of Neoliberalization: Towards a Theory of
Uneven, edicién de David Harvey, 93-118. Munich: Franz Steiner Verlag.

HOOKS, bell. [1990] 2015. “Homeplace (A Site of Resistance)”. En Yearning: Race, Gen-
der, and Cultural Politics, 41-50. Nueva York: Routledge.

. [1990] 2015. “Choosing the Margin as a Space of Radical Openness”. En Year-
ning: Race, Gender, and Cultural Politics, 223-235. Nueva York: Routledge.

Kong, Lily. 2005. “Religious Processions: Urban Politics and Poetics”. Temenos: Finnish
Journal of Religion 41 (2): 225-249.

LeresvrE, Henri. 1974. La production de lespace. Paris: Editions Anthropos.

152



“MI LUGAR ES CON MARIA, NO CON JESUS”

Low, Setha M. y Denise Lawrence-Zuaniga. 2001. “Locating Culture”. En The Anthro-
pology of Space and Place: Locating Culture, edicién de Setha M. Léw y Denise
Lawrence-Zuiga, 1-48. Oxford: Blackwell Publishing.

Lucones, Marfa. 1987. “Playfulness, “World’-Travelling, and Loving Perception”. Hypa-
tia 2 (2): 3-19.

LujAN MuKoz, Luis. 1982. Semana Santa tradicional en Guatemala. Guatemala: Servi-
prensa Centroamericana.

Massey, Doreen. 1994. “A Place Called Home?”. En Space, Place and Gender, Doreen
Massey, 157-173. Minedpolis: University of Minnesota Press.

. 2005. For Space. Londres: Sage.

Massgy, Doreen y John Allen (eds.). 1984. Geography Matters! A Reader. Cambridge:
Cambridge University Press.

MENDEZ SALINAS, Luis. 2017. “Lo que las imdgenes —y sus encuentros— dicen de noso-
tros”. Semana Santa 2017. Diario La Hora, 6 de abril.

Moncé, Beatriz. 2009. “Maternidad ritualizada: un andlisis desde la antropologia de
género”. Revista de Antropologia Iberoamericana (a1BR) 4 (3): 357-384.

Prarr-CZARNECKKA, Joanna. 2011. “From ‘Identity’ to ‘Belonging’ in Social Research:
Plurality, Social Boundaries, and the Politics of the Self”. En Emicidad, ciudada-
nia y pertenencia: pricticas, teoria y dimensiones espaciales, edicién de Sara Albiez,

Nelly Castro, Lara Jiissen y Eva Youkhana, 199-219. Madrid: Iberoamericana.

SunpstrROM, Ronald. 2003. “Race and Place: Social Space in the Production of Human
Kinds”. Philosophy & Geography 6(1): 83-95.

SETTON, Damidn y Joaquin Algranti. 2009. “Habitar las instituciones religiosas: corporei-
dad y espacio en el campo judaico y pentecostal en Buenos Aires”. ALTERIDADES
19 (38):77-94.

Soja, Edward W. 2000. Postmetropolis: Critical Studies of Cities and Regions. Oxford:
Blackwell.

Usico CALDERON, Mario Alfredo. 1995. “Historia de las cofradias de la Candelaria, espe-
cialmente la de Jestis Nazareno”. Tradiciones de Guatemala 44:107- 148.

Urquizd, Fernando. 2008. “Las nuevas formas y difusién del arte en el siglo xx en las
procesiones de Pasién en Guatemala”. Tesis de doctorado en Historia del Arte.
UNAM.

153





