
Península
vol. XIII, núm. 2

julio-diciembre de 2018
pp. 97-123

fecha de recepción: 29 de mayo de 2017
fecha de aceptación: 25 de noviembre de 2017

LA IMPORTANCIA DEL TUNK’UL EN EL 
RITUAL Y CANTO CEREMONIAL DEL 

CARNAVAL DE POMUCH, CAMPECHE. 
UN ESTUDIO INTERDISCIPLINARIO1

Francisca Zalaquett Rock2 

Juan Carrillo González3 

Giovani Balam Caamal4 

Olivier Le Guen5

Resumen

En este trabajo analizamos la presencia del tunk’ul en los festejos del 
Carnaval en Pomuch, Campeche. Además, efectuamos una descripción 
del ritual y un análisis del canto ceremonial en el cual el instrumento 
conforma un eslabón de primer orden. Nuestra aproximación, mediante 
fuentes etnológicas, históricas y lingüísticas, revela también la interre-
lación entre los diversos componentes espaciales, temporales y sociales 
imbricados en la ceremonia. Incluimos la transcripción y la traducción 
de esta plegaria, así como la grabación que permite comprender su 
ejecución.

Palabras clave: mayas, ritual, tunk’ul, tradición oral, Península de 
Yucatán. 

1  Una versión preliminar de este trabajo fue presentada en el encuentro del grupo de inves-
tigación gdri ritmo: Crear, destruir, transformar en Mesoamérica: Las modalidades de las acciones 
rituales y sus dimensiones temporales, 22-25 octubre de 2015, París, Francia.

2  Centro de Estudios Mayas (cem), Instituto de Investigaciones Filológicas (iifl), Universidad 
Nacional Autónoma de México (unam), panchaahau@hotmail.com.

3  Posdoctorado, iifl, Posgrado en Estudios Mesoamericanos, unam, areamaya@yahoo.com.
4  Posgrado en Estudios Mesoamericanos, unam, giovani.balam@gmail.com.
5  Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (ciesas), ompleg-

uen@gmail.com.



98

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

THE IMPORTANCE OF THE TUNK’UL IN THE 
RITUAL AND CEREMONIAL SINGING IN 

THE CARNIVAL OF POMUCH, CAMPECHE. 
AN INTERDISCIPLINARY STUDY

Abstract

In this study we analyze the importance of the presence of tunk’ul in  the 
carnival celebrations in Pomuch, Campeche. We describe the ritual and 
propose an analysis of the ceremonial chant in which this instrument 
plays a fundamental role. We detail the interrelation between the vari-
ous spatial, temporal and social components composing this ceremony 
using ethnological, historical and linguistic sources. We also include 
the transcription and translation of this ceremonial chant, as well as its 
recording, which allows us to understand its execution.

Keywords: Mayas, ritual, tunk’ul, oral tradition, Yucatan Peninsula.



99

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

En este trabajo analizamos la presencia del tunk’ul (instrumento sonoro de dos 
lengüetas elaborado de un tronco ahuecado) durante los festejos del Carnaval de 
Pomuch, así como su participación en el ritual y canto ceremonial (k’ay)6 llamado 
“¡Ay, dios! [Juanita] ”,7 el cual formaba parte de una secuencia de rituales propi-
ciatorios para agradecer a las entidades las lluvias y buenas cosechas. Los carna-
vales tienen su origen en las fiestas paganas romanas, las cuales coincidían con 
la finalización de los trabajos agrícolas de preparación de tierras, pero durante la 
cristianización, las fechas de estos festejos se modificaron para celebrarse como 
las conocemos actualmente, vinculadas con la Semana Santa. Así, las fechas del 
carnaval y de la realización del rito y del canto en Pomuch varían entre los meses 
de enero o febrero, dependiendo del inicio de la cuaresma católica.

Desde tiempos prehispánicos, el tunk’ul se ha vinculado a diversas prácticas ritua-
les entre los mayas, logró trascender los embates de la Conquista y la censura de la 
época colonial, pero en la actualidad se ha dejado de utilizar con este fin, debido 
sobre todo a la falta de especialistas en su ejecución. Por ello, creemos indispensable 
estudiar su presencia durante el Carnaval de Pomuch, en especial porque todavía 
existen el canto, el ritual y los músicos que nos pueden dar indicios clave sobre su 
interrelación, lo que permite efectuar un análisis más completo para comprender 
las variantes sociales, lingüísticas y sonoras. Como explica Roger Juárez, originario 
de Ticul, los tunk’ules y las sonajas se relacionan con los ritos agrícolas o milperos. 
Como estas últimas tienen sonidos de cascabel y se asemejan al de la lluvia, sirven 
para “llamar las aguas” y se usan cuando comienzan o terminan algunas canciones,8 
a lo que Tuz agrega que el tunk’ul es un instrumento que llama a los truenos, 
mientras que el caracol “abre las nubes para que caiga la lluvia” (Tuz Chi 2013b, 
210-213). También está presente el tunk’ul en rituales como el jéets’ méek’.9

El tunk’ul como instrumento

El tunk’ul se fabrica a partir “del corazón de un árbol” o chulúul (en el caso del 
tunk’ul de Pomuch fue a partir de un árbol de mora),10 por ello, la porción del 

6  Según el Diccionario Cordemex, k’ay se puede traducir como “canción”, pero también significa 
“música, poesía, gorjeo, pregón y amonestación de matrimonio” (Barrera Vásquez 1980, 391). 

7  Los músicos Fernando Pool y Miguel Tun, de Pomuch, todavía cantan la primera parte del 
canto, la segunda la están aprendiendo, la tercera se la está enseñando un anciano de su comunidad 
que todavía la recuerda, pero la cuarta parte no se conservó. Existen otros cantos corridos llamados 
Ay dios… que se siguen interpretando en la localidad. Una versión escrita por don Pablo Novelo en 
junio de 1906 y copiada por Tuz Chi, puede consultarse en la revista K’a’ajsaj (2013a, 4). Esta ver-
sión tiene aspectos similares aunque es de naturaleza distinta y se trata de un tipo de saka’ u ofrenda 
de atole en la milpa.

8  Entrevista a Roger Juárez, Ticul, Yucatán, 2013. 
9  Ritual en el que se pone al bebé a un costado del padrino y madrina, donde se piden bendi-

ciones para el nuevo integrante de la familia. 
10  Los músicos de Ticul nos señalaron que el tunk’ul también se puede elaborar de otros árboles 

como el zapote, el siricote, el granadillo, el aguacate de montaña y el chakté. Se corta y se deja secar; 



100

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

tronco que se emplea para su elaboración es cuidadosamente escogida y se deja 
secar por varios años antes de ser trabajada. El instrumento se compone de una 
sección superior que presenta dos incisiones longitudinales y una transversal, 
que forman sus alas o lengüetas, mientras la parte posterior contiene un área 
de calado interno, ya sea rectangular o semicircular, que conforma la cámara de 
resonancia (figura 1).

Figura 1. Vista aérea de un tunk’ul, donde se muestran los nombres  
en maya de cada sección que compone el instrumento

U paach, “su espalda”
o “la parte de atrás” U joolilo’ob,

“sus huecos”

Utseel, “el lado”

Las lengüetas se nombran
de acuerdo con los sonidos:
kóoch, “ancho, grave”

Las lengüetas se nombran
de acuerdo con los sonidos:
bek’ech, “estrecho, agudo”

Las técnicas de manufactura de este instrumento presentan asimismo nota-
bles continuidades que nos permiten dilucidar la importancia de sus elementos 
estructurales y la amplitud de sus tonalidades.11 Se sabe que en gran parte de las 
poblaciones mayas peninsulares, la elaboración del tunk’ul estaba a cargo de la 
persona que realizaba los distintos “sones” o piezas musicales (Carrillo, Zalaquett 
y Sotelo 2014, 116, 117, 118). Sin embargo, las evidencias más recientes prove-
nientes de la zona oriental de Yucatán, indican que “la persona que lo cargaba 
tenía el derecho de ser el líder de los tunk’ulo’ob y tenerlos en su poder y tocarlos, 
[y] el que los elaboraba no era el encargado, porque se recompensaba su trabajo 

a veces se usa el tronco ya caído, se van golpeando para identificar los más propicios para cortarlos 
y tocarlos. El árbol de aguacate, cuando crece, se hace hueco y se va golpeando y se seleccionan los 
mejores lugares para cortarlo. Entrevista con Roger Juárez, Ticul, Yucatán, febrero 2011 (Carrillo, 
Zalaquett y Sotelo 2014, 113, 116).

11  Un estudio detallado de las características organológicas del tunk’ul y sus diversas variaciones 
tonales puede consultarse en Carrillo, Zalaquet y Sotelo (2014, 112-142). 



101

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

con maíz, que solamente tenía el derecho de tocarlo si lo cargaba y lo llevaba a 
donde se iba a tocar en un evento”.12 Así, el encargado del tunk’ul podía recibir el 
título de kuuch paach o kuuch tunk’ul. Literalmente, ambas convenciones develan 
la importancia en el cuidado del instrumento, tal como puede colegirse a través 
de la voz maya kuuch, “cargar con mecapal”, que también se refiere al “cargo” 
en un sentido metafórico que alude a la función de cuidar o estar encargado 
de algo; por su parte, paach enfatiza la posición dorsal que corresponde a dicha 
actividad. Tenemos entonces que kuuch paach puede interpretarse como “aquel 
que carga algo con la espalda”, mientras que una acepción similar, kuuch tunk’ul, 
se refiere a “aquel que carga o resguarda el instrumento musical”.13 Otros datos 
provenientes de Kanxoc, Tixhualactún, San Francisco Tinum (Yucatán) y San Sil-
verio (Quintana Roo) indican que el ejecutante no es necesariamente la persona 
que elabora el instrumento. En efecto, es la persona responsable de escoger los 
troncos, sin embargo, el mejor j pol(aj) che’, o tallador de madera, del pueblo se 
encarga de su confección bajo la dirección del “tañedor” o músico ejecutante, 
para que la generación de su sonido sea la adecuada (un proceso que asimismo se 
avizora entre los mayas de la porción occidental de la Península, en Campeche). 
Los músicos poseen una predisposición o un tipo de “don” especial para tocar 
el tunk’ul. En este mismo sentido, una parte fundamental de la sabiduría que 
concierne a la selección de los elementos que se emplean para la elaboración del 
instrumento proviene de revelaciones oníricas. Por ello, los mayas saben cuándo 
y dónde se debe cortar el tronco, es decir, “saben cuál es el sonido apropiado” 
de cada árbol. Al parecer, pueden escoger troncos ahuecados que cuentan con 
un mejor sonido. En este orden de ideas es posible señalar que los instrumentos 
musicales también se heredan y, con ellos, el conocimiento necesario para su 
elaboración.14 Al término de su labor, el artesano era recompensado con el pago 
de una cantidad referida como junmúut que equivalía a cuatro kilos de maíz 
( junmúut xi’im). 

Origen y términos claves asociados con el tunk’ul

El término en maya yucateco tunk’ul 15 está compuesto por dos raíces: tun, “piedra” 
(también tuunich en maya) y k’ul, “sagrado”, lo cual hace que tunk’ul se pueda 
traducir o entender como “piedra sagrada”. Este nombre de “piedra” lo encontra-

12  Entrevista a Sara Canché, San Francisco Tinum, Yucatán, 26 de enero de 2016.
13  Entrevista a Sara Canché, San Francisco Tinum, Yucatán, 26 de enero de 2016; Barrera Vás-

quez 1980, 343, 615. 
14  Entrevista a Sara Canché, Tinum, Yucatán, 26 de enero de 2016; Barrera Vásquez 1980, 343, 

615.
15  Encontramos la forma t’unkul en el Calepino de Motul (1577) y el Vocabulario de 

Viena (Barrera Vásquez 1980, 845) con la definición de “tambor”, “atabal”. Sin embargo, es pro-
bable que esta variación corresponda a un tipo de metátesis (de carácter local) si consideramos la 
homogeneidad en las lenguas mayas.



102

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

mos en varias otras lenguas mayas con el mismo cognado tun: en chorti tenemos  
expresiones como ja’ats’ tuun “el golpe del tambor (lit. de la piedra)”, así como 
varias expresiones con la misma raíz que refiere al tambor (Wisdom 1950, 56). 
De igual manera, encontramos a tun o tunqul como “tambor”, en k’iche’ (véase 
Christenson, en línea),16 xhtun en mam y tun en kakchiquel (Kaufman 2003, 751).

Sin embargo ¿cómo explicar la aparente paradoja entre el nombre tunk’ul o 
“piedra sagrada” y el instrumento de madera? Los mismos hablantes explican este 
hecho a través de una historia de origen que cuenta Miguel Tun de Pomuch:

Lelo’ leti’e’ jach u ma’alobil le máako’ob je’elo’, tumen leti’o’ob yáax fomentaartej, 
tumeen le tunk’ulo’ ku ya’alale’ kaxtbi meeta’anik pero te bin bino’ob te k’áaxo’ ka’ 
tu kaxto’ob le tunk’ulo’… pero le tunk’ulo’ ma bin de che’i’ sinoke de tuunich […] 
jaa de tuunich […] le beetik ku ya’alal tuun […] tunk’ul […] de tunich ka’a p’ u 
tsikbalko’ob… entonses ka bin tu yotaj bin u yéenso’ob bine’, ka tu pots’k’abto’ob 
bine’ ka pajchaji’[…] pa’achaj le tunk’ulo’… entonses ka’ tu tukulto’ob bin le máako’ 
[…] “ba’an ko’on a’al ti’ ak taata, ts’o’ok a pa’ik le ba’ala’[…] ba’an ko’on a’al ti’… 
ba’ax ko’on bíis yilej, ba’ax ko’on beetej? ko’ox polik jum’p’éel de che’i’” […] komo tu 
yilo’ob bix u formaile’, ka’ tu beeto’ob bin dee che’… tun bisik le tunk’ul orijinal ku 
ya’alalo’ […] pero ma’ beychaji’ ma’ tu lograrto’obi’ […] tu pajo’ob de tuunich… de 
tuunich le tunk’ulo’.17

Notamos en el discurso el uso a menudo del evidencial bin, “dice(n) que”, el 
cual remite a una fuente de conocimiento de segunda mano (es decir que alguien 
se lo dijo, probablemente gente de la comunidad o familiares), denotada por una 
persona o conocido de confianza, misma que permite legitimar esta historia (ver 
Le Guen 2018).

Debido a lo anterior, podríamos plantear que este relato se fundamenta en 
un hecho acontecido o que, incluso, conforma una justificación a posteriori que 
articula dentro de sí el nombre de este instrumento. En esa línea es interesante la 
mención clave del señor Miguel Tun: “es por eso que se llama piedra”. Este tipo 
de mitos, que suelen explicar los nombres de animales, artefactos y gritos de 
animales, son muy comunes entre los mayas y otros grupos culturales. De hecho, 
estos mitos facilitan el proceso de memorización y aprehensión del mundo desde 
la infancia. Siguiendo una lógica similar, la raíz k’ul también alude a “un objeto 
divido en dos”, y no es casualidad que don Luis Balam, hablante nativo y j meen 

16  http://www.famsi.org/mayawriting/dictionary/christenson. 
17  “Ellos eran los señores sabios porque son quienes lo fomentaron, porque se dice que el tunk’ul 

sólo lo encontraron en el monte, pero que el tunk’ul no era de madera sino de piedra, por eso se le 
dice tunk’ul, así lo cuentan. Entonces cuando intentaron de bajarlo de las ruinas y lo soltaron, se 
cayó y se rompió. Entonces pensó uno de los señores así: que es lo que le vamos a decir a nuestro 
padre, ya rompimos esto; qué vamos a hacer, qué vamos a llevarle para que vea, qué haremos, 
vamos a tallar uno de madera. Como vieron la forma, hicieron uno de madera. Estaban llevando 
el tunk’ul original, pero no lo lograron. Rompieron el tunk’ul original, rompieron el de piedra”. 
Entrevista a Miguel Tun, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre del 2016.



103

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

(especialista ritual) de San Francisco Tinum (Yuc.) nos explique que tunk’ul signi-
fica “piedra dividida”. Si bien se trata otra vez de una etimología popular, es inte-
resante que describa a la vez la forma del instrumento y no cancele el significado 
homofónico de k’ul como “sagrado”.

Un elemento clave a destacar es que en Pomuch, el tunk’ul recibe además el 
nombre de pochob che’ (Tuz Chi 2012, 118; Miguel Tun, comunicación personal), 
lo cual nos permitió comprender varios aspectos que se citan en el canto y se 
efectúan durante el ritual.

Según algunas fuentes coloniales, pocho’ o pochob se describe como “baile 
vedado, mitotada de indios con sus tunkules”, y un baile de origen prehispá-
nico de este mismo nombre se ejecuta hasta hoy en día en Tenosique, Tabasco. 
El pochob se danzó al unísono con el canto hasta la segunda década del siglo xx 
en Tinum, Campeche (Barrera Vázquez 1980, 660), y a este respecto, Edmonson 
y Bricker (1985, 49-50) además explican que en el acto 19 de las Ceremonias del 
Katun, el May y el Baktun eran siempre farsas. Un número de éstas se encuentran 
en los diccionarios del siglo xvi: Boox, Hatz’-lam Che, Hech, Pepem, Tzublal, 
Zabanil, Machlan Kab Okot; algunas fueron prohibidas posiblemente por la 
Iglesia: Maax Okot (ma’ax ook’ot, “la danza del mono”), Booyal Che (bo’oyal che’, 
“el árbol sombreado”) y Pochob (“deseo”). En la Declaración de Marcos Uc, de 
1674, se relata que el tunk’ul se utilizaba para “amenizar” las ceremonias noctur-
nas de petición de lluvia, en las que asimismo se realizaban las danzas del pocho’ 
y el Ts’ulam, las cuales servían para hacer “reverencia a las deidades o pawajtun, 
que son de las lluvias o vientos”.18 En este sentido, en su libro Costumbres de las 
indias de Yucatán, de 1846, Hernández relata que el Kuch, el Tich y el Pochob 
correspondían a ciertas “prácticas supersticiosas” que los indios conservaban en 
boga desde antes de la Conquista. Unas décadas después, Brasseur de Bourbourg 
(1862, 11) asevera que “le Pochob était la danse des amants et des fiancés” y que 
“elle est encore en usage et se danse avec beaucoup de vivacité”, pero dónde la 
presenció, o cuáles fueron sus fuentes de información son un completo enigma. 
Si el nombre pochob está referido —como aseguran algunos— a una raíz yucateca 
que significa “desear” eróticamente, es algo que no se ha podido confirmar en 
los vocabularios consultados. En yucateco, la raíz poch significa “goloso que tiene 
hambre”, sin embargo, puede llegar a tener un significado de deseo sexual en 
ciertos contextos. Junto con el sufijo –vb, un instrumental en maya yucateco, 
hace que el significado de poch-ob fuese entonces “la cosa que hace desear (algo/
alguien a uno)”, lo cual efectivamente podría ser el propósito del canto, compren-
diéndolo como el instrumento del deseo. 

El pochob además podría relacionarse con los ritos del año nuevo en los que 
se quebraban todos los utensilios domésticos y durante los cuales los “insaciables 

18  Véase Carrillo 2012, 130-132. Archivo General de la Nación (en adelante agn), Inquisición, 
vol. 629, exp. 4. Declaración de Marcos Uc, Mérida, 1674. 



104

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

comilones” —o patrones del año viejo— abandonaban su “carga” (Acuña 1978, 
55). Esta asociación de dicha danza con los ritos de año nuevo bien podría 
relacionarse con la introducción y celebración del carnaval que, como expli-
camos en un comienzo, en sus orígenes tuvo que ver con ritos agrícolas de 
renovación (Pérez Suárez 1994, 249). En esta línea argumentativa, Juan de la 
Cabada (1899-1986), escritor nacido en San Francisco, Campeche, en su obra 
“Incidentes melódicos del mundo irracional”, publicada en 1944, hace alusión 
a Pochob19 como “fiesta del hambre o deseo: de los hambrientos o deseosos. 
Carnaval”. Narra que uno de sus personajes, llamado Don Zopilote, es recibido 
en medio de un gran festejo, la celebración del carnaval y el baile del Pochob, 
por los habitantes de U-cajbaalché (ukaaj ba’al-che’, lit. “el pueblo de las cosas del 
monte, es decir los animales”), que —según señala— podríamos traducir como 
“animaletania”, esto es, “capital, ciudad o pueblo de las cosas de madera-irracio-
nal o animales”.

Por todo lo anterior, se podría proponer que en este caso se le nombra pochob 
che’ al tunk’ul en Pomuch cuando se encuentra relacionado con estos rituales efec-
tuados en vísperas y durante el carnaval. Cabe destacar y profundizar en el análisis 
que efectuamos a continuación, la relación entre la temática del canto y el ritual 
con el “baile de los novios” o del “deseo”, que fue posiblemente censurado por 
los sacerdotes; como lo indica el oidor y representante real Tomás López Medel, 
en cuyas ordenanzas mandó “que los indios no tocasen atambor, toponobuzles, 
o tunkules de noche, y si por festejarse le tocasen de día, no fuese mientras misa 
ni sermón, ni usasen de insignias antiguas para sus bailes ni cantares, sino lo 
que los padres les enseñasen” (Ordenanzas de Tomás López Medel, en López de 
Cogolludo, 1668, libro V, cap. XIX: 305).

El tunk’ul y el canto durante la ceremonia  
en vísperas del Carnaval en Pomuch 

Para comprender el papel que tenía el tunk’ul en estos rituales y reconstruir la 
ceremonia relacionada con el canto ceremonial, el cual fue grabado en 1978,20 
se efectuaron entrevistas formales a Jorge Pool, el actual custodio de un antiguo 
tunk’ul en Pomuch, a Fernando Pool y Miguel Tun, actuales músicos que tocan 

19  En Dzitbalché, durante el carnaval salen unas comparsas formadas por hombres de todas 
las edades llamadas pochobes. La gente explica que son para espantar el mal, se visten de mujeres 
y asustan a la gente mientras pasan de casa en casa bailando (Quintal, Medina et al. 2015, 299). 

20  Agradecemos a Alejandro Néstor Méndez y a Ángel Agustín Pimentel que nos hayan compar-
tido la grabación de este canto, efectuada por la Unidad de Etnomusicología del Archivo etnográfico 
audiovisual, del Instituto Nacional Indigenista. Ángel Agustín Pimentel Díaz, Alejandro Néstor 
Méndez Rojas y J. Jesús Herrera Pimentel se encargaron de la investigación de campo, las trans-
cripciones musicales, el contenido y las notas del fonograma. La grabación de campo fue hecha por 
Rodolfo Sánchez Alvarado. Cabe señalar que la transcripción que presentamos es diferente a la que 
ellos realizaron.



105

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

respectivamente el tunk’ul y la “filarmónica” (armónica), así como a Francisco 
Ávila, quien fue maestro de la escuela primaria de esa localidad.

Los testimonios anteriormente referidos indican que los preparativos del ritual 
daban comienzo cuando los oficiantes se reunían en el solar de la casa de Máximo 
Poot, quien se encargaba de resguardar el tunk’ul y también era el sacristán. Ahí se 
desenterraba el instrumento, se prendía tabaco y brasas de carbón para incinerar 
el copal, y antes de utilizarlo: 

le hacían una ceremonia, que le quitaban el forro que traía, que la gente iba a cantar 
y a bailar a la casa donde estaba el tunk’ul, y al tunk’ul le echaban balché, y lo embria-
gaban, y aquí en los hoyitos que trae [donde comienzan a formarse las alas], le ponían 
unos cigarros y los prendían para que fumara.21 De hecho, aquí todavía trae el resto 
del cigarro, nunca se le ha quitado, dicen que eso es para que el tunk’ul pueda cantar 
bien, para afinarle la voz con el trago22 y los cigarros.23

Fernando Pool explica que una vez finalizados estos preparativos, se hacía 
sonar el caracol, lo que marcaba el inicio del ritual; en estos casos se utilizaban 
dos, uno grande, de sonido grave, y otro de menor tamaño, que emitía un tono 
más agudo, e inmediatamente el encargado del canto expresaba en voz alta la 
frase “¡yáawatej paale’ex yuu!”, y al unísono comenzaba el canto, mientras los 
demás participantes escarbaban la tierra e “iban tirando el trago, el ron y todo 
mientras que un anciano vestido de viuda y más hombres iban como mujeres 
con su rebozo y su hipil danzaban”, formando un círculo en el lugar que ante-
riormente fue utilizado para resguardar el tunk’ul, mismo que cobra vida después 
de su letargo anual.24 Agrega que en la actualidad “cuando este instrumento sale, 
el Carnaval ya va a empezar, faltan unos 8 o 15 días, entonces la gente está acos-
tumbrada cuando llegue este momento”.

21  Las ofrendas de tabaco en las intersecciones del tunk’ul podrían estar relacionadas con los 
puntos cardinales, que en este caso representan el sucesivo andar del tunk’ul por los diversos rumbos 
que conforman la traza del pueblo de Pomuch. Las evidencias documentales de la época colo-
nial indican que los cigarrillos de tabaco elaborados con ujolo’och nal, es decir, con hojas secas de 
mazorca de maíz, se ofrendaban durante las ceremonias agrícolas. agn, Inquisición, vol. 1256, exp. 
1. Declaración de Tiburcio Montero, Hunucmá, 7 de noviembre de 1786.

22  Tanto el “trago” como el tabaco servían para modular la entonación del instrumento. 
Este insumo ritual se producía y resguardaba a pesar de las prohibiciones de la Corona, los gober-
nadores y alcaldes, debido a la vinculación que dichos elementos tenían con la producción del 
denominado “vino de la tierra” o balche’, también conocido con el nombre de “pitarrilla”. El balche’ 
era un importante catártico que se implementaba en el ámbito de los ritos curativos, las ceremonias 
de purificación de las tierras de cultivo y de primicias, es decir, se ofrendaba en agradecimiento a las 
primeras cosechas. El aguardiente puede llamarse x book’, en el sur de Yucatán, y chak pool, “cabeza/
tapa roja”, en la zona oriente, esta bebida es asimismo referida como anís o “licor de caña”.

23  Entrevista a Jorge Pool realizada en Pomuch, Campeche, 22 de agosto de 2011. 
24  Entrevista a Fernando Pool, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre de 2016; entrevista a 

Francisco Ávila Pérez, Mérida, 7 de octubre de 2015. 



106

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

El instrumento se lleva en procesión por todo el pueblo,25 “se le pone un 
mecapal y se le amarra con una soga”, mientras una persona lo lleva a cuestas 
y otra lo ejecuta “se le dejan libres los hoyitos donde sale el sonido, se le lleva 
levantado […] y se toca con las baquetas verdes, las de guano,26 no con baquetas 
normales cubiertas, [por eso] cuando lo llevan levantado y se toca se escucha 
más”. Su sonido engalana todo el cortejo al tiempo que “va llamando a la gente”. 
Debido a ello, los habitantes de Pomuch señalan que “si hay una piedra, y hay 
un banquillo, sí llega el tunk’ul a mi casa… ahí se sientan los músicos y te can-
tan”. Cuando la procesión finalmente arriba, los oficiantes piden la aprobación 
al nojoch taata para tocar, ya sea en el interior del aposento o en el área exterior, 
todo depende de “donde les den permiso los dueños de la vivienda”.27 

Este rito marca el inicio del carnaval, “la fiesta del Dios Momo,28 el diablo 
que ya empezó”, y por esta razón se toca música y se baila en todo el pueblo. 
Durante esta festividad el tunk’ul continúa recorriendo las calles, debido a que 
también se utiliza para amenizar al menos una docena de jaranas (entre ellas la 
de “Cabeza de cochino”). De manera posterior, al perfilarse el ocaso del carnaval, 
“ya el día de la pintadera también tiene que participar el tunk’ul”, sale finalmente 
en procesión la “viuda del pueblo”;29 quien “carga a Juan Carnaval,30 la siguen los 
músicos que van tocando el tunk’ul, y a Juan Carnaval lo tienen cargado, porque 
supuestamente ya murió. La viuda camina mientra llora: “‘¡ay me mataron a mi 
marido, ya mataron a mi marido!, ¿cómo voy a comer?’. Entonces, empieza a 
andar la viuda de casa en casa y comienza a pedir dinero”.31

En los respectivos domicilios en los que se hace esta petición, las mujeres repi-
ten la frase “te doy dinero, pero si bailas o tocas con tu tunk’ul […] y empieza 
el tunk’ul a tocar, y empieza a bailar la viuda”, y al finalizar esta danza le regalan 
“sus centavitos y lo ponen en una lata, y entonces recorren todo lo que es el 

25  En la comunidad de Tihosuco, Quintana Roo, durante la celebración del santo “niño Jesús”, 
también se toca el tunk’ul durante la procesión. El músico carga el instrumento con un mecapal, 
súum o x tanta’ y, mientras recorren casa por casa todo el pueblo, cuelga en los hombros el instru-
mento con un mecapal y lo toca de frente.

26  La palma de guano (Sabal spp., Arecaceae), ha sido un importante recurso vegetal de uso 
múltiple para los yucatecos.

27  Entrevista a Fernando Pool, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre de 2016. 
28  El Dios Momo deriva del griego Mômos, “burla”, “culpa”. Era en la mitología griega la per-

sonificación del sarcasmo, las burlas, chistes, bromas y la locura. Se encargaba de corregir con sus 
críticas a los hombres y a los dioses. En varias ciudades hispanohablantes se le rinde homenaje en 
los carnavales y adquiere bastante protagonismo, y la gente por esta razón se disfraza y hace bromas 
en lugares públicos durante estos festejos. Los carnavales fueron concebidos como un periodo de 
excesos permitido antes de la abstinencia en la Cuaresma.

29  Es importante notar que la Juana del canto (que se analiza más adelante) es considerada 
como la viuda de Juan Carnaval.

30  Se trata de un muñeco elaborado con ropas viejas, zapatos, pañuelos, sombrero y algunos 
explosivos (sus cenizas se llevan a la iglesia y en la cruz al otro día).

31  Entrevista a Fernando Pool, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre de 2016. 



107

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

pueblo.32 Ya como a las 4 o 5 de la tarde entra la viuda en el salón, una vez 
que se quede en el salón ya estuvo, ya a las 12 queman a Juan Carnaval, y en el 
miércoles de ceniza se entierra otra vez el instrumento, [porque] ya la fiesta del 
dios Momo, del diablo, dicen que ya terminó, entonces, se vuelve a hacer el rito 
así como se escuchó, y se vuelve a escarbar la tierra”, y así el tunk’ul se vuelve a 
depositar en su lugar.33 “Antes de enterrarlo le quemas el cigarro y el incienso, y 
se los pasas a todos, y si tú vas y sacas el tunk’ul, cargas el aire, por eso cuando lo 
estás enterrando y cuando lo vayas a abrir tienes que hacer un rito, o si no cargas 
el aire, porque al sacarlo bajo la tierra tiene un aire; pero con el paso del tiempo 
ya no lo enterramos”. Don Fernando explica que “los antiguos” que estaban 
encargados de tocar el tunk’ul eran campesinos y se morían por accidentes en las 
montañas o los atropellaban, y por tal motivo necesitaban un ritual llamado k’ex 
(lit. “cambio, remplazo”), y así ofrecían algo a cambio. Indicó también que si 
no prendían su veladora o no hacían bien su ritual podían salir perjudicados, y 
era “gracias a Dios que ahorita estamos todos vivos. Si no se toca bien el tunk’ul, 
se pueden cargar aires malos también, pero le echamos ganas y por eso no nos 
pasa nada”.

Es de importancia notar que el tunk’ul es para los mayas un objeto sagrado, 
es decir, con mucho poder y, por lo tanto, peligroso (además del hecho de 
que proviene de vestigios arqueológicos, lugares muy cargados de aires malos 
y considerados peligrosos para lo humanos). Al respecto, comenta justamente 
Don Fernando Pool que el canto “comienzan con ‘¡Ay Dios!’, porque todas las 
canciones, aunque sea del mal pero tiene que ir al Dios […] Aunque el tunk’ul es 
del mal, pero siempre está con Dios”.34

Con los antecedentes citados pasaremos a la propuesta del análisis del canto 
ceremonial en el que está presente el tunk’ul, para así comprender el conjunto de 
elementos que se interrelacionan en este ritual, y así proponer algunas interpreta-
ciones sobre su contenido y profundidad histórica.

Análisis lingüístico del canto, su profundidad histórica,  
así como su relación con el ritual y el tunk’ul 

La grabación de este canto data de 1978, siendo Máximo Poot quien lo inter-
preta. Al ser de índole responsorial están encabezados por una persona masculina 
o aj kuuch (“líder o encargado de la ceremonia”), es decir, un conocedor que 
funge como oficiante del canto y que, en este caso, era también el sacristán de la 
Iglesia, elemento importante a recalcar, ya que será nombrado en el canto.35

32  Los donativos recaudados son utilizados para la compra de los insumos necesarios para la 
celebración de los ritos y la elaboración de bebidas y viandas especiales para la ocasión. 

33  Entrevista a Fernando Pool, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre de 2016. 
34  Entrevista a Fernando Pool, Pomuch, Campeche, 17 de septiembre de 2016.
35  Esto quiere decir que el rezador no tenía que ser necesariamente j meen (especialista ritual).



108

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

El canto “¡Aay Dios (Juanita)!” es la primera de cuatro partes que componían 
el canto en su totalidad. Este canto contiene una estructura rígida que se vislum-
bra a través de los distintos niveles que permiten delimitar sus secciones.

Cada unidad de esta parte empieza con un preludio de una frase que se repite 
al final: yáawatej paale’ex yuu:: “Grítenlo niños yuu:::”, e incita a los participantes 
a repetir cada estrofa cantada por el cantante principal. 

El canto se compone de 16 estrofas delimitadas cada una por la interjección 
¡Aay Dyoos!, “¡Ay Dios!” (de la cual saca su título). Esta expresión se dirige a Dios, 
pero es más bien una lamentación utilizada como efecto retórico y dramático. 
Al final de cada estrofa, el cantante termina su canto con la expresión xan walo’ 
láak’éen, la cual decidimos traducir de forma literal como “también ¿será? ustedes 
hermano(s)”. Si bien el sentido en maya es entendible, no hay traducción sencilla 
al español. La partícula xan, “también”, apunta a lo que se mencionó en esta 
estrofa del canto (así como “y esto también”) y está ausente en ciertas estrofas. 
La partícula dubitativa wal- con el deíctico terminal distal –o’ remite al hecho 
de que el contenido de la estrofa refleja una posibilidad que los participantes 
deben validar. Esta partícula es de hecho muy común en los discursos rituales 
(ver Vapnarsky, en prensa). Seguidamente, la parte final se dirige al público, aquí 
referido como láak’, “hermano(s)”, y llamados con el vocativo –éen que encontra-
mos varias veces en el canto y que es también típico de los discursos rituales para 
dirigirse a entidades sobrenaturales. Una posible traducción que podría conllevar 
el sentido de esta expresión podría ser: “y ustedes hermanos ¿qué opinan de eso?”. 

Notamos también otras partes recurrentes que puntúan el canto, tales como 
tin chéen t’aan, “así digo”, o walo’ Yum, “tal vez ¡Señor!” (equivalente a la interjec-
ción “¡Ay Dios!”), que no agregan significado al contenido de cada estrofa, sino 
que se trata de un acto ilocutivo que relaciona el hablante y los interlocutores y 
fungen como un marco dentro del cual se desarrolla cada estrofa. La comparación 
con la versión del canto de 1906 (Tuz Chi 2013a) es muy interesante al respecto, 
porque si bien el contenido del canto cambia y su naturaleza es muy distinta, 
tenemos las mismas expresiones que forman el marco del canto.

El texto está organizado como en los textos de literatura oral del mundo 
(Fox 2014) y más específicamente del mundo maya (Monod Becquelin y Bec-
quey 2008) en paralelismos.36 Precisamente, tenemos siempre una parte estable 
que se repite de igual forma (aun cuando pueda ser omitida) y otra parte que 
varía respecto de la estable. Por ejemplo, citamos una parte en paralelismo de la 
estrofa 3 del canto en (1): 

(1) Ejemplo de paralelismo de la estrofa 3 (ver anexo)

mix tumeen tun inláak’ech walo’ Yum
no es porque eres entonces mi hermana, ¡Señor!, 

36  La figura del paralelismo se define como una repetición con cierta modificación.



109

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

mix tumeen tun inko’olelech xan walo’ Yum
tampoco porque entonces eres mujer ¡Señor!

Los fragmentos subrayados son las partes estables, y los que están en negritas 
son los que están en paralelo y que se tienen que entender una respecto a la otra. 
En este caso se trata de una oposición: se le pregunta a la muchacha si es una 
hermana o una mujer, es decir una posible novia. De hecho, las mismas palabras 
aparecen en paralelo en la estrofa anterior (2) y sugieren la misma oposición. 
Los paralelismos pueden poner en énfasis partes (que a veces no se limitan sola-
mente a palabras) como opuestas, complementarias o disfrasismos (partes de una 
misma idea). 

El canto es sin duda un texto híbrido, y eso se detecta en varios niveles. En pri-
mer lugar, podemos apartar tres historias o líneas narrativas distintas. La primera 
se relaciona con la fiesta, precisamente el Carnaval de Pomuch, en las estrofas 1, 
5, 6, 7, 13, 14 y 15. Aquí tenemos referencias explícitas a los músicos. La segunda 
línea narrativa trata de la historia entre un muchacho y una muchacha, que tiene 
que ver con un casamiento, la cual se desarrolla en las estrofas 2, 3, 9, 10, 11, 
12 y 16. Sin embargo, estas dos líneas están interrelacionadas, ya que el canto de 
los enamorados se desarrolla en el pueblo de Pomuch y guarda relación con las 
viudas que salen durante el carnaval y la quema de Juan Carnaval. 

Finalmente, tenemos una evidente inserción de dos estrofas relacionadas con 
el Sacristán Mayor, en las estrofas 4 y 8. Estas dos estrofas, tratan de un tema 
diferente y tienen un estilo distinto: sin paralelismos, y con un vocabulario clara-
mente identificable como “maya reducido”37 (Hanks 2010).

Considerando el contenido del texto por líneas narrativas y su interrelación, 
encontramos que la primera trata de la fiesta, del carnaval y de los músicos en 
el pueblo de Pomuch. En la primera estrofa se hace una llamada a yum, “señor, 
Dios”, y ko’olel, “dama, Virgen (católica)”. Ambas palabras se encuentran en para-
lelo. Este tipo de apertura y llamada es muy común en textos rituales (véase Vap-
narsky 2010). En la misma estrofa tenemos una mención muy clara a la iglesia, 
descrita como tujool utaanaj ek taata, “la entrada de la casa de Nuestro Señor”, 
que en la versión de 1906 (Tuz Chi 2013a, 4) se menciona de forma más obvia 
como te’ tu jool u saanto iglesia Po’omuch, “allí en la entrada de la santa iglesia 
de Pomuch”. En la estrofa 5 se menciona otra vez la iglesia, ahora con las raíces 
kil, “tonar”, y áam, “temblar”, que se encuentran en paralelismo complementario 
con kilbalnak, áambalnak “que truene, que tiemble”38 y refiere (posiblemente) 

37  Se trata de un maya modificado por los franciscanos junto con hablantes de maya yucateco 
como herramienta para evangelizar a los mayas.

38  Estás dos palabras se basan en la misma composición morfológica y, por lo tanto, se pue-
den considerar paralelas. Se trata de las raíces kil, “rayo, trueno/tronar”, y am, “temblar”, que son 
sinónimas y muchas veces usadas en paralelismo, refiriéndose al trueno o a la lluvia fuerte, las dos 
remiten tanto al sonido como al evento visual. A las dos raíces se le agrega el sufijo expresivo –bal, 



110

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

al sonido de la fiesta y la música que se dirige hacia la iglesia. De hecho, en la 
estrofa 6 se mencionan la piedra y el banquillo, dos elementos indispensables para 
que toquen los músicos: la piedra es usa para disponer el tunk’ul y el banquillo 
para que se sienten los músicos (ver figura 2). 

Figura 2: Don Fernando Pool y Miguel Tun  
tocando el tunk’ul y la “filarmónica”

Nótese las baquetas de guano y los palos que se encuentran 
en la base del tunk’ul, mismos que permiten una apertura 

para la salida del sonido. Fotografía de Juan Carrillo.

En el canto se menciona que la música procura ki’imak óolal, “alegría”, y atrae 
a los “angelitos”, quienes pueden ser varias cosas. Si bien pueden ser los ángeles 
católicos, también los mayas actuales llaman a los recién nacidos áangeles, remi-
tiendo a su carácter de no-pecadores, es decir todavía no humanos. Menciona sin 
embargo el señor Fernando Pool que se trata de los aluxes (tipo de duende maya), 
y alude al relato de cuando fue descubierto el tunk’ul por los primeros chicleros 
que trabajaban por Edzna’. Esta reconstrucción es probablemente idiosincrática 
y remite a un nivel de interpretación de parte de los músicos modernos para 
explicar el canto. Es muy probable que no fuese el significado en el canto origi-

“en movimiento”, junto con el antipaso –n– y el subjuntivo –ak, que permite hacer la construcción 
“¡que truene, que tiemble!”.



111

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

nal, ya que los aluxes son entidades típicamente del monte, nunca asociadas con 
la Iglesia o el espacio socializado del pueblo (Redfield y Villa Rojas 1934, 119).

En la estrofa 7 seguimos con el desarrollo de la fiesta que dura varios días, 
allí referidos de forma metonímica con la formula “dos, tres días” (también en 
paralelo en maya).39 Durante la fiesta se efectúa un baile con cabezas de toro ela-
boradas con papel pintado de negro.40 En esta sección, señala Fernando Pool, “le 
están dando vuelta a la cabeza del toro, están bailando alrededor, y al toro petate, 
es una diversión y es del mal. El toro petate se carga para el martes de pintadera  y 
se visten algunos de toreros y le hacen joole, “¡olé!”, le tienen puesto unos palos  
y el cuerno del toro y unas sogas donde lo cargan y lo torean”. La mención del x 
nuk taanke’, o “gran tanque”, es una de las primeras marcas que refieren directa-
mente al espacio ceremonial de Pomuch y se trata de un tanque de agua alrededor 
del cual el toro daba vueltas (según el señor Fernando Pool). 

Las estrofas 13 y 14 hacen mención a nombres de árboles, y si bien podemos 
vincular unos con la fabricación de la bebida ceremonial balche’ (el x kooralis, por 
ejemplo), el significado de las demás plantas queda menos claro. Sabemos, gracias 
a otras fuentes (Anderson 2003), que el chi’o’ople’e 41 y x nabanche’e’ son plantas 
ceremoniales con mucho olor, las cuales son muy apreciadas por las entidades 
sobrenaturales. De hecho, explica don Fernando que “son hierbas que huelen 
mucho y que son un tipo de incienso que se quema durante el rito”.

Finalmente, la línea narrativa de la fiesta termina con la estrofa 15 que men-
ciona dos nombres de mujeres, Juanita y Mal o Malentia según los informantes de 
Pomuch. Se les pide juzgar cómo va el canto del trompito del músico, un sonido 
que, según el canto, escucharon un poco antes.42 Dicha estrofa también puede 
tener relación con la línea narrativa que alude a la historia entre el muchacho y la 
muchacha que, según lo que nos dicen los músicos de Pomuch, es Juanita. 

La segunda línea narrativa trata de la historia de Juanita y su novio, que según 
nos contaron los informantes, se desarrolla en los cantos adicionales (a los cuales 
no pudimos tener acceso). Este primer canto, trata de cómo Juanita pide al mucha-
cho que se casen. Una característica de esta línea, es que muchas veces se trata de 
un diálogo entre el muchacho y la muchacha, lo que analizamos a continuación.

39  Encontramos la expresión en paralelo en el texto de 1906 (Tuz Chi 2013a) que remite a la 
misma idea de “varios días” o “todos los días”.

40  De modo similar a lo que acontece con “el torito”, en otras poblaciones de Campeche, por 
ejemplo, en Nunkiní, se avizora una indumentaria que corresponde a la danza de los “osos”, misma 
que se lleva a cabo en el contexto del carnaval, lapso en el cual el atuendo de mujer es utilizado por 
los hombres.

41  Chi’o’ople’ (Eupatorium hemipterapodium) es un bejuco con hojas grandes que sirve para cal-
mar el dolor o calmar la fiebre, los diccionarios coloniales lo definen como una hierba que tiene 
mucho olor (Anderson 2003, 131). Nabanche’e’ (Nursela graveolens) (Anderson 2003, 185). 

42  Los informantes nos explicaron que antes, cuando eran niños, ellos jugaban con sus trompos 
de juguete, los cuales hacen sonidos cuando rotan, y ellos explican que ese sonido del trompo se 
escucha cuando Juan (el protagonista del canto) con su trompo iba a visitar a Juanita.



112

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

En la estrofa 2, el muchacho se dirige a la muchacha de forma provocativa 
preguntándole si es su “hermana” o si es su “mujer”. La palabra láak’ significa 
“hermano/a” en maya, pero también se extiende a todos los familiares, es decir, 
la gente con la cual uno no se puede casar. En cambio, tenemos la palabra ko’olel 
“mujer” (que aquí no parece tener relación con la acepción de Virgen), en un 
paralelismo con significado opuesto, lo que parece remitir al hecho de que es una 
novia potencial. Lo mismo sucede en la estrofa 3. Queda menos claro lo que se 
le pide a la muchacha en la estrofa 2 está “bien de salud” (toj uyóol en maya”, lit. 
si “su energía vital está recta”). La última frase de la estrofa 3 se puede referir a la 
riqueza de la muchacha. Esta interpretación se basa en el hecho de que el último 
término, graasya, se relaciona con la “Gracia de Dios”, una forma muy común 
para referirse al maíz en maya.43

Las estrofas 9, 10 y 11 están compuestas por un diálogo entre el muchacho 
(quien habla directamente a la mujer en las estrofas 9 y 11) y la muchacha (que 
le contesta en la estrofa 10). En la estrofa 9, el muchacho menciona que va a ir 
a Campeche (otra mención de una marca espacial local), a lo cual la muchacha 
responde entonces que le compre su cinta y su rosario, accesorios indispensables 
para la boda (un rasgo también mencionado por Fernando Pool). En tal estrofa, 
la mujer le pide al muchacho que se case con ella. En su respuesta, el muchacho 
no está muy de acuerdo y pide “¿cuál cinta?, ¿cuál rosario te voy a comprar?”, 
rechazando la oferta de la mujer. 

Los paralelismos de las estrofas 12 y 16 tratan el tema de la misa. Empiezan 
con la misma forma de pregunta: le tun jach tun awóojeel xan tinwéetelo’, láak’ 
winkile’, “eso tú sabes muy bien conmigo (=tanto como yo), hermano hom-
bre/humano”, del protagonista hacia “sus compañeros hombres o humanos”. 
La segunda parte de la construcción se da con ma’ wáa tun, literalmente “no será 
que entonces…”, lo cual se traduce diferente según el contexto de la oración. 
En la estrofa 12, se pregunta cómo se ve que se le pone el rosario a la kakbaach, 
palabra ofensiva que se traduce como “prostituta” (Barrera Vásquez 1980, 284), 
lo cual fue confirmado por los informantes. Aquí no está claro a quien se refiere 
esta palabra: ¿a Juanita (la muchacha del canto) o a mujeres de Campeche? En la 
estrofa 16, la misma construcción se repite, pero se pregunta esta vez ma’ wáa tun 
chéen t’irin, “¿no te quedas entonces moviendo, estirándote?” y parece estar diri-
gido directamente a la muchacha del canto.44 Esta última estrofa parece celebrar 
la unión de los dos novios.

En la estrofa 16 tenemos una referencia a la música con el ideófono lexicalizado 
t’irin, de la raíz t’in “estirar” (de la forma ideofónica t’íijri’in que se lexicaliza en 
t’irin) (véase Le Guen 2012). Así, en el rezo, cuando se pronuncia t’irin, el tunk’ul 

43  De hecho, en la versión del canto de 1906, el tema del maíz es central y está mencionado 
varias veces como “(santo) gracia”.

44  Aquí, se decidió traducir a la segunda persona por las frases que siguen directamente y que 
están en imperativo de segunda persona.



113

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

hace un adorno en el ritmo que da la sensación de cambio, situación que denota 
la variabilidad tonal (o múltiples voces) del instrumento. Con ello, podemos 
inferir que éste guarda una estrecha relación con la elaboración de los mensajes y 
la unión ritual. 

El muchacho le pide a la mujer “abrazar (su) cuello y besar (su) boca”, gestos 
muy comunes entre los mayas actuales para mostrar su enamoramiento, y además 
que vayan “a la cama”, usando aquí el préstamo del español. Esta mención es muy 
interesante ya que los mayas duermen en hamaca. La pregunta que conlleva es 
entonces si se trata de que los novios tienen mucho dinero (para poder comprarse 
una cama, objeto raro y caro en aquel tiempo), o que son ladinos (es decir no-in-
dígenas), o bien, que simplemente se usa la expresión española como metáfora 
para el acto de unión sexual. 

Finalmente, tenemos las estrofas 4 y 8, las únicas que no tienen ningún para-
lelismo pero que contienen términos de maya reducido, lo cual nos hace pensar 
que se trata de un texto muy antiguo que se insertó en el canto. En estas dos 
estrofas tenemos otra línea narrativa que no se relaciona con el resto del canto 
y habla del Sacristán Mayor, una figura colonial. En las dos estrofas el cantante 
se dirige directamente al Sacristán, diciéndole en la estrofa 4 que no pudo hacer 
que el cantante tenga fe, usando una metáfora del maya reducido inventada por 
los Franciscanos ok-s-aj óol, “inculcar la fe” (lit. “hacer entrar la energía vital”) 
(Hanks 2010, 188-193). Se le reprocha al Sacristán sólo conocer partes, además 
aleatorias (usando el préstamo áandas “aleatorio, sin pensar”) del Ka Yumil ti’ 
Dios, la versión maya del Padre Nuestro. Es decir que se trata de una burla hacia 
el Sacristán que apenas sabe lo básico de la doctrina cristiana. Después se men-
ciona que éste tiene el Kruus tak’in o “cruz del dinero”. Es difícil saber a qué 
remite exactamente, pero quiere decir que el Sacristán usa su función eclesiás-
tica para tener dinero (una acusación muy común en toda la época medieval en 
Europa y después en América). Los músicos actuales, sin embargo, mencionan el 
Kruus tak’in, pero ya integrado al ritual del carnaval.45 

En la estrofa 8, se llama directamente al Sacristán Mayor por su título y se 
le pregunta si está escuchando (el sonido) del azote, ya que será él, en primera 
instancia, quien sentirá el rigor de este flagelo. ¿Será que los mayas se vengarán de 
quien abusa de su posición y roba dinero, o el español castigará a los habitantes? 
Es importante señalar que don Máximo Poot era “el dueño del tunk’ul y también 
era el sacristán de la iglesia”. Se sabe que a pesar de que la irrupción hispana buscó 
desarticular la cúspide del sacerdocio y la organización política indígena, los secto-
res intermedios fueron vitales para la organización de la supervivencia colectiva de 
los pueblos. De hecho, su injerencia se aprecia en el transcurso de las centurias a 
través de la interrelación de sus habitantes con el sistema colonial. En este contexto 

45  Al respecto, Fernando Pool señala que “es el águila del dinero, cuando vayas a una casa y 
pidas permiso para tocar, ahí vas a decir que te regalen el x Kruus tak’in, el dinero, que truene todo”. 



114

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

que alude a la trascendencia cultural a través de la capacidad de respuesta, se atisba 
también la complejidad de una interacción social marcada por el conflicto, donde 
asismismo, las penas infligidas por prácticas idolátricas a los mayas yucatecos eran 
los azotes, la asistencia obligatoria a las misas (en domingo y otros días de fiesta) y 
el trabajo compulsivo en las edificaciones eclesiales (Quezada 2010, 71).

Por la complejidad y la profundidad histórica de este texto, no es de sorpren-
der que su interpretación no sea fácil. Queremos en esta parte apuntar a los 
diferentes niveles de interpretación y sobre todo cómo nuestra lectura del texto 
desde un punto de vista histórico y lingüístico puede diferir con el de los propios 
actores, en especial los músicos de Pomuch. Si bien como investigadores tenemos 
a nuestra disposición fuentes históricas y trabajos anteriores sobre varios tipos de 
textos mayas y, por lo tanto, la posibilidad de remitir a la intertextualidad, los 
hablantes mayas de los pueblos tienen otras fuentes y también otros objetivos en 
su lectura del mismo texto. Al respecto, queremos subrayar el hecho de que los 
mayas entrevistados reinterpretan el texto con elementos de su propia historia, su 
intuición de nativos hablantes y sus propias expectativas sobre el rol de este canto 
en la definición de su identidad. Condujimos entrevistas con varios colaboradores 
de Pomuch y se pidió a quien lo sabía que cantase el texto a capella. A partir de 
estos datos, pudimos comparar las explicaciones e interpretaciones desde las dos 
perspectivas (académica y local) y analizar en qué contrastan. Obviamente no se 
trata de determinar quién tiene la razón, ya que las dos perspectivas tienen metas 
e intereses muy distintos, sino más bien entender cómo los mayas actuales van 
reinterpretando el texto según su propia perspectiva.

Ya mencionamos el hecho de que la interpretación de “ángeles” en el canto como 
aluxes es muy dudosa y no guarda relación con el significado original. Sin embargo, 
esta interpretación cabe perfectamente en la historia local de cómo se dice que se 
encontró el tunk’ul, es decir, en los restos de una construcción prehispánica en el 
monte (lugar privilegiado para encontrar aluxes, considerados como guardianes 
creados por hombres, pero ya sin dueños) (Redfield y Villa Rojas 1934).

Gracias a la presencia del vocabulario del maya reducido podemos confirmar 
que este texto es bastante antiguo, aunque también tiene varios préstamos, lo 
cual nos dice que fue reinterpretado y actualizado a través de su transmisión 
entre los cantantes. De hecho, la comparación del canto a capella (grabado en 
2017) y las entrevistas con los músicos muestra cómo ciertas partes del canto 
son transmitidas en forma arbitraria, es decir sin comprensión de parte de los 
hablantes, pero también reinterpretadas. Vapnarsky (2016a) muestra algo similar, 
analizando cómo los mayas de Quintana Roo han perpetuado la transmisión de 
un habla ritual totalmente opaca en su significado, ya que se trata de lengua latina 
interpretada como jach maaya, “maya verdadero”. En esta línea, Chispita46 en su 

46  Miguel Tum o “Chispita”, músico de Pomuch que encargado del canto y de tocar la 
“filarmónica”.



115

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

versión de 2017 cambia varias estructuras por términos que son muy utilizados 
en la actualidad. Por ejemplo, en la estrofa 10, en vez de usar el profético bíin 
más subjuntivo (Vapnarsky 2016b), lo remplaza por un aspecto progresivo más 
común y comprensible para un hablante moderno. De igual forma, simplifica la 
estructura del canto cambiando las marcas de personas en las estrofas 9 a 11 a 
solamente la primera y tercera persona, y uniformizó el canto para quedar sola-
mente con la perspectiva del protagonista (“le voy a comprar su rosario”, véase 
el análisis del dialogo más arriba). Además, mencionamos cómo las referencias a 
los árboles en el canto son muy oscuras en la actualidad por ser simbólicas, pues 
no solamente fueron difíciles de explicar por los músicos, y no es casualidad que 
Chispita omita la estrofa 14 del canto original, mostrando cómo la opacidad de 
ciertas partes influye sobre la memorización y la transmisión del canto. 

No podemos omitir mencionar los procesos creativos de Chispita: aunque 
los músicos tratan de ser fieles al texto original, también suelen agregarle más 
expresividad, así como la inserción de la raíz ki’, “rico”, en compuesto con chunil, 
“comienzo” (estrofa 8) en: ba’ale’ teeche’ kun uki’ chunil le jats’ xan walo’, lo cual 
podríamos traducir como “pero tú serás el primero a empezar ricamente el azote 
también”, poniendo énfasis en la burla al Sacristán. 

Es también de recalcar que hay partes y estrofas que son sumamente irónicas 
y que desvían claramente de los usos tradicionales mayas. Podemos mencionar la 
insistencia de la muchacha al pedir el casamiento (estrofa 9) o los comentarios 
hacia el Sacristán Mayor (estrofa 4). Estas desviaciones son en realidad esperadas 
ya que se trata de un texto que se produce durante el carnaval, un momento 
de inversión (ver Turner 1987, Da Matta 1991). Asimismo, esta inversión está 
visible en otras prácticas no lingüísticas tomo como el hecho de que los hombres 
músicos que cantan este canto se visten de mujeres.

Finalmente, es importante subrayar que en este canto el tunk’ul también parece 
tener su propia voz en esta combinación de influencias. La voz del oficiante 
introduce el ritmo, y a partir del término inko’olele’ se incorpora el tunk’ul con 
un patrón rítmico en compases de 4/4 que se conserva a lo largo de todo el k’ay. 
Es importante destacar que el ritmo de este instrumento no coincide con el inicio 
o término de los diferentes marcos que conforman el canto, por lo cual resulta 
interesante postular que el tunk’ul, de manera similar a la del oficiante principal, 
tiene su propia voz, posee agencia y va a la par con el cantor encargado; también 
suena junto con el coro, por lo cual no es sólo un acompañamiento, sino otra 
voz, y su presencia es de igual manera constante durante todo el canto. 

A modo de conclusión

El estudio de tunk’ul dentro de un complejo conformado por su etimología, his-
toria, manufactura, así como su participación en el ritual y el canto ceremonial, 
nos acercó a un tipo de conocimiento que necesitaba de un trabajo interdisci-



116

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

plinario para poder realizarse y lograr un análisis que revelara las relaciones exis-
tentes entre cada aspecto. Existen distintos elementos propios del tunk’ul que se 
entrelazan con la estructura del ritual y el canto ceremonial: su relato de origen, 
su nombre, sus cuidadores, los músicos y a quienes ellos visitan, su ritmo, la 
danza, así como el desplazamiento de los participantes por los sucesivos rumbos 
del poblado y su llegada a la plaza principal. A su vez, estos eventos guardan 
relación con una simultaneidad de espacios y temporalidades. Estas experiencias 
relacionadas con el canto y sus acciones rituales “marcan” en muchas ocasiones a 
los seres humanos, quienes las codifican y reproducen adjudicándoles significados 
y valores diversos. Son, de igual manera, dinámicas, es decir que, a pesar de ser 
colectivas, cada espectador, a través de su experiencia particular y percepción en 
un lugar determinado, desarrolla una expectativa única y diferenciada en cada 
ejecución. 

Por todo lo anterior, en este trabajo queda claro que el estudio sobre la com-
plejidad de la transmisión e interpretación oral maya necesita ser profundizado. 
Mediante la experiencia del trabajo con los músicos de Pomuch, vimos cómo el 
dialogo entre investigadores y miembros de la comunidad debe ser simétrico, ya 
que las personas quieren comprender más su propia tradición y piden respuestas a 
los investigadores. Toda esta dinámica enriquece y proporciona nuevos retos en la 
interpretación. Por esta razón, se requiere el desarrollo de análisis más profundos 
a partir del trabajo etnográfico respetuoso que abra la posibilidad de esclarecer 
por completo la relación entre la materialidad, el ritual, el canto y la oralidad, por 
lo cual este trabajo abre el camino para emprender un mayor número de estudios 
interdisciplinarios en las comunidades mayas. 

Agradecimientos

A Miguel Tun (Chispita), Don Fernando Pool y Jorge Pool, quienes nos han 
recibido, cantado y compartido todo su conocimiento. A Lázaro Tuz, quien nos 
ayudó con sus comentarios y correcciones en la versión preliminar del artículo.

Agradecemos a Ángel Agustín Pimentel Díaz y Alejandro Nestor Méndez 
Rojas el habernos compartido la grabación de 1978 del canto analizado.

Esta investigación se efectuó gracias al apoyo de los fondos del proyecto papiit 
IA400217 “Sonoridad maya. Análisis diacrónico de instrumentos musicales y 
elementos que conforman su paisaje”.

Deseamos asimismo otorgar nuestro reconocimiento al Consejo Nacional de 
Ciencia y Tecnología (conacyt, México), por las subvenciones aportadas para el 
desarrollo del presente trabajo. 



117

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

Bibliografía

Acuña, René. 1978. Farsas y representaciones escénicas de los mayas antiguos. México: 
unam. 

Anderson, Eugene et al. 2003. Those Who Bring the Flowers: Maya Ethnobotany in Quin-
tana Roo, Mexico. Chetumal: El Colegio de la Frontera Sur.

Barrera Vásquez, Alfredo (coord.). 1980. Diccionario Cordemex Maya-Español-Maya. 
México: Ediciones Cordemex.

Brasseur de Bourbourg, Charles. 1862. “Essai sur la poésie et la musique, sur la danse 
el l’art dramatique des anciennes populations mexicaines et guatémaltèques”. En 
Grammaire de la langue quichée, suivie d’un vocabulaire et du drame de Rabinal 
Achi, edición d’Arthus Bertrand, Collection de documents dans les langues indige-
nes, pour servir à l’etude de l’histoire et de la philologie de l’Amérique ancienne, vol. 
I, Seconde Partir, 5-23. París: Auguste Durand-Arthus Bertrand.

Bricker, Victoria, Eleuterio Po’ot Yah y Ofelia Dzul de Po’ot. 1998. A Dictionary of The 
Maya Language As Spoken in Hocabá, Yucatán. Salt Lake City: The University of 
Utah Press. 

Carrillo González, Juan. 2012. “Tunk’ul: análisis de un instrumento musical maya en 
contextos rituales durante la Colonia”. En Flower World, Music Archaeology of the 
Americas/Mundo Florido, Arqueomusicología de las Américas, vol. 1, edición de 
Ekho Verlag, 127-136. Berlín: Ekho Verlag.

Carrillo González, Juan, Francisca Zalaquett y Laura Sotelo. 2014. “Los sonidos del 
tunkul. Códigos acústicos mayas de la península de Yucatán”. En Entramados 
sonoros de tradición mesoamericana, coordinación de Francisca Zalaquett y Laura 
Sotelo, 111-149. México: cem-iifl-unam. 

Christenson, Allen. S/f. K’iche’-English Dictionary. Consultado el 15 de agosto de 2017. 
http://www.famsi.org/mayawriting/dictionary/christenson/.

Da Matta, Roberto. 1991. Carnivals, Rogues, and Heroes: An Interpretation of the Brazi-
lian Dilemma, transcripción de John Drury. Notre Dame: University of Notre 
Dame Press. 

De la Cabada, Juan. 1944. Incidentes melódicos del mundo irracional. México: La 
Estampa Mexicana.

Edmonson, Munro y Victoria Bricker. 1985. “Yucatecan Maya Literature”. En Supple-
ment to the Handbook of Middle American Indians. Volume Three Literatures, 
edición de Victoria Bricker y Munro Edmonson, 44-63. Austin: University of 
Texas Press.

Fox, James J. 2014. Explorations in Semantic Parallelism. Camberra: Australian National 
University Press.

Hanks, William. F. 2010. Converting Words: Maya in the Age of the Cross. Berkeley: Uni-
versity of California Press.



118

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

Hernández, Juan José. 1846. “Costumbres de las Indias de Yucatán”. Registro Yucateco, 
tomo III. Mérida: Imprenta Castillo y Compañía.

Kauffman, Terrence. 2003. A Preliminary Maya Etymological Dictionary. http://www.
famsi.org/reports/01051/pmed.pdf.

Le Guen, Olivier. 2012. “Ideophones in Yucatec Maya”. En Proceedings of the CILLA 
5th Conference. Austin, Texas. http://olivierleguen.free.fr/PUB_OLG/Le%20
Guen_2012_Ideophones%20in%20Yucatec%20Maya.pdf.

_____. (En prensa). “Managing epistemicity among the Yucatec Mayas (Mexico)”. En 
Metacognitive diversity: An interdisciplinary approach, edición de Joëlle Proust y 
Martin Fortier. Oxford University Press.

López de Cogolludo, Diego. 1668. Historia de Yucathan. Madrid: Editorial Juan García 
Infanzón. 

Monod Becquelin, Aurore y Cédric Becquey. 2008. “De las unidades paralelísticas en 
las tradiciones orales mayas”. Estudios de Cultura Maya, vol. 32: 111-153.

Pérez Suárez, Tomás. 1994. “El Pochó: una danza indígena bailada por ladinos en Teno-
sique, Tabasco”. En Antropología, historia e imaginativa. En homenaje a Eduardo 
Martínez Espinosa, edición de Carlos Navarrete y Carlos Álvarez, 237-271. Serie 
Antropología. Ocozocoautla: Instituto Chiapaneco de Cultura.

Quezada, Sergio. 2010. Breve Historia de Yucatán. México: colmex, fce. 

Quintal, Ella, Martha Medina, Alejandro Cabrera, María J. Cen e Ileana Ruíz. 2015. 
“Ceibas, chi’ikes y ‘osos’: fiestas patronales y carnavales entre los mayas de la 
Península de Yucatán”. En Develando la tradición. Procesos rituales en las comu-
nidades indígenas de México, coordinación de Lourdes Báez, 297-357. Tomo I. 
México: inah. 

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas. 1934. Chan Kom, a maya village. Chicago y 
Londres: University of Chicago Press.

Turner, Victor. 1987. The Anthropology of Performance. Nueva York: PAJ Publications.

Tuz Chi, Lázaro Hilario. 2012. Jaalal T’aan. Bobatilt’aan yéetel jaajil tu tuukul maaya 
kaaj. Valladolid, Yuc.: Universidad de Oriente.

_____. 2013a. “Manuscrito de don Pablo Novelo, junio 1906, origen Pomuch, Campe-
che”. K’a’ajsaj, año I, número 2: 4. Universidad de Oriente. 

_____. 2013b. Aj balam yuumtsilo’ob, cosmovisión e identidad en los rituales agrícolas de los 
mayas peninsulares. Mérida: segey.

Vapnarsky, Valentina. 2016a. “Del latin al jach maaya: captación de lenguas y apropiacio-
nes del poder entre los mayas cruso’ob”. Conferenica magistral en el X Congreso 
Internacional de Mayistas, Izamal Yuc., junio de 2016.

_____. 2016b. “No Escape from the Future. Temporal Frames and Prediction in Yucatec 
Maya”. En Aspectuality and Temporality: Descriptive and Theoretical Issues, edi-
ción de Zlatka Guentchéva, 643–78. Studies in Language Companion Series 
176. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company.



119

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

_____. En prensa. The indexical field of uncertainty. Manuscrito.

Wisdom, Charles. 1950. Chorti Dictionary. Versión electrónica preparada por Brian 
Stross, University of Texas at Austin.

Documentos de archivo

Archivo General de Indias, agi (Sevilla, España), México, 369, Parecer del obispo Váz-
quez de Mercado sobre las “idolatrías” de Valladolid y Salamanca de Bacalar, 
Valladolid, 12 de diciembre de 1605, ff. 409r-409v.

Archivo General de Indias, agi (Sevilla, España), México, 3168, Relación del curato de 
Yaxcabá, 1813.

Archivo General de la Nación, agn (Ciudad de México), Inquisición, vol. 1256, exp. 1, 
Declaración de Tiburcio Montero, Hunucmá, 7 de noviembre de 1786. 

Archivo General de la Nación, agn (Ciudad de México), Inquisición, vol. 629, exp. 4, 
Declaración de Marcos Uc, Mérida, 1674.



120

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

Anexo: transcripción y traducción del canto (1978)

Presentamos la transcripción del canto con su organización en paralelismos. 
Las partes repetidas en cursiva representan el marco estructural del canto. 
Las partes subrayadas son las partes estables (repetidas) de los paralelismos, y 
las partes en paralelo (variables) se encuentran en negrita. Los números entre 
paréntesis indican las estrofas.

Yáawatil paale’ex yuu::
¡El grito niños! yuu:::
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
teech Dyoos inyuum
Dios tú eres mi padre
teech Dyoos inko’olele’
Dios tú eres mi madre/mi Virgen
tinchéen t’an ka’ j k’uchen tujool utaanaj ek taata 
estoy “solamente” hablando (cantando) cuando llegué a la puerta de la casa de Nuestro 
Padre (= la iglesia)
yéetel inchan paax xan walo’ láak’éen
con mi pequeña música, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
máaxen tun teech walo’ yum, 
¿quién sería entonces para ti? ¡Señor!
inláak’ech 
Eres mi hermana
Wáa inko’olelech
o bien ¿mi mujer?
wáa je’ bix ataal ak’áat utoojil inwóol mina’an ujoom áak’a’ [ujom ak’ay?] xan walo’ 
láak’éen
cómo vienes a pedirme si estoy bien, no hay prisa en la noche [tu canto no es (sufi-
cientemente) veloz?], también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
mix tumeen tun inláak’ech walo’ Yum
no es porque eres entonces mi hermana, ¡Señor!, 
mix tumeen tun inko’olelech xan walo’ Yum
tampoco porque entonces eres mujer ¡Señor!
ma’ wáa tun tumeen oojela’an yaan teech ugraasya Dyoos xan walo’ láak’éen
si no fuera entonces porque se sabe que tienes la gracia de Dios, también, será ustedes 
hermanos
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
mix achéen oksaj óol teen walo’ yum
no me hiciste tener la fe ¡Dios!



121

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

wáa ma’ tun oojela’an teech utseela’an u’éendas ka yumil ti’ Dyoos 
sólo porque no, si no fuera porque tú sabes sólo pedazos aleatorios del Padre Nuestro 
yaan teech e x Kruus tak’in walo’ láak’éen
(no) tendrías el Cruz Tak’in, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
kilbalnak
que truene
áambalnak
que tiemble
kuchéen máan e ki’imak óolal te’ tujool utáanaj ek taata xan walo’ láak’éen
pasa (gentilmente) la alegría en la entrada de la casa de Nuestro Señor, también, será 
ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
wáa yaan tun uk’áanche’ile’
si/cuando tengo el banquillo
wáa yaan tun utuunchile’
cuando tengo la piedra (=en la cual se pone el tunk’ul)
le tun le ki’imak óolal kutaask e mejen áangeleso’ xan walo’ láak’éen
es (cuando) entonces la alegría trae a los pequeños ángeles, también, será ustedes 
hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
ka’ap’ée k’iin 
dos días
óoxp’ée k’iin
tres días
kuchéen máan upirinsut upool e tooro te’ tujool e x nuk táanke’, xan walo’ láak’éen
va andando dando vueltas la cabeza del toro en la entrada del/frente al gran tanque, 
tal vez hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
ma’ tun tuyo’olal Dyoos kinwa’ik teecho’ láak’ Saakristan Mayorile’
si no fuera por (la gracia) Dios, te lo estoy diciendo, hermano Sacristán Mayor
táan wáa tun awu’uyik bix utaal uchun e jaats’o’
¿estás escuchando cómo viene el inicio del azote?
ba’ale’ teeche’ tun uchunil, xan walo’ láak’éen
sólo que tú serás primero, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
bin inka’aj tun Kaampech
me voy a Campeche
bin inka’aj ko’olele’
ya me voy, mujer!
tin chéen t’aan, xan walo’ láak’éen



122

f. zalaquett rock, j. carrillo gonzález, g. balam caamal y o. le guen

así digo, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
bíin aman tun insiinta
me comprarás entonces mi cinta
bíin aman inroosaryo 
me comprarás mi rosario,
ikil abin xan te’ Kaampech, xan walo’ láak’éen
mientras vas también a Campeche, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
bix tun siintaile’
¿cuál cinta?
bix tun roosaryoile’ 
¿cuál rosario?
ken inman teech ti’il inbin xan te’ Kaampech xan walo’ láak’éen
te voy a comprar cuando vaya también a Campeche, también será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
le tun jach tun awojeel xan tinwéetelo’, láak’ winkile’
eso tú sabes muy bien conmigo (=tanto como yo), hermano hombre/humano
ma’ wáa tun teech awilik bix ukuts’ik tuchun ukaala 
no ves tú cómo se le pone (el rosario) a la base del cuello
le jach kakbaach jawa’an xan walo’ láak’éen
de la verdadera prostituta (que está) boca arriba, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
sobrar(naj) teech x kooralis,
te sobró x Koralis
sobrar(naj) teen e x kastran che’
me sobró x Kastranché
tin chen t’aan xan walo’ láak’éen
así digo, también, será ustedes hermano(s)
 Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
chi’o’ople’e’
árbol de Chioplé
x nabanche’e’
árbol nabanché
tin chen t’aan xan walo’ láak’éen
así digo, también, será ustedes hermano(s)
Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
x Jwaana’éen
tú Juana,
x Maléen



123

la importancia del tunk’ul en el ritual y canto ceremonial…

tú x Mal(entia)
bix ubeel uk’aay inchan troompo tuwu’uyaj teen sáam
cómo va el canto de mi trompito, el que escuchaste hace rato 
ka’ j máanech te’ tujool inbeel xan walo’ láak’éen
cuando pasaste en la entrada de mi camino, también, será ustedes hermano(s)
 Aay Dyoos 
¡Ay Dios!
le tun jach tun awojeel xan tinwéetelo’, láak’ winkile’
eso tú sabes muy bien conmigo (=tanto como yo), hermano hombre/humano
ma’ wáa tun chéen t’irin,
no te quedas entonces moviendo, estirándote,
méek’(-ej) inkaal 
abraza mi cuello,
ts’u’uts’(-ej) inchi’
besa mi boca,
ko’ox te’ kaama xan walo’ láak’éen
vamos a la cama, también, será ustedes hermanos
yáawatil paale’ex yuu::
¡el grito niños! yuu::


