Peninsula

vol. XIII, nim. 1
ENERO-JUNIO DE 2018
pp.- 9-13

PRESENTACION
DIVERSIDAD RELIGIOSA EN YUCATAN

NaHAYEILLI B. JuAREZ HUET!
ENrIQUE RODRIGUEZ BaLAM?

Desde hace varias décadas, el escenario religioso en México se ha modificado en
muchos sentidos y con diversas intensidades. La variabilidad regional de estas
transformaciones revela, como factor comun del cambio, el papel que juegan
—cada vez con mayor fuerza— los actores religiosos en estos procesos, que aun-
que no siempre se desvinculan de las instituciones y organizaciones eclesidsticas,
el margen de maniobra en el terreno de sus pricticas y creencias trasciende a
menudo dichos limites.

La region sureste del pais manifiesta, junto con las zonas fronterizas del norte,
un elevado cambio religioso. Es en donde se ubican las proporciones més altas
de adscritos a las denominaciones cristianas-evangélicas y, al mismo tiempo, se
observa una clara reduccién del catolicismo. En algunos estados como Tabasco,
Campeche y Chiapas, esta tendencia es mucho mds acentuada que en entidades
como Yucatdn, donde, por ejemplo, si bien la poblacién catélica va a la baja, ésta
aun representa un 80 % de los habitantes de la entidad, de acuerdo con los datos
censales de 2010.

Las estadisticas oficiales —como el censo— evidencian un crecimiento
cada vez mayor del sector que se asume como “sin religién”; y encuestas como
ENCREER’ México RIFREM (2016) revelan también que las formas por las que es
posible comprender y percibir la religiosidad han ampliado sus escenarios, los
cuales van mds alld de lo que las ortodoxias de cada confesién dictan o puedan
suponer; ademds de que estas manifestaciones quedan a menudo ocultas bajo
las categorias censales. Hoy resulta impreciso referirnos, por ejemplo, a una sola
forma de catolicismo, pues las vertientes doctrinales han ampliado sus espectros
de participacién, y también las formas de expresar la religién desde la préctica de

' Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (ciesas), nahahuet@
ciesas.edu.mx.

2 Centro Peninsular en Humanidades y en Ciencias Sociales (cepHcis), Universidad Nacional
Auténoma de México (UNAM), enrique.rodbal@gmail.com.

3 Encuesta Nacional sobre creencias y précticas religiosas. Red de Investigadores del Fendmeno
Religioso en México.



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET Y ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

los creyentes en el dia a dia. De esta manera, se puede ser practicante de ciertos
rituales por “tradicién” sin necesariamente tener una conviccién propia en ellos.
O, por el contrario, tener una creencia reformulada que no tenga nada que ver
con la que dictan los cdnones de la ortodoxia de la confesién a la que la gente
se adscribe. En este sentido, entender la religiosidad desde la perspectiva de los
practicantes, nos permite poner de relieve la dislocacién entre creencia, practica
y adscripcién, invisible en los censos, pero manifiesta en la religién vivida, una
tendencia que no es particular de México sino de América Latina.

Las investigaciones de los fenémenos religiosos en México también han tenido
que adaptar sus enfoques etnogrificos y metodoldgicos para entender y aprehen-
der mejor las escalas y los procesos de cambio. Algunas han abandonado ya las
férmulas clésicas de hace un par de décadas, que se enfocaban en las formas de
organizacién tradicional de las iglesias y la descripcién de rituales, para indagar
mds finamente sobre las reconfiguraciones de las subjetividades religiosas pasadas
y contemporaneas.

Dentro del corpus de articulos que conforman el presente dosier, abre la dis-
cusion la historiadora Josefa Guadalupe Martin Diaz, dando voz a las mujeres
evangélicas que formaron parte de las sociedades femeniles protestantes, nacidas
a finales del s. x1x en Estados Unidos, y que se desplazaron en varias regiones de
México durante la primera mitad del siglo xx. Con ello contribuye a la mejor
comprensién del papel que estas mujeres desempefiaron en el éxito del trabajo
misionero y la expansion de las doctrinas evangélicas —que contintian amplia-
mente vigentes—, y al mismo tiempo, en la promocién de un mayor acceso a la
educacién para este sector de la poblacién. Martin Diaz aborda, precisamente,
las formas a través de las cuales las asociaciones femeniles buscaban integrarse
al espacio del dmbito religioso, bajo el esquema de un nuevo estilo de vida.
A pesar de estar en el marco de las doctrinas de iglesias presbiterianas y meto-
distas, también generaron espacios de accién y de poder, dentro de discursos
que —pese a mantener elementos patriarcales protestantes— hacfan contrapeso
al discurso catélico dominante. En ese sentido, el texto nos ofrece la visién, desde
una perspectiva histdrica, de agentes cotidianos que aunque se encontraban bajo
los marcos institucionales del protestantismo histérico, no dejaron de mostrar
su capacidad de agencia para abrirse un lugar en espacios que solian ser poco
propicios para la intervencién de grupos femeniles.

En lo que respecta a las corrientes liberales y de disidencia religiosa contra el
catolicismo del siglo x1x, éstas son analizadas desde una perspectiva histérica por
Maria Fernanda Sudrez Manzanero. En su articulo aborda la manera en cual los
lideres de un grupo de “Libre pensadores”, moldearon y construyeron un ideario
de la muerte a partir de esquemas ideoldgicos extraidos de los cuatro periédicos
que editaron en la segunda mitad del siglo xix. En este trabajo se aborda un
tépico presente en discusiones de orden religiosa, pero también como un aspecto
dentro de la vida de sectores no religiosos. Este tipo de construcciones se dieron

10



PRESENTACION. DIVERSIDAD RELIGIOSA EN YUCATAN

en el contexto de las Leyes de Reforma, que fungian como un marco propicio
para la generacién de propuestas interpretativas sobre lo trascendental, que se
nutrian de corrientes esprituales exdgenas como el espiritismo, la masoneria y el
protestantismo, las cuales circulaban ampliamente en diversos paises en la época.
Dichas concepciones representaron en Yucatdn una alternativa hermenéutica, de
creencias y filosoffa de vida, en un contexto dominado por el marco referencial
del catolicismo romano.

El protestantismo se mantiene desde el siglo x1x como una alternativa religiosa
con gran relevancia en la regién sureste de México. Los jévenes constituyen un
sector de agentes cotidianos fundamentales en su permanencia. Ménica Alexandra
Canto Pérez, desde su etnografia, nos muestra las formas de comunicacién que
un conjunto de jévenes neopentecostales emplean dentro de los grupos religiosos
llamados “células”, en los que se congregan y construyen modelos discursivos que
van mds alld de la busqueda proselitista, para elaborar esquemas comunicativos
capaces de generar entornos o contextos aptos para compartir la experiencia reli-
giosa; aspectos que inciden de manera decisiva en la identidad religiosa. Ya sea
en forma de cantos, oraciones o dindmicas grupales, se manifiestan como meca-
nismos de traslado de significados de comunicacién al interior de estos grupos.

Por otra parte, los contactos interculturales promovidos por la emigracién-mi-
gracién y la circulacién de personas, pricticas, ofertas y expresiones culturales
en los ultimos anos, han sido sin duda parte de los factores que han propul-
sado la diversificacién religiosa en Mérida, mds alld de los grupos protestantes.
Las religiones alternativas al cristianismo, sin embargo, no han sido un objeto de
estudio abordado con suficiencia en el campo de las ciencias sociales regionales.
Muy poca atencién se ha dado, por ejemplo, al espiritismo popular del siglo x1x,
que dio nacimiento a variantes mexicanas que hoy dia son ampliamente practica-
das en el pais. Justamente, el texto del antropélogo Ricardo Rodriguez Gonzilez
aborda los procesos de llegada, arraigo y expansién de una variante mexicana
del espiritismo, conocida como Espiritualismo Trinitario Mariano, en la ciudad
de Mérida, Yucatdn. Esta variante, nacida en el centro México, y practicada en
la capital yucateca desde mediados del s. XX, se nutre histéricamente del espiri-
tismo y teosoffa decimondnicas. En su andlisis, el autor incluye una perspectiva
histérica y también describe la manera cémo dicha doctrina logré extenderse
entre pobladores yucatecos, tanto mestizos como mayas de la ciudad; un aspecto
original, ya que religién y grupos mayas suele ser un binomio relegado al dmbito
rural mds que al citadino.

A pesar de los cambios de enfoque, queremos subrayar que para comprender
la alteridad religiosa en nuestro pais, en donde se ha pasado relativamente de un
lenguaje de sectas a uno de pluralidad religiosa (lo que no significa que exista
el respeto que una sociedad plural implica), en la percepcién comin, el “otro”
religioso no siempre se salva del estigma. La santerfa cubana es un ejemplo ilus-
trativo de este fenémeno, pues a pesar de su crecimiento en el pais, a menudo

11



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET Y ENRIQUE RODRIGUEZ BALAM

se le confina como una “falsa religion”. Desde una perspectiva antropoldgica,
el articulo de Nahayeilli Judrez Huet reconstruye y analiza la insercién de esta
religion en el paisaje religioso meridano, en donde, contrario a lo que se podria
pensar, debido a los lazos histéricos entre Yucatdn y Cuba, la santeria tiene apenas
una veintena de afios. Su presencia en Mérida obedece, por un lado, menos a
una consecuencia directa de la migracién cubana en la Peninsula, y mds a una
circulacién de personas entre México, Estados Unidos y Cuba. Y por el otro, a
su plasticidad intrinseca que prospera en un contexto en el que se observan, cada
vez mids, formas religiosas caracterizadas por la desinstitucionalizacién, la gestion
individual, la movilidad y la heteropraxia. Un fenémeno que no es privativo ni
de México ni de las religiones afroamericanas, sino una tendencia creciente en
América Latina.

Este dossier también abona a la discusién sobre otras espiritualidades que se
viven fuera de las Iglesias o estructuras eclesiales, y que no siempre son visibles ni
en los censos ni en el paisaje de la ciudad. Lo anterior no implica que estén libres
de una organizacion social, o que no se anclen en linajes que las legitiman; sin
embargo, una vez mds ponen de relieve el papel de los agentes en la construccién
de su propia subjetividad. De esta manera, el presente dossier cierra con la con-
tribucién de Pamela Santillana, que desde una mirada antropolégica analiza el
bienestar subjetivo, entendido a partir de la prictica del yoga en Mérida, Yucatdn.
Se trata de un fenémeno que ha cobrado gran relevancia en diversos paises de
América y Europa, entre sectores medios y altos de la poblacién, y el cual no ha
sido lo suficientemente atendido en la investigacion histérica ni antropolédgica
mexicana. Con base en un trabajo de campo y observacién participante, la autora
enmarca su andlisis dentro de los estudios sobre el New Age, un movimiento
contracultural de la segunda mitad del siglo xx que se ha transformado, en las
tltimas décadas, en una industria cultural que difunde estilos de vida que impli-
can procesos de autonomias espirituales, que promueven una transformacién del
yo a partir de la triada: mente, cuerpo y alma, y de sus tecnologias, en el sentido
de Foucault. La investigacién sefialada demuestra, a partir del seguimiento de las
trayectorias tanto de maestros como alumnos de la escuela de Mukti Yoga, asi
como de pesquisas en festivales, conferencias y talleres sobre yoga y consumos
yuxtapuestos (productos orgdnicos, dietas vegetarianas y veganas, entre otros),
cémo la prictica del yoga y su creciente expansién pueden comprenderse a partir
de la experiencia anclada en el cuerpo, considerdndolo como el eje vertebral de la
experiencia espiritual.

Las propuestas de este dossier provienen de investigaciones pioneras e inédi-
tas, y constituyen un botén de muestra regional que abre paso a nuevas formas
de entender la diversidad del panorama religioso peninsular y, particularmente,
yucateco, tal y como lo conocemos hoy en dia, al mismo tiempo que nos des-
cubren complejidades mds alld de los sistemas de creencias cristianos “tradicio-
nales”. Los textos aqui reunidos también nos acercan a una pléyade de miradas

12



PRESENTACION. DIVERSIDAD RELIGIOSA EN YUCATAN

que revelan una creciente diversidad de creencias y praxis religiosas soterradas;
para iluminarlas, se vuelven necesarias la empresa etnografica y las perspectivas
antropoldgica e histérica.

13





