Peninsula

vol. XIII, nim. 1
ENERO-JUNIO DE 2018
pp. 131-155

EN LA BUSQUEDA DEL BIENESTAR
SUBJETIVO. LAS TECNOLOGIAS DEL YO
EN LA PRACTICA DE YOGA EN EL CENTRO
MUKTI YOGA, EN MERIDA, YUCATAN

PAMELA SANTILLANA VALLEjO'

ResuMEN

El yoga es una prictica psicocorpdrea, dindmica y creativa que incluye
sincretismos entre linajes, escuelas y tradiciones. Esta llega a Occidente
a partir del movimiento de espiritualidades New Age y una industria
creada a partir de la bisqueda del bienestar subjetivo. Basada en técnicas
de meditacién, respiracién y uso de posturas, este sistema hace uso de
ciertas técnicas para el conocimiento de si mismo y la bisqueda de la
consciencia. La intencién de este trabajo es describir ciertas tecnologfas
del “yo” utilizadas y experimentadas a partir del contacto corporal y la
movilidad desde distintos trayectos itinerantes, lo cual permite nuevas
formas de vivir el yoga desde Yucatdn, especialmente desde el centro
Mukti Yoga Mérida, asi como otras alternativas de experimentar la espi-
ritualidad en México.

Palabras clave: yoga, New Age, bienestar subjetivo, cuerpo,
espiritualidad.

IN THE SEARCH OF SUBJECTIVE WELL-
BEING. THE TECHNOLOGIES OF THE
SELF IN YOGA PRACTICE AT THE MUKTI
YOGA CENTER, IN MERIDA YUCATAN

ABSTRACT

Yoga is a dynamic, creative, mind-body practice that includes a mix
of different lineages, schools and traditions. This practice first arrived
in the West with the movement of New Age spirituality and it accom-
panied an industry created for the pursuit of subjective well-being.
Based on practices of meditation, breathing and the use of postures,

' Centro de Investigaciones Regionales “Dr. Hideyo Noguchi”, Universidad Auténoma de
Yucatdn, pamesantillana@gmail.com

FECHA DE RECEPCION: I4 DE FEBRERO DE 2017
FECHA DE ACEPTACION: 20 DE JUNIO DE 2017



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

this system uses special techniques to promote self-knowledge and seek
self-awareness in the yogi. The intention of this work is to describe
some of the technologies of the “self” used and experienced from not
only bodily movement but also from traveling down different spiritual
paths. This blend of practices allows new ways of living yoga in the state
of Yucatan, especially at the Mukti Yoga Center in Merida, Mexico, in
addition to other alternatives for experiencing spirituality in Mexico.
Keywords: yoga, New Age, subjective well-being, body, spirituality

132



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

INTRODUCCION

Paz, felicidad, amor, salud, compromiso, estar consigo mismo, equilibrio o
disciplina fueron algunas de las categorias empiricas a las que los participantes
de yoga hicieron alusién al preguntarles qué significados le podrian otorgar
a su practica. Estos estdndares, que por un lado funcionan como evaluadores
en su vida, también son experiencias que los yoguis, aseguran, han vivido a
través de las dsanas® o posturas, la meditacién, el pranayama® o control de la
respiracion, el movimiento, asi como las sensaciones, lo cual les permite tener
la certeza de que el yoga es bienestar.

El bienestar deviene de la percepcién de la realidad del individuo y el sentido
que le otorgard de acuerdo a su dimensién socio-cultural (Vdrguez Pasos 2015,
173). En este sentido, considero que entre los principales elementos que influyen
en la evaluacién de si mismo y su satisfaccién con la vida son la espiritualidad y
la subjetividad.

El siguiente trabajo se elaboré a partir de los resultados del proyecto de inves-
tigacién titulado “La prictica de yoga en Mérida. Una via hacia el bienestar sub-
jetivo”, de la Universidad Auténoma de Yucatdn. La delimitacién de mi estudio
se reduce a las escuelas de yoga postural (De Michelis 2008) y, en particular, a mi
experiencia desde el centro Mukti Yoga Mérida, el cual transmite una combina-
cién entre Ashtanga yoga,* Anusara yoga’ y, actualmente, Dharma yoga.®

2 El dsana pertenece a uno de los ocho pasos de los Yoga Sutras de Patanijali, célebre texto
que representa el posible origen del yoga y una importante referencia bibliogrfica. Asana significa
“postura’, “posiciones” o “actitudes del cuerpo”. El uso del dsana en el yoga moderno se vincula
con frecuencia con el desarrollo de los sistemas de cultura fisica, lo cual ha reducido al yoga, en
cuestién de usos y sentidos, al preponderante manejo de posturas para la mejora de la salud fisica.
Sin embargo, el desarrollo de una prictica completa incluye periodos de meditacidn, respiracién,
posturas, técnicas de concentracién y emancipacién de la actividad sensorial que se experimentan
de una manera integral.

3 Pranayama viene del sénscrito prana, que significa “energfa vital”, y ayama, “expansién’,
“extensién” o “control”. Pertenece a uno de los ocho pasos de los Yoga Sutras de Patarijali, el cual
sefiala que debe haber una constante progresién entre el dsana (postura o posicion del cuerpo)
y la respiracion, en la cual se fusionan los dos elementos para producir energia vital (Iyengar
2003, 71-73).

# Es un sistema de yoga establecido por Sri. K. Pattabhi Jois (1915-2009). Este método consiste
en la sincronizacion de la respiracién con series progresivas de posturas, al producir un calor que
traerd consigo la desintoxicacidn de los musculos y érganos, mejorando la circulacién y la fortaleza
del cuerpo (Lai 2015).

> Es una escuela moderna de yoga creada en 1997 por John Friend. La prictica de Anusara es
una combinacién de Hatha Yoga y filosoffa tdntrica. Hace uso de los “Principios Universales de
Alineacién”, enfatizando en la “apertura de corazén” mientras se reciben los beneficios espirituales
y meditativos del Hatha Yoga (The secrets of Yoga 2016).

¢ Método creado por Sri Dharma Mittra con el fin de obtener la auto realizacién del ser, basado
en las nueve raices del yoga, incluyendo Hatha, Raja, Karma, Kriya, Bhakti, Japa, Laya y [nana,
asi como un enfoque en las ocho extremidades del yoga (Ashtanga Yoga de Patanjali) con gran
énfasis en Yamas y Niyamas. Sri Dharma recibié el conocimiento del yoga a partir de su gurt,

133



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

A partir de la movilidad en varios espacios que forman parte de la oferta espi-
ritual y de bienestar en Mérida, centré mi andlisis en el estudio de un grupo de
personas que practican yoga. “Follow the people” o “seguir a las personas” es una
de las técnicas mds comunes de la etnografia multisituada, que se utiliza en un
contexto en el cual la extensién del espacio puede complejizar la delimitacién de
procesos culturales particulares (Marcus 1998, 80-90). Esta técnica me permitié
hacer un seguimiento a alumnos y maestros en distintos escenarios.

El objetivo de este trabajo es describir las distintas “tecnologias del yo”
(Foucault 1990, 48), desarrolladas a partir del yoga postural y occidental
desde Mukti Yoga Mérida. Estas tecnologias son construidas y experimentadas
mediante el contacto corporal y sensorial, la busqueda espiritual y la movilidad
de los actores en distintos trayectos que consolidan al creyente como auténomo y
responsable de su propio bienestar.

METODOLOGIAS DE INVESTIGACION DESDE
Y FUERA DEL TAPETE DE YOGA

En verano de 2012 conoci el yoga. A varios metros de mi antiguo departamento
se anunciaba un centro llamado Ago Yoga. Durante una tarde de ocio pasé a
averiguar de qué se trataba. Una hora y cuarenta minutos después, me encontraba
en shavasana —o postura la muerte— a punto de caer en un profundo suefio,
pero sostenida por la voz calma del maestro, quien nos indicé volver a la postura
de meditacién para dar gracias, juntar nuestras manos y cerrar la clase al unisono
del mantra OM. Mis alld de mi sorpresa por las sensaciones de tranquilidad y
armonia que sentfa después de las clases, o los elementos misticos y religiosos que
se encontraban a mi alrededor, fue conocer la audiencia detrds de ese pequeno
centro, que fue el punto de partida para la invitacidn a otros estudios, festivales y
encuentros, incluso con practicantes de otras disciplinas no yéguicas.

Meses después, con el planteamiento de esta investigacién, se presentaron las
primeras dificultades de lo que auguré ser un riesgoso pero, a la vez, emocionante
trabajo de campo. Una de ellas surgié al trazar los puntos de encuentro con los
participantes, pues éstos se reducian a las clases de yoga. Con esto me refiero a
que la dindmica de las clases va centrada en las posturas, respiracién y medita-
cién, y la interaccidn ocurre en silencio y a través de los cuerpos en movimiento,
de modo que los breves periodos de didlogo con los participantes antes y después
de la clase eran fundamentales para dar seguimiento a sus sensaciones, procesos
individuales y formas de experimentar el yoga. Sin embargo, el elemento central
en mi trabajo de campo fue llevar el yoga “mds alld del tapete”.” Es decir, realizar

Sri Swami Kailashananda, mejor conocido como Yogi Gupta, a principios de los afos sesenta del
siglo pasado (Dharma Yoga Center 2017).

7 El mat, como también se llama al tapete de goma, fue introducido al sistema ydguico como
una innovacién occidental con el fin de reducir riesgos de lesiones y sobre todo, proporcionar una

134



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

el seguimiento de estos actores a partir de espacios que ofrecieran actividades
tejidas por matices espirituales y holisticos semejantes.

Debido a que las dindmicas de “cuidado de si mismo” (Foucault 1990) de los
participantes de yoga no se enfocan en un unico centro, consideré importante
recurrir a la etnografia multisituada. Esta metodologia es definida como “el segui-
miento de los desplazamientos culturales: actores, valores, metéforas, simbolos
y practicas, fundamentada en el recorrido de las trayectorias de los objetos de
estudio, asi como en el registro de las interacciones entre culturas multisituadas”
(De la Torre Castellanos 2012, 15; 17).

La técnica “follow the people” me permitié identificar dos grupos de actores
principales, los maestros y los alumnos, pues como menciona Eliade (2011, 18) lo
que caracteriza al yoga no sélo es el dmbito prictico, sino su estructura inicidtica.
El aprendizaje que adquirird el alumno, ya sea por plataformas de internet o prc-
ticas presenciales, forma parte de su iniciacién pues tendrd resonancia en cémo
lo interpreta y construye nuevos sentidos sobre el yoga. Esto también depende de
la escuela y la formacién del maestro, pues algunos suelen tener mayor empatia
con cierto instructor, de acuerdo con sus intereses y afinidades (Santillana Vallejo
2016, 59). En este caso, las dos maestras que considero centrales en el estudio
son Eyleen Rogers (conocida como “Tilo”) y su alumna Ileana Ortiz, duena de
Mukti Yoga.

Para lograr este tejido, la narrativa etnogréfica se encuentra dividida en dos.
En primera instancia, me centro en las dindmicas de espacios con concurren-
cia masiva como los festivales de yoga o eventos en los cuales existe mds de
una propuesta espiritual para los itinerantes. En esta seccién hago énfasis en
la composicién de una industria basada en el bienestar subjetivo con matices
New Age. Y en segundo lugar, describo mi experiencia desde Mukti Yoga, un
centro ubicado al norte de la ciudad, para ilustrar cémo funciona el modelo
moderno de yoga, que conserva la estructura inicidtica de la prdctica, pero
comulga con nuevos aspectos de la bisqueda del bienestar subjetivo en Mérida.
En este apartado también sefalo algunos elementos fuera del marco tradicio-
nal, pero considerados como espacios de encuentro dentro de “la comunidad
yogui”, como los temazcales o los circulos de canto.

Los siguientes datos fueron recolectados en un periodo de dos afios, de sep-
tiembre de 2012 a mayo de 2014, con distintos intervalos en clases de yoga, festi-

practica cdmoda. Forma parte de los elementos que marcan una ruptura estructural y reafirman el
proceso de medicalizacidn, en el cual el yoga puede ser utilizado como tratamiento médico o como
un sistema de atencién fisica. Durante mi trabajo hago alusién a frases como “desde”, “fuera” o
“mds alld del tapete” retomadas de un juego de palabras de los yoguis. El tapete hace referencia al
espacio crucial de encuentro entre el cuerpo fisico, emocional y espiritual al ritmo del movimiento,
mientras construye fronteras con los otros cuerpos. Esto convierte a la prictica en un proceso
individual e individualizante. Sin embargo, el planteamiento de “llevar el yoga mds alld del tapete”
confronta al practicante para reflexionar sobre su actuar diario y como el yoga se construye como
estilo de vida.

135



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

vales y entrenamientos. Algunas entrevistas a profundidad fueron recolectadas en
2016, con el fin de dar continuidad a las narrativas de los practicantes de yoga.
En este recorrido realicé alrededor de quince entrevistas formales, de las cuales
seis se efectuaron en grupo focal, al término de una clase de yoga. Sin embargo,
también incluyo testimonios y pldticas informales, asi como conversaciones y
pldticas impartidas durante algunos festivales y clases de yoga.

¢QUE ES EL YOGA?

El yoga es uno de los seis sistemas fundamentales de pensamiento de la
India conocidos como ddrsanas o ddrshanas, lo que podria entenderse como sis-
temas filoséficos.® Posiblemente, el antecedente mds famoso del yoga es Patafjali,
con su célebre tratado los Yoga Sutras (Swami Vivekananda 2017). Sin embargo,
hay una gran diversidad de practicas populares asistémicas de yoga (como yogas
budistas y jainistas), y de estructura mistica o mdgica (Eliade 2011, 19).

La palabra “yoga” proviene del sinscrito yuj, interpretada como “poner bajo el
yugo” o “unir”. Para algunas escuelas esto puede adquirir sentido al pensar la préc-
tica como una forma de unificar el espiritu, abolir la dispersién de la consciencia
profana y liberar al ser humano del sufrimiento (Eliade 2011). Sin embargo, esta
gnosis hindd, que se considera surgié hace 2500 afnos, no estaba inmersa en los
actuales procesos globales que han influido en las variaciones e interpretaciones
de esta disciplina.

Desde la perspectiva de De Michelis (2008), el yoga es un edificio en cons-
truccidén, con muchos pilares y pisos: por un lado se encuentra el trasfondo
filoséfico, vinculado con las variaciones de la disciplina del yoga plasmadas en
textos cldsicos como los Yoga Sutras de Patarnjali o el Bhagavad Guitta, y por otro
lado, se encuentran la variedad de creencias con relacién a ideas claves y metdfo-
ras, asi como los circuitos, los linajes de profesores, textos, peregrinajes y lugares
sagrados. Esta estructura varfa de acuerdo a los grupos y escuelas, sin embargo,
es importante encontrar las lineas de continuidad y discontinuidad (De Michelis
2008, 18-19), pues considero que varios aspectos se han universalizado y solo
algunos valores de su estructura filoséfica se han revitalizado, lo cual convierte
esta prictica en un producto cultural hindd. Estas narrativas no sélo han modi-
ficado la estructura inicial del yoga: también permiten que sus valores se muevan
en distintas direcciones, como la tendencia de nuevas técnicas y estilos de yoga al
hacer uso creativo del cuerpo y el dsana.

Si bien la préctica que conocemos en la actualidad es una de las reinterpreta-
ciones del texto los Yoga Sutras de Patanjali —una de las fuentes bibliogréficas
que suele legitimar los origenes del yoga cldsico y ancestral—, esta referencia ha
sido cuestionada por varios autores, ya que su difusién estd ligada a proyectos

8 La traduccidn e interpretacion de ddrshana o ddrsana que utiliza Mircea Eliade (2011) es la
mis similar a lo que en Occidente se conoce como sistemas filoséficos.

136



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

de traduccién colonialista, lo cual explica su presencia en Occidente (Singleton
2008, 77-86). Dentro de los pilares fundamentales de esta prictica se encuentran
varias figuras que influyeron en la migracién del yoga hacia América. Entre ellos,
Swami Vivekananda, quien a partir de su obra Raja Yoga retoma los caminos
del yoga expuestos en el Bhagavad Guitta (Antonov 2013). Posiblemente, uno
de los linajes mds representativos sea el de Krishnamacharya y sus antecesores,
Iyengar, fundador de Iyengar Yoga; Pattabhi Jois, fundador de Ashtanga Yoga;
y T.K.V. Desikachar, su hijo. En el desarrollo y consolidacién del dsana, como
figura central del yoga occidental, influyeron los sistemas suecos de gimna-
sia de Ling y el movimiento Body Building (Ramirez Sudrez 2011, 27-29).

De Michelis senala tres procesos que caracterizan al yoga contempordneo: el
primero es la secularizacién por la que atraviesan los practicantes. Esta privatiza
lo religioso a partir de la experiencia individual. En este caso, los practicantes
premodernos estaban inmersos desde su nacimiento en conceptos predhdrmicos
del universo, con teorias y practicas, contrario a Occidente, donde suelen adoptar
estas categorias, pues resultan ajenas al contexto sociocultural. El segundo es la
tendencia a patentizar las pricticas de yoga a partir de marcas o estilos, lo cual nos
habla de una mercantilizacién, producto del mercado capitalista global. El tercero
es la legitimacién de la prictica a partir de las vias médicas, es decir: la tendencia
de ensenar yoga como parte de un proceso terapéutico que gana autoridad al
vincularlo desde dominios cientificos (De Michelis 2008, 23-26).

Debido a la innumerable cantidad de escuelas, técnica y estilos de yoga,
De Michelis (21-23) elabora tres categorias que nos pueden ayudar a entender el
desarrollo de los principales linajes y escuelas. La primera se vincula a un estilo
de “yoga psicosomdtico”,’ la segunda con el “estilo neo-hindd moderno”,'’ y la
tercera con “el yoga postural y meditacional moderno”, difundido a partir de
1920, que incluye elementos sincréticos de las dos anteriores formas de yoga, y
se caracteriza por lideres carismdticos que difunden sus estilos personalizados.
Esta tltima categoria es la que utilizo para delimitar mi estudio, pues le da signi-
ficativa relevancia al uso de dsanas y al cuerpo fisico.

EspIRITUALIDADES NEW AGE. ACERCAMIENTOS
A ALGUNOS DEBATES CATEGORICOS

En los afos sesenta del siglo pasado, con la oleada de contracultura estadou-
nidense, una de las principales expresiones emergentes fue el movimiento

? De acuerdo con De Michelis (2008) este estilo se encuentra influenciado por el Raja Yoga de
Vivekananda. En este sistema se integran algunos elementos neohinduistas y de esoterismo oriental,
asi como el Ashtanga yoga (Strauss 2008, 48).

' Fue fundado a partir de temas ideolégicos presentes en el sur de Asia a finales del siglo
x1x, influenciados por tradiciones de gimnasia de origenes indigenas y occidentales (De Michelis
2008, 22).

137



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

New Age."' Durante este periodo, estos procesos de reivindicacién religiosa se
orientaron a la bisqueda de autonomia frente a la eleccién de su vida espiri-
tual y el rechazo a cualquier autoridad, jerarquia o institucién (Carozzi 1999,
20). Entre las principales representaciones de este movimiento se encuentra la
llegada de grupos como 3HO (Happy Holy and Healthy Organization) (De la
Torre 2013, 36-37), y el surgimiento de maestros influenciados a partir de gurus
como Swami Vivekananda (el primero en presentar el sistema de yoga al puablico
occidental, en 1896, en el Columbian Exposition’s Parliament of the World’s
Religion) y Swami Sivananda (fundador de The Divine Life Society o Sociedad
Veddntica), principales representantes del yoga en Occidente.

A su vez, el interés por vivir la subjetividad desde otras propuestas de espiritua-
lidad llevé a distintos sectores a involucrarse en précticas orientales y provenientes
de diversos sistemas de creencias, incluyendo la prictica de yoga. El insistente
uso de la categoria de “espiritualidad”, utilizada en este marco de movimientos
New Age, fue motivo para que los intelectuales de las ciencias sociales entraran en
un debate categérico.

Hervieu-Léger (2005) y De la Torre (2012) retomaron dicho debate en sus
respectivos trabajos, en los cuales exponen que las categorias religiosas han par-
tido desde dos sentidos: las categorias inclusivistas y las exclusivistas. Las primeras
conciben las nuevas formas que han adoptado los fenémenos de religiosidad y
de creencias como producto de la modernidad. El problema recae en que sus
desarrollos conceptuales observan estas pricticas como si fueran paralelas a las
religiones categorizadas como universales e institucionales (De la Torre 2012),
pues “descansan sobre la relacién funcional del yo y la sociedad” (Her-
vieu-Léger 2005, 65). Las segundas excluyen de la categoria religiosa a aquellas
manifestaciones que se encuentran fuera de estructuras institucionales como la
iglesia cristiana ortodoxa, y como es el caso de los nuevos movimientos religiosos
(De la Torre 2012, 29-31).

Sin embargo, como menciona De la Torre, frente a dicho debate “la propuesta
es no enfocarnos en las rupturas posmodernas y observar los procesos mediante
los cuales se producen las continuidades entre la religién popular tradicional y los
nuevos contenidos y formas de las religiosidades posmodernas” (2012, 31). Si bien

' Existe toda una gama de estudios que analizan las nuevas espiritualidades New Age en el
marco de las nuevas espiritualidades, entre ellos se encuentran investigaciones abordadas desde
el self religion, por Heelas (2008); la neo magia popular o neoesoterismo (De la Torre 2006); la
“translocalizacién cultural”, producto del New Age, que “desenraizan los simbolos, actores y préc-
ticas de sus contextos territoriales, culturales” (De la Torre 2008a, 51); “religiosidades némadas”,
entendidas desde el desplazamiento y condicién transitoria (De la Torre 2012); la nueva era como
un complejo alternativo y complementario (Carozzi 1999) y la nebulosa esotérica, como flujo
de mercancias que acortan las distancias culturales y se legitiman a partir de las vias emocionales
(De la Torre 2012, 63). Estos términos intentan explicar el surgimiento de estas pricticas en
nuevos contextos (como el yoga en México articulado con otras creencias) y atin recurren a carac-
teristicas propias de las religiones histéricas.

138



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

el yoga se encuentra cargado de una serie de significados provenientes de la India,
sus usos en Occidente, y en México, en el caso que nos ataiie, se tejen entre espa-
cios y creencias que no se vinculan con un sistema filoséfico hinduista. Considero
que si bien el concepto de religién puede ser inaplicable a realidades culturales
como los ddrsanas hinduistas, el yoga contempordneo occidentalizado se encuen-
tra sujeto a otros fenémenos de secularizacién y procesos transversales de creen-
cias locales (Santillana Vallejo 2016, 27).

En primera instancia, el yoga, especificamente en Mukti Yoga Mérida, es
vivido como parte de una experiencia auténoma que “proviene de la distinciéon
dicotédmica entre cuerpo y espiritu, que distingue un soporte material y una sus-
tancia no tangible (alma)” (De la Torre 2012, 15). Esta sugiere ser una experiencia
subjetivizada, la cual suele variar de acuerdo al creyente y que puede tomar forma
en el cuerpo. De acuerdo con Lenoir (2003), la bisqueda de la racionalidad en la
modernidad trajo consigo el rechazo y la separacién de las instituciones, mientras
el creyente se convertia en el legislador de su propia vida al establecer sus propias
normas y valores para la consolidacién de su propio camino espiritual (Lenoir
2003, 16-54)

En palabras de Ramirez Morales, “la espiritualidad que se construye fuera de
iglesias” (2015, 141) forma parte de esta experiencia ydguica que se entreteje con
otras practicas para recibir los beneficios de una vida equilibrada, feliz o plena.
En estas formas de espiritualidad es notable mencionar que el se/f es concebido
como sagrado, proceso en el cual el individuo adquiere una légica de responsabi-
lidad, en la cual considera que puede vivir lo sagrado desde su cuerpo, a partir de
la movilidad en distintos espacios. Esto construye transversalidades con distintas
creencias y desde una paleta de misticismos y cosmogonias. En este caso, la expe-
riencia de lo sacro puede ser una cosa incluso diferente a Dios, pues puede ir mds
alld de la religion institucional (Moreno Navarro 1998, 174-175).

Con esto, el hecho de que la vida subjetiva se convierta en auténoma e indivi-
dual, significa que las disposiciones de las actividades deberdn ser personalizadas.
En este sentido, los individuos podrdn experimentar la libertad de ser ellos mis-
mos mediante trayectos que incluyan las terapias alternativas, la comida orgdnica,
gimnasios, espacios de ocio y recreacién, dirigidos a mejorar el bienestar del
consumidor (Heelas 2008, 63).

Sin embargo, pese a que la experiencia en yoga sea considerada como propia
e individual, como menciona Nevrin (2008), forma parte de procesos de empo-
deramiento social, pues en la interaccién social crea hdbitos distintos. El yoga
“mds alld del tapete” ha facilitado que varios alumnos solucionasen problemas
de adicciones, lograran el restablecimiento emocional frente al duelo por algin
familiar o una separacién, o hasta la rehabilitacién posterior a una fractura u
operacién. En este sentido, la rearticulacién del yoga con otras pricticas forma
parte de un papel importante en las nuevas narrativas que se inmiscuyen en el
yoga, en especifico desde Mérida, Yucatdn.

139



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

LA INDUSTRIA DEL BIENESTAR SUBJETIVO
Y EL YOGA EN M£RIDA, YUCATAN

De acuerdo con Lenoir (2003, 182-183), a partir de este proceso de secularizacién
—es decir, del desplazamiento de lo sagrado de una esfera institucional hacia esferas
auténomas e individuales (Moreno Navarro 1998)—, objetivos como la felicidad
se instauraron aqui en la Tierra como beneficio de la fe y de una vida espiritual
de los creyentes. Estas practicas, vinculadas con la espiritualidad New Age, han
enriquecido una “cultura del bienestar subjetivo” reformulada a partir de indus-
trias culturales que buscan darle mayor atencién a la subjetividad individual, como
las emociones, las sensaciones y la espiritualidad (Heelas 2008, 62-63).

Si el bienestar subjetivo es una categoria que, de acuerdo con Rojas (2012,
189), alude a experiencias cognitivas, afectivas y heddnicas, también dependerd
socioculturalmente de los medios para alcanzarla, las formas de experimentarlo,
asi como la disponibilidades de bienes y servicios. Para Virguez Pasos (2015,
161, 163) el bienestar tomard sentido a partir de un sistema abierto de signifi-
cados con relacién a distintos factores sociales y culturales de los individuos, asi
como su estatus, edad y sexo. Sin embargo, esta categoria no se encuentra aislada,
pues presupone un repertorio de emociones manifestadas en formas de afiliacidon
(Le Breton 2012, 73) y en referentes empiricos como la felicidad, la satisfaccién,
la salud o el sentirse bien consigo mismo.

Una de las premisas del yoga es alcanzar la liberacién del ser a partir de la
exploracion de diferentes estados de consciencia. Sin embargo, esta prictica se
encuentra permeada por narrativas que han reformulado su sentido hacia la bus-
queda de un cuerpo saludable, feliz, en paz y en equilibrio, asi como de vivir
experiencias espirituales utiles para el entendimiento de si mismo. En este camino
se involucran diferentes técnicas y saberes para explorarse y conocerse. De acuerdo
con Foucault, existen cuatro tecnologias principales y cada una representa una
matriz de la razén prictica: tecnologias de produccién, tecnologias de sistemas
de signos, tecnologias de poder y tecnologias del yo. Estas tltimas permiten a los
individuos efectuar, por cuenta propia o con la ayuda de otros, cierto ntimero de
operaciones sobre su cuerpo y su alma, pensamientos, conducta o cualquier forma
de ser, obteniendo asi una transformacién de si mismos, con el fin de alcanzar
cierto estado de felicidad, pureza, sabiduria o inmortalidad (Foucault 1990, 48-49).

Las tecnologias del yo no funcionan por separado, cada una se vincula con un
tipo de dominacién, incluso sobre si mismo. Para el filésofo francés, la historia
nos muestra las distintas estrategias que los individuos generaban para conocerse
a si mismos. En algunos casos, este conocimiento también formé parte de su
autoregulacién ante las pasiones y vida banal. Por ejemplo, en el cristianismo
pueden ser ejemplificadas a partir de las condiciones y reglas de conducta con
el fin de obtener cierta transformacién del yo, lo que lleva a admitir las propias
faltas y reconocer las tentaciones del individuo. Desde las industrias de bienes-

140



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

tar subjetivo, basadas en discursos New Age, se construye esta autorregulacién y
conocimiento de si mismo, a partir de la idea de un se/f sagrado y holistico que
permanece en una constante busqueda hacia el ser consciente.

En Yucatdn, estado ubicado al este de México y uno de los principales focos
turisticos del pais, se ofrece una amplia gama de sitios vinculados al cuidado
del cuerpo y el desarrollo personal. Su capital, Mérida, capta la mayor parte de
turistas pues cuenta con la infraestructura para el alojamiento y servicios (Garcia
de Fuentes y Xool Koh 2012, 180-181), ademds de tener una industria basada en
el bienestar subjetivo desde las sensibilidades New Age que se incrementé en los
ultimos cuatro afos, es decir, en el 2012.

Esta regién mantuvo la mirada de los medios de comunicacién y la literatura
sobre espiritualidades emergentes, pues se difundié a través de distintas interpre-
taciones que el 21 de diciembre de 2012 finalizaba el calendario maya, lo cual
habria de significar el inicio de una nueva era, el fin del mundo o el inicio de un
nuevo ciclo césmico. El fenémeno de 2012 fue la principal fuente de transna-
cionalizacién del campo de la mayanidad, pues no sélo intensificé un mercado
turistico, también visibilizé a los lideres, trayectos y escenarios para la creatividad
espiritual (Farahmand 2016, 3-4).

Dentro de esta intensificacion de trayectos espirituales se encuentran los cen-
tros de yoga, pues de acuerdo con varios participantes con mds de diez afos de
experiencia, en los afios noventa habia espacios limitados para estas précticas,
como la Gran Fraternidad Universal, asi como espacios de medicina naturista
como el Instituto Kannon. Para 1993, en Tamanché, Donald Niedermayer y otros
alumnos de Swami Sivananda Rada Saraswati, una gurt del yoga en Canadi,
fundaron “La Asociacién de los Amigos de Rada A.C.”. Al principio el espacio
se acotaba a extranjeros residentes en Yucatdn, estadounidenses, australianos y
europeos; cinco afos después, el centro era completamente bilingiie. Otros de
los primeros centros en la ciudad fueron Chandrika Yoga, inaugurado en 2001, y
Virya Yoga y Semilla Yoga, inaugurados en 2008. Cabe senalar que otros centros
que han estado desde hace varios afios en Yucatdn son los espacios dedicados a la
préctica de Yoga Kundalini, como Casa Amrit y Shakti Kundalini. Si bien estos
ultimos estilos no fueron sefialados desde los centros de yoga postural, si forman
parte de la estructura del yoga moderno y occidentalizado.

Actualmente, en la ciudad existe una amplia oferta de sitios vinculados al
cuidado del cuerpo y el desarrollo personal, los cuales se pueden encontrar en
gimnasios, centros holisticos, unidades o clubs deportivos, centros de danza y
espacios que ofrecen terapias alternativas. En enero de 2016 registré 20 de centros
de yoga, de los cuales 17 se encuentran localizados al norte, nororiente y norpo-
niente de la ciudad de Mérida y el resto se encuentran en la zona del centro his-
térico (donde se concentra la mayor parte de turismo internacional y nacional),
sin contar otros espacios de acondicionamiento fisico o espiritual en los cuales
pueda encontrarse esta actividad. Los centros de yoga se sittian en los principales

141



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

trayectos de consumo cosmopolita dirigidos a las clases media y media alta en
busqueda de tiempos de ocio y recreacién,'” no sélo en busqueda de experiencias
espirituales, también se involucran industrias de sistemas de atencién al cuerpo
relacionadas al mindfulness,”® fitness,"* wellness,” medicina alternativa y tiendas
de comida orgdnica, entre otras. El yoga en Mérida no solo agrupa los distintos
elementos que se encuentran explicitos en el discurso New Age, sino que el con-
texto histérico y socio-cultural ha beneficiado su extensién e influenciado en la

reincorporacién de otras précticas espirituales a contextos locales.

FESTIVALES DE YOGA Y OTROS ESPACIOS
DE BI,JSQUEDA ESPIRITUAL

En 2010, uno de los principales referentes en la formacién de varios maestros en
Meérida fue Eyleen Rogers, conocida como “Tilo”, a quien conoci en el Primer
Festival Yogui en Mérida. A ella se debe la imparticién del zeacher training o entre-
namiento para maestros realizado en Bunker Yoga, con mds de veinte alumnos.
Afos después, algunos de aquellos asistentes al entrenamiento inauguraron sus
centros y visibilizaron la expansién de centros de yoga en la ciudad. Entre algu-
nos de estos centros, a cargo de alumnos de Tilo, se encuentran Mukti Yoga y
Casa CorazOM.

El Primer Festival Yogui Mérida, que se realiz en 2012, me fue recomendado
por varios conocidos y practicantes de yoga, pues podria conocer los diferentes
estilos, asi como la oferta de escuelas en la ciudad. El festival se realizé durante
un fin de semana, en el centro Tumak’at, espacio dedicado a dar talleres de danza
contempordnea y otras técnicas de expresién corporal.

Las clases y conferencias se realizaron en dos salones. En uno se dieron
pricticas corporales como distintas técnicas y estilos de yoga. En el otro, se
impartieron conferencias o pldticas relacionadas con la transformacién del

"2 De acuerdo con el trabajo de Iturriaga Acevedo (2013, 24-28) Mérida es una ciudad que se
encuentra claramente segmentada en dos bloques, en los cuales los servicios corresponden a la clase
social de sus habitantes. Podemos mencionar que la mayoria de los centros de yoga se encuentran
ubicados en el bloque del norte de la ciudad de Mérida, es decir, en los distritos I, II y VII (norte,
nororiente y norponiente). El distrito I, donde mds se encuentran centros de yoga, representa el
15.2% del total del drea urbana, tiene las principales plazas comerciales, asi como las principales
escuelas, universidades privadas y conjuntos residenciales.

'3 Proviene de la traduccién de sati, palabra en pali, un idioma vermicular al sdnscrito, que
se ha interpretado como “atencién plena”, “plena conciencia’, “presencia mental”, pues involucra
la capacidad de estar en el presente, vivir el aqui y el ahora como un ejercicio mental y espiritual
(Sociedad Mindfullness y Salud 2017).

14 Se hace referencia a un estado generalizado de salud fisica a partir de una dieta saludable y
ejercicio fisico constante.

' Este término deriva de las palabras en inglés wellbeing (“bienestar”), fitness (“buena forma fisica”)
y happiness (“felicidad”). Hace referencia a un estado de bienestar o de satisfaccién personal el cual
involucra més alld del acondicionamiento fisico, considerando su entorno social y medio ambiente.

142



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

ser a través del camino espiritual. Entre las actividades se incluyeron algu-
nos kirtan o concierto de mantras a cargo de Donald y Paola, maestros de
yoga; una conferencia de agricultura orgédnica a cargo de Centro Yaax (ahora,
Colectivo Milpa); otra conferencia sobre constelaciones familiares y, final-
mente, una conferencia a cargo de Tilo. Con el salén repleto, e insuficiente
para contener a los interesados, la expositora presenté imdgenes de vestigios
arqueoldgicos con figurillas humanas en posturas similares a un loto en
yoga. Explicd que, desde su perspectiva, a partir de sus viajes y al acercarse
a conocer los caminos espirituales y ancestrales de distintos pueblos, el yoga
va mds alld de la prdctica hindd. Esta tltima idea es retomada por sus alum-
nos para argumentar que el yoga trasciende la prictica de dsanas, es decir,
incluye toda préctica que los lleve al autoconocimiento y la bisqueda interior.

El festival incluy6 un drea de ecotianguis —con venta de comida vegetariana
y vegana, discos compactos para meditar o armonizar los chakras, inciensos o
ropa especial para practicar yoga— y espacios recreativos. Durante la noche
de clausura se efectudé un kirtan o concierto de mantras a cargo de Donald y
Sergio Layd, un musico dedicado al chamanismo y musicoterapia.

El eslogan del evento fue “Transformando una consciencia’, y todas las
actividades hacfan referencia al cambio césmico y universal que experimen-
tamos. “Ser consciente”, “expandir” o “transformar la consciencia” son frases
que definen el proceso a partir del cual atraviesan los practicantes de yoga.
De acuerdo con los instructores, hacer o practicar yoga significa no sélo la
realizacién de dsanas, sino la actitud que se adopta en la vida diaria, es decir,
vivir con consciencia.

“Ser consciente” fue definido por los alumnos de yoga como un estado de
gracia, armonia y bienestar con el todo; también se vinculé como la completa
atencién al cuerpo y las sensaciones. Sin embargo, algo en lo que coinciden
todos los practicantes es que el “ser consciente” es vincular lo aprendido en
yoga para llevarlo a cabo en su vida cotidiana, sus relaciones y sus précticas
con el cuerpo, lo cual les permite hacer un cambio en su actitud frente a la
vida. A partir de lo anterior, identifico a la consciencia como “un estado limi-
nal, de constante transformacién que suele estar relacionado con experiencias
sagradas” (Santillana Vallejo 2016, 124).

En esta busqueda de “expandir la consciencia”, el yoga forma parte de
un punto de encuentro entre practicas, en las cuales la transformacién es el
elemento que mueve estos circuitos. De acuerdo con De la Torre, algo que
permite la movilidad entre sus practicantes no es un discurso unificado sino:
“una matriz de sentido, o mejor dicho, un marco interpretativo basado en el
principio holistico a partir del cual la sacralizacién del self genera la sacraliza-
cién del cosmos, y los proyectos de autosuperacién adquieren una dimensién
potencial de transformacién de su entorno y la conciencia universal” (De la

Torre 2013, 33-34).

143



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

La transversalizacién de distintos sistemas de creencias se mueve a partir de tres
nucleos de ideas que subyacen a partir del se/f sagrado. La primera se basa en que
el selfbusca tener un desarrollo espiritual a partir de una cosmovisién holistica; la
segunda, en la circulacién permanente, como elemento organizacional a partir de
distintas précticas, y la tercera, en la valoracién positiva de las alteridades, como
lo étnico, la naturaleza, el pasado y la magia, por mencionar algunas categorias
(Frigerio 2013, 55-60).

Dos anos después de aquella feria, en 2014 se efectud la Expo Sé Vida, “la
Primera Expo en Mérida en donde podrds encontrar Productos, Servicios y
sobre todo mucha informacién relacionada a la Salud y Bienestar Integral desde
sus pilares principales: Fisica, Emocional y Ambiental [sic]”, de acuerdo con su
publicacién en Facebook. El evento se realizé en el Centro de Convenciones
Yucatdn Siglo XXI, en la zona norte de Mérida. El espacio se organizé en tres
filas formadas por stands de comida orgdnica, fisioterapeutas, medicina alter-
nativa y dos centros de yoga (Luz Yoga y el Instituto Beatriz Arenas). En medio
del salén se encontraba un espacio para conferencias. Cuando me acerqué, lo
que sonaba en los altavoces fue “debemos entrenar la mente, sobre todo nues-
tros pensamientos y enfocarnos en el “aqui” y el “ahora” para ver resultados
[sic]”. Era la conferencia titulada “Cémo funcionan las frecuencias energéticas”.
El conferencista hizo alusién durante su discurso a “las leyes del universo”,
“el poder de la meditacién”, “los decretos”, “la consciencia” y “las frecuencias
energéticas’.

Ser consciente de nuestros alimentos, de nuestro consumo, nuestras relaciones
y acciones, fueron algunas de las narrativas retomadas durante el Primer Festival
Yogui y en la Expo Sé Vida. El término consciencia es usado entre los practi-
cantes de yoga, pues forma parte de un ejercicio de experimentar en si mismos,
cuerpo y emociones, un movimiento de traslacién a otro espacio en el cual “la
ventanita se abrié”. Esta accién, consideran varios maestros, es fundamental para
la cohesién de todos los elementos que componen al yoga durante la préctica
fisica, emocional y espiritual, que a su vez se puede llevar a otras esferas de la
vida social.

Los festivales de yoga,'® asi como la Expo Se Vida en 2014, no sdlo ilustran
dindmicas en las cudles se observa un mercado enfocado en el bienestar subjetivo
que puede ir mds alld del New Age, e involucra movimientos como el wellness
y el fitness; también senalan la cabalidad y apertura que el yoga puede tener en
distintos espacios, pues es el cuerpo el cudl se ha repensado a partir de estos
enfoques holisticos que priorizan la mente y el espiritu, pero no dejan de lado la
transformacion corporal.

16 El festival de yoga Mérida fue efectuado sélo en dos ocasiones, en 2012 y en 2013. Los par-
ticipantes quedaron desanimados debido a problemas de logistica y organizacién.

144



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

ExperIENCIAS DESDE MUKTI YOGA. ALGUNOS APUNTES
ACERCA DE LAS TECNOLOG{AS DEL YO.

Particularmente, mi estudio se concentré en el centro Mukti Yoga, ubicado en
la colonia San Ramén Norte, en Mérida, cerca de City Center. En 2016 este
espacio era dirigido por dos maestras: Ileana —la duefa, quien actualmente da
clases de anusara y dharma yoga— y Abigayl, quien comenzé su formacién en
Chandrika Yoga, y también da clases de Ashtanga yoga, yoga para ninos y yoga
para la ansiedad. Los estilos y formas de practicar de Abigayl e Ileana suelen
tener ciertas variaciones en sus secuencias, aunque el objetivo de Mukti es el
mismo: transmitir la ensefianza de grandes maestros a personas que busquen la
realizacién a través de la prictica, buscando un nivel de consciencia mayor en
el cuerpo, mente, emociones y relaciones. Actualmente, la directora del centro
Mukti Yoga es Ileana Ortiz.

Las cuotas de asistencia a clases oscilan entre los $100 por clase, hasta $ 1500,
por mes, dependiendo del paquete y actividades programadas mensualmente.
Los asistentes de yoga suelen tener entre 20 a 50 afios, y en su mayoria son
mujeres, en una proporcién de nueve de cada once. Las clases se imparten en
un horario que inicia a las 7 de la mafana hasta el mediodia, y de 7 a 9:30
de la noche, pues son espacios en los cuales los asistentes se pueden organizar
para tener un momento de ocio y tiempo libre durante su dia. Los participantes
comparten ciertos capitales culturales y sociales (De la Torre, 2015), asi como
el gusto por productos y terapias alternativas. Estdn vinculados a un “estilo de
vida” que gira en torno al cuidado de su salud fisica, mental y espiritual, sobre
todo, en torno al cuerpo."”

Durante una clase de yoga, el cuerpo es la herramienta a partir de la cual se
vive la trasformacién, se siente, estremece, pero también por la cual se desarrolla
toda una clase de tecnologias en pro de su cuidado. En ¢l se realizan distintos
ejercicios psico-corpéreos caracteristicos del yoga occidentalizado, los cuales for-
man parte de los ocho pasos del yoga de los Yoga Sutras de Patanjali. Estos son
principalmente las dsanas o las posturas; el pranayama o los ejercicios de respira-
cién y, finalmente, la meditacién y principalmente llegar al samadhi, o el ser “uno
con el todo”, asi como de principios que gufan la prictica, generalmente citados
a partir de las ensenanzas de Patanjali en los Yamas y Niyamas.

Las dsanas o posturas son utilizadas para tener mayor flexibilidad y resistencia
en los musculos, fortalecen extremidades y ayudan a mejorar el funcionamiento
del sistema respiratorio, inmunoldgico, enddcrino y digestivo. Pueden ser largas
y prolongadas o cortas y fluidas. También se hacen uso de vinyasas (las transicio-
nes entre dsanas, la respiracién y también el movimiento) pero todo dependerd

7 “Comparten un habitus de la nueva clase cosmopolita, la cual genera acceso a la globalizacién
(viajeros espirituales, exploradores de las espiritualidades alternativas)” (De la Torre 2012, 37).

145



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

del estilo de yoga que la instructora o instructor ensefe. Suelen tener nombres
de animales u objetos que se les asemejen, y trabajan alguna analogia. En cada
postura se debe continuar con el pranayama —la respiracién— para no perder la
concentracién, no divagar entre cada pensamiento. La respiracién bésica debe ser
por la nariz, aunque hay diferentes ejercicios. Finalmente, se realiza otra medita-
cién, el ejercicio mds complejo, pero a la vez mds sencillo, que diferencia al yoga
de cualquier ejercicio fisico.

En Mukti Yoga también se ofertan programas, diplomados, entrenamientos,
asi como otro tipo de précticas vinculadas al desarrollo espiritual como talleres
de sueno, comunicacién sin violencia, entrenamientos, yoga para la ansiedad,
desintoxicacién y cursos con maestros de talla internacional. En marzo de 2014,
como parte integral de un ciclo de desintoxicacidn, se llevaron a cabo varias acti-
vidades, entre ellas la prdctica constante y diaria de posturas que privilegiarian
las torsiones de térax (con la finalidad desintoxicar el organismo), se entregd
un folleto de alimentacién consciente con un plan con recomendaciones para
mejorar los hdbitos alimenticios, y se concluyé con un temazcal en el centro de
permacultura orgdnica Colectivo Milpa. El folleto con toda la informacién sobre
las posturas y la alimentacién comenzaba con el siguiente pdrrafo: “En la préctica
de yoga buscamos un bienestar que se extienda de la prictica de dsanas en nuestro
tapete hasta todos los dmbitos de nuestra vida en el dia a dfa. Buscamos sentirnos
saludables, plenos y llenos de energia [...] Es tu responsabilidad escuchar a tu
cuerpo y alimentarte con consciencia” [sic].

Durante el ciclo se realizaban analogias respecto a lo cotidiano, y se crearon
anclajes entre temas especificos, su impacto en las posturas y cémo realizarlas.
Por ejemplo, en la dltima semana se hizo énfasis en el elemento agua y sus carac-
teristicas. Al meditar acerca de algunas de ellas, como la fluidez y la adaptacién,
éstas se trasladaban a escenarios de la vida de los practicantes, para posteriormente
ponerlos en escena durante la clase de yoga. Es decir, en la clase se trabajaron series
de posturas que generaban movimientos fluidos en el cuerpo, mientras se meditaba
la capacidad de adaptarse a posiciones dificiles, como suele ser en lo cotidiano.

Al finalizar el cierre de ciclo, como se senald, se invité a un temazcal en
el centro de permacultura orgdnica Colectivo Milpa. El temazcal es una
ceremonia de purificacién que se lleva a cabo a partir de banos de vapor.
En México, la articulacién de pricticas New Age se encuentra vinculada
con los movimientos de neomexicanidad'® y précticas vinculadas a Camino
Rojo, una nocién “inspirada por las creencias y ensehanzas espirituales de
diversos grupos nativos americanos, especialmente lakotas” (Olivas Herndn-
dez 2014, 260). Este movimiento ha tomado nuevos significantes a partir

'8 De acuerdo con De la Torre el movimiento de la neomexicanidad conjuga distintas tradi-
ciones culturales y simbdlicas en las cuales lo azteca es visto desde un cardcter universal y lo religioso
se vive como espiritualidad. Este movimiento incorpora saberes orientales, indigenas y tradiciones
vinculadas al catolicismo (De la Torre 2008b, 69-70).

146



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

de movimientos de neomexicanidad, en los cuales la identidad mexicana se
resignifica a partir de las pricticas rituales de distintas tradiciones indigenas,
integradas como parte de un camino espiritual (Olivas Herndndez 2014, 44).

El temazcal de Colectivo Milpa se construyé de ramas y madera y se tapd
con cobijas o edredones, lo que permitié que el calor se concentrara. En medio
habia un hueco en el que se depositaron piedras volcdnicas que posteriormente se
calientan. Esta ceremonia simula el nacimiento de quienes participan e incluso,
su estructura emula un vientre materno, del cual renacen todos los que se unieron
a compartir dentro de ¢l sus experiencias, cantos, risas, ldgrimas y sudor.

Durante la ceremonia se vivieron momentos solemnes y de silencio. Mientras
algunos asistentes se abrazaban, otros contemplaban las piedras calientes o el
vapor salir de sus cuerpos, cantaban o simplemente cerraban los ojos y permane-
cian en silencio. Cuando el calor comenzé a ser sofocante quien “corrié” o guié
el temazcal pidi6 abrir las puertas. Al finalizar, algunos participantes compararon
esta prictica con una clase de yoga, pues consideran que los procesos por los
cuales atraviesan sus cuerpos, como la desintoxicacion y purificacién a partir de
la sudoracidn, son similares a las dsanas fluidas y al uso de resistencia fisica, pues
provoca la elevacién de la temperatura corporal. También compararon ambas
précticas en cuanto a la incomodidad que puede producir una postura de yoga,
pues éstas, en ocasiones, pueden producir fatiga o cansancio, semejante al estar
dentro de un temazcal. En ellas, disfrutar ese momento depende del ejercicio
mental de soltar los pensamientos y emociones, mientras se entra en un estado
meditativo.

El temazcal, asi como otras ceremonias de Camino Rojo, son précticas que
involucran procesos similares que se viven dentro del yoga: la meditacién, el
control de cuerpo y pensamientos, el sometimiento al dominio del individuo
por si mismo para alcanzar el bienestar. Si bien estas practicas involucran un pro-
ceso auténomo de sentires y pensares dentro de su propia piel y desde su propio
yo, también han creado anclajes de empoderamiento social. Es decir, cuando se
realiza una ceremonia de temazcal hay momentos de rezos y peticiones, durante
los cuales se pide por la Madre Tierra, la familia o la sociedad. Lo mismo ocurre
en las meditaciones en yoga, ya que pueden ir dirigidas a algin familiar, algiin
problema, situacién o padecimiento de alguien en el mundo. Es decir, la repre-
sentacién del cuerpo toma en cuenta las acciones dirigidas hacia otros rumbos
como la naturaleza y la sociedad, lo cual reafirma su cardcter holistico que va
mis alld del cuerpo-mente-espiritu, mientras incorpora la naturaleza y la sociedad
como parte del mismo nicleo de sentidos.

Otras actividades vinculadas al Camino Rojo y que tienen lugar en
Mukti Yoga son los circulos de canto en luna llena. Cuando terminan las clases,
se invita a participar a los practicantes. Algunos se quedan y otros van llegando
con comida, flores, veladoras, cuarzos, incienso de copal, agua, tambores o algin
otro instrumento. En estos espacios se espera recibir las bendiciones de la luna

147



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

llena al conectarse con ella y el universo a través de los cantos. Cuando se inicia el
circulo se hace un saludo a los rumbos, similar al que se realiza al abrir el temaz-
cal. A su vez, se pide permiso a los guardianes del lugar para poder realizar los
cantos como ofrenda y, posteriormente, se hace el cierre. Las intervenciones son
voluntarias, algunas en espanol, otras en nihuatl e incluso se entonan mantras
en sdnscrito a deidades como Shiva o Kali. Mientras la noche va trasncurriendo,
alguna participante comparte un poco de tabaco con los demds para quemar en el
incensario, mientras realiza alguna peticién. Los circulos finalizan antes de media
noche con cantos de agradecimiento y con momentos de silencio.

En estos eventos la corporalidad es importante, pues en ella se retinen expe-
riencias integradoras para darle sentido a su yo y su subjetividad. Este tipo de
trayectorias en busqueda del bienestar subjetivo “no necesariamente ha implicado
la sustitucién de un marco de sentido por otro” (Olivas Herndndez 2016, 1-2).
Es decir, estas prdcticas, al ser entendidas como caminos espirituales que si bien
tienen distancias histéricas y contextuales que los separan, forman parte de la
construccién de una misma via que enfatiza la sacralizaciéon del yo y la divinidad
corporizada, comparando valores, adquiriendo significados y creando puentes
entre ambas tradiciones.

EL YOGA COMO ESTILO DE VIDA. ALGUNAS EXPERIENCIAS
YOGUICAS DESDE MERIDA, YUCATAN

Vivir el bienestar mediante el yoga es una experiencia auténoma que los prac-
ticantes esperan reproducir en sus trayectos, en los cuales buscan la felicidad (u
otros valores vinculados) y una vida plena a partir de la atencién desde y con
el cuerpo. De esta manera, la experiencia holistica se reafirma cuando “todos
los valores se traducen en sensaciones corporales” (De la Torre 2012, 173), y
posteriormente en referentes empiricos.

Durante varias entrevistas informales y formales realizadas a los asistentes de
Mukti, maestros y alumnos manifestaron los vinculos afectivos que han creado
durante la su proceso de aprendizaje. Estos se expresaron a partir de analogfas,
sensaciones o experiencias que ocurren en clase y posteriormente, en su vida
cotidiana. A partir de estas tecnologfas del yo desarrolladas en el yoga, comienza
un proceso de transformacién, cambio, control y manejo de los pensamientos y
acciones en los yoguis. Es decir, involucra un sistema de valores que debe ir mds
alla de las dsanas, pues como menciona una de las maestras, “el yoga no se realiza
en el tapete. El yoga es un estilo de vida”. Desde esta perspectiva, su préctica se
convierte en un conjunto de decisiones que involucra procesos de reflexividad en
el yo, por ejemplo, ahimsa o no violencia en su entorno y en si mismos, o ananda
que es dicha o felicidad absoluta.

Para Giddens (2000), adoptar un estilo de vida hace referencia a un proceso de
reflexividad que involucra la toma de decisiones. Si bien es un término que suele

148



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

aplicarse al drea de consumo y con referencia al cosmopolitismo, todos tenemos
un estilo de vida, pues nos vemos forzados a elegir. Sin embargo, no presupone
ser una oferta bondadosa para cualquier individuo, pues en ocasiones reproduce
un estilo de vida basado en un modelo de consumo.

Ratl Novelo es maestro suplente en Mukti Yoga. Tanto Radl, como Ileana y
Abigayl tuvieron como principal maestra a Tilo. Para Novelo, la postura tiene
una significacion especifica, sin embargo, considera que el beneficio del yoga se
recibe al realizar varias posturas por un tiempo determinado y la forma en la que
va cambiando el cuerpo, la mente y las sensaciones:

Al practicar yoga, fisicamente, te sientes mds liviano, te sientes con mucho mds espacio
en el cuerpo, esa sensacién de quitarte algo te haces mds ligero. La flexibilidad es
una sensacion de libertad que se refleja en la mente, en tus pensamientos. En mi
experiencia, yo tuve un accidente en una pierna. El yoga me ha ayudado muchisimo a
mejorar, sin duda, si no fuera por el yoga tendria mds limitaciones (entrevista realizada
a Raul Novelo, maestro de Ago Yoga, 2014).

Es desde el yoga en el tapete que los entrevistados aseguran haber desarrollado
experiencias vinculadas al cuerpo en sus tres niveles: fisico, emocional y espiritual.
Desde la dimensién fisica se experimentan procesos terapéuticos, de rehabilitacién
y de restauracion fisica; la dimensién emocional hace referencia a las enfermedades
causadas por alguna somatizacién de problemas emocionales; y la dimensién espi-
ritual estd vinculada con el uso de la energia que habita en cada cuerpo mediante
los chakras y bhandas que, en ocasiones, se bloquea o desequilibra a consecuencia
de algtin problema en la dimensién fisica o emocional.

Para algunos, la prictica de yoga les lleva a la introspeccién, a la catarsis,
que se expresa con la risa o el llanto. Para Ileana, maestra y directora del centro
Mukti, encontrarse con el yoga fue una experiencia que la llevé a las ligrimas
desde la primera clase y considera que ha sido su anclaje en malos momentos:

Cuando yo empecé a hacer yoga estaba muy débil, no aguantaba un perro mirando
hacia abajo, porque yo era un caos cuando empecé a practicar. Llegué a la clase, sudé
como una loca, me temblaba todo, lloré la mitad de la clase porque me emocioné
muchisimo, cuando cantaron OM al final de la clase, lloré, y lloré, y lloré, porque me
movié algo, y desde ese dia, hace seis anos, no he dejado de practicar. Pero no tenia
ni la mds minima idea de que me iba a mover todo lo que me movié [...] Yo creo que
en los peores momentos de mi vida es cuando mds he practicado, es como mi ancla,
de hecho llegué en un momento de depresién muy fuerte, y estaba a ocho mil metros
bajo tierra, y aparte con mil drogas adentro, eso fue lo Gnico que me sacé de donde
estaba, practicar yoga (Ileana, directora del centro Mukti Yoga 2016).

Para algunos practicantes, su inicio en el yoga ha significado la apertura al ser
consciente, desde el movimiento corporal, las sensaciones y emociones durante

149



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

el tapete, hasta el actuar cotidiano. Pepita, una alumna, afirma que en los entre-
namientos de yoga ha aprendido a ser consciente de sus alcances y limitaciones
fisicas, pues sabe que si realiza algin mal movimiento se puede lastimar. En el
caso de Gaby, llevar el yoga més alld del tapete ha significado reducir su ingesta
de carne y eliminar de su vida cotidiana el consumo de refrescos enlatados.
Es decir, este camino involucra transformar sus habitos, actitudes, llevindolas a lo
que para ellas significa un estilo de vida. “Cada momento de mi vida hago yoga.
Yo sin yoga era otra”, afirma, mientras conversa acerca de cémo le ha ayudado a
sobrellevar el estrés durante su trabajo y en sus relaciones personales.

Algo en lo que coinciden quienes practican yoga es en el uso de esta filosofia
de manera transversal a otras formas, sistemas, técnicas o terapias que los auxilien
en su desarrollo humano. En el caso de Leo, los viajes, los temazcales, el mindfull-
ness y el yoga le han regalado esa pieza que en su vida se llama consciencia:

El yoga mis alld del mar fue un complemento, vino en el momento indicado a com-
pletar cierto proceso. Mi segundo despertar fue un poquito antes, cuando estuve en
Camboya. Me fui de voluntaria y estuve trabajando all4, eso fue en el 2012. Antes de
irme tenfa un trabajo stiper bien, ganaba sdper bien, pasé los momentos ctspide que
cualquiera pudiera tener. Sin embargo, ya no me sentia cémoda y me fui a Camboya.
Fue un proceso de muchas cosas, de darme cuenta de muchas cosas, de cambiar com-
pletamente. Después fue mi segundo voluntariado, en Perd, ahi fue cuando me llegd
el yoga para ser el complemento de lo que yo empecé a cambiar desde un principio.
Cuando regresas de viajar, estds en un estado de no sentirte cémoda donde estés.
Sin embargo, después del viaje se te olvida todo eso y te acostumbras a la rutina. Y el
yoga me llevé a eso, a no acostumbrarme a la rutina y al mindfullness que es lo que més
estoy practicando ahorita, no tanto en la prictica de yoga, si no en el ser consciente.

El yoga fue mi tabla de surf (Leo, practicante de yoga en Mukti Yoga Mérida 2016).

Para Pepita, practicante en Mukti, las ceremonias de medicina como San Pedrito
0 peyote, en conjunto con su practica de yoga, le han ayudado a apreciar la vida
y el deseo por conservar la naturaleza: “cuando estds dentro de esa conexién te
hace ver que todo tiene vida y que td le das vida. Y el hecho de ser consciente
te hacer ver que si tengo algo que tiene vida hay que cuidarlo”. En el caso de
Abigayl, el yoga la ha apoyado en momentos dificiles: “me ayuda a cuestionarme
hacia donde voy, qué estoy haciendo, ser consciente de las decisiones que tomo, a
tomar responsabilidad de las cosas que hago y que no hago”. Aby, como la llaman
sus alumnos, considera que el yoga, el tantra, la numerologia o los temazcales, por
mencionar algunos ejemplos, son sistemas distintos. Sin embargo, si estos elemen-
tos le ayudan en su crecimiento, los integra a su prictica personal, pues todos le
han llevado a emociones y expresiones similares de catarsis: “cualquier herramienta
que te sirva, lldmese temazcal, danza de la luna o cualquier ritual que creas que
puedas recuperar del lugar de donde vives, Gsalo. Porque creo que siempre estamos
en una constante busqueda y el yoga es unién”, advierte.

150



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

Estas experiencias se sintetizan en referencias que afirman el uso del yoga como
un proceso terapéutico y de autoconocimiento. De esta manera, los practicantes
de yoga del centro Mukti han desarrollado distintas formas de autoobservacién
para realizar un diagndstico para la transformacién y el cambio hacia su nuevo
despertar espiritual: “;has escuchado la frase que dice que hay dos despertares en
la vida? Dicen que el primero es cuando naces y después, cuando te haces cons-
ciente. Les juro por mi vida que yo creo que el yoga fue mi segundo despertar”,
finaliza Gaby en nuestro grupo focal.

REFLEXIONES FINALES

La prictica de yoga se ha popularizado a nivel mundial en los tltimos afos. Sirvan
como ejemplo la proclamacién por parte de las Naciones Unidas del Dia Inter-
nacional del Yoga, conmemorado el 21 de junio, con el fin de concientizar a la
poblacién de los beneficios de su practica; y la declaracién de la unesco que
considera el yoga Patrimonio Inmaterial de la Humanidad. Observar su demanda
y las formas de revalorizacién de la prictica me ha llevado a cuestionarme qué
procesos sociales, histéricos y de discurso atraviesan este sistema y bajo qué fac-
tores se adoptan.

Ante el fenémeno de popularizacién y diversificacién del yoga, considero
importante sefalar que la experiencia de su practica estd mediada por mds de un
aspecto de la vida, de manera que la influencia permea los referentes afectivos,
sensoriales y cognitivos. Estos referentes, influidos por la formacién, la escuela y el
bagaje literario, ilustran un panorama en el cual prevalecen tres caracteristicas: el
yoga como proceso terapéutico, como camino espiritual y de autoconocimiento,
y como estilo de vida. Todos giran alrededor de aspectos afectivos, cognitivos y
sensoriales encaminados al bienestar.

Las tecnologias del yo en el tapete y fuera de él constituyen un papel impor-
tante en la construccién de los dominios y objetivos que desean alcanzar los par-
ticipantes. En el caso de Mukti Yoga, estas tecnologias van redirigidas hacia el “ser
consciente” o al “tomar consciencia”. Es decir, rumbo al camino de autoestudio y
conocimiento a partir del cual los practicantes reconocen sus dolores, malestares,
angustias y miedos. Esta experiencia integradora es también una via espiritual
encaminada al desarrollo personal.

Sin embargo, la prictica de yoga puede ir mds alld de su experiencia de
dsanas, es decir, sus rumbos van hacia cualquier otra vivencia trascendental
para el cuerpo. Es ahi donde podemos encontrar otras tecnologias del yo mids
alld del tapete. De esta manera, el practicante no solo asume una postura de
yogui sino de buscador espiritual; mientras, puede utilizar cualquier herramienta
que le ayude en su crecimiento personal. Su cardcter voluble es lo que modifica
su experiencia y6guica y la convierte en un estilo de vida basado en modelos
de consumo New Age, el cual comparte el gusto por el cuidado del cuerpo, la

151



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

alimentacién vegana o consciente, u otros trayectos personalizados acorde a los
intereses individuales (Heelas 2008, 62-63).

Anteriormente, expuse el uso de ceremonias —por ejemplo, los temazcales
y los circulos de canto— como transversales a la prictica de yoga. Este fené-
meno podria sugerir que el yoga se ha fusionado. Sin embargo, no es el caso de
Mukti Yoga, pues la estructura de la clase corresponde a un modelo de escuela
y linaje. Lo que si prepondera es la capacidad de movilidad y de eleccién entre
sistemas y estructuras que van mds alld del sistema hindd. Considero que el yoga
debe ser visto como un edificio en construccién, como propone De Michelis
(2008), el cual estd lleno de habitaciones y pasillos en los que el practicante
puede transitar desde su libre albedrio. Sin embargo, el practicante es externo al
edificio, es un paseante. Desde su camino puede involucrarse en el yoga mientras
visita otros espacios ajenos que estdn de paso. De esa manera, los yoguis pueden
vivir los beneficios de una vida consciente mds alld del tapete mientras lleven los
valores de su practica en distintas direcciones.

152



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

BiBLIOGRAFiA

Carozzi, Marfa Julia. 1999. “La autonomia como religién: la Nueva Era”. Alteridades

9(18): 19-38.

CorriN HARGUINDEGUY, Laura. 2006. “New Age: Representaciones del cuerpo y el cui-
dado de la salud”. Mitolégicas 21: 9-22.

DEe MicHeuss, Elizabeth. 2008. “Modern yoga. History and Forms”. En Yoga in the
Modern World. Contemporary Perspectives, editado por Mark Singleton y Jean
Byrne, 17-35. Nueva York: Routledge Hindu Studies Series.

DE 1A TorRE CASTELLANOS, Renée. 2006. “Circuitos mass medidticos de la oferta neoeso-
térica: New Age y Neomagia Popular en Guadalajara”. Alteridades 16 (32): 29-41.

. 2008a. “La imagen, el cuerpo y las mercancias en los procesos de translocalizacién
religiosa en la era global”. Ciencias Sociales y Religion/Ciéncias Sociais e Religido
10(10): 49-72.

. 2008b. “Tensiones entre el esencialismo azteca y el universalismo New Age a partir

del estudio de las danzas conchero-aztecas”. TrRACE/Centro de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, nim. 54: 61-76.

__. 2012. Religiosidades ndmadas: Creencias y prdcticas heterodoxas en Guadalajara.
México: CIESAS.

. 2013. “Religiosidades indo y afroamericanas y circuitos de espiritualidad New
Age”. En Variaciones y apropiaciones latinoamericanas del New Age, coordinado
por Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez Zafiga y Nahayeilli Judrez Huet,
25-46. México: ciesas/ El Colegio de Jalisco.

. 2015. “La neo mexicanidad: una expresién de rescate sagrado bajo clave Nueva

Era”. Ponencia presentada en el XVIII Encuentro de la riFrEM, Mérida, Yucatdn,
15-17 de abril 2015.

EL1ADE, Mircea. 2011. Yoga. Inmortalidad y libertad. Barcelona: Kairés.

FarauMAND, Manéli. 2016. “Glocalization and Transnationalization in (Neo) Maya-
nization Processes: Ethnographic Case Studies from Mexico and Guatemala”.
Religions 7 (17): 1-19.

FriGeiro, Alejandro. 2013. “Légicas y limites de la apropiacién New Age: donde se
detiene el sincretismo”. En Variaciones y apropiaciones latinoamericanas del New
Age, coordinado por Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez Zafiiga y Nahayeilli
Judrez Huet, 47-70. México: ciesas/El Colegio de Jalisco.

Gippens, Anthony. 2000. Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época

contempordnea. Barcelona: Ediciones Peninsula.

Heevas, Paul. 2008. Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive Capita-
lism. Oxford: Blackwell Publishing.

Hervieu-LEGER, Daniéle. 2005. La religion, hilo de la memoria. Barcelona: Herder Edi-
torial.

153



PAMELA SANTILLANA VALLEJO

ITurriAGA AcevEDO, Eugenia. 2013. “Los imaginarios de la élite tradicional meridana:
Espacios de segregacion”. En Imaginarios sociales en una sociedad compleja:
Yucatdn, edicién de Luis A. Vdrguez Pasos y Eugenia Iturriaga Acevedo, 19-40.
Meérida: uapy.

IYENGAR, Bellur Krishnamachar Sundararaja. 2003. Luz sobre los Yoga Sutras de Patafjali.
Barcelona: Editorial Kairds.

Marcus, George E. 1998. Ethnography Through. Thick and Thin. Princeton: Princeton
University Press.

MERLEAU-PONTY, Maurice. 1985. La fenomenologia de la percepcidn. México: Origen/Pla-
neta.

Moreno Navarro, Isidoro. 1998. “Proceso de secularizacion o pluralidad de sacralidades
en el mundo contempordneo”. En Potenza ¢ impotenza della memoria, editado
por Nesti Arnaldo, 170-185. Firenze: Tibergraph Editrice.

Nevrin, Klas. 2008. “Empowerment and Using the Body in the Modern Postural Yoga”.
En Yoga in the modern world. Contemporary Perspectives edicién de Mark Single-
ton y Jean Byrne, 119-139. Nueva York: Routledge. Hindu Studies Series.

Le BreToN, David. 2012. “Por una antropologia de las emociones”. Revista Latinoameri-
cana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, nim. 10: 69-79.

LeNoir, Fréderic. 2003. La metamorfosis de Dios: la nueva espiritualidad occidental.
Madrid: Alianza.

LiermaAN, Kenneth. 2008. “The Reflexivity of the Authenticity of Hatha Yoga”. En Yoga
in the Modern World. Contemporary Perspectives, edicién de Mark Singleton y
Jean Bryne, 100-116. Nueva York: Routledge. Hindu Studies Series.

Orivas HernANDEZ, Olga Lidia. 2014. “Danzando la identidad. Apropiaciones de la
tradicién de la danza azteca en la frontera de las californias” Tesis de doctorado
en Ciencias Sociales. CIESAs.

Ramirez MoRraLEs, Marfa del Rosario. 2015. “Cuerpos sagrados, cuerpos (re)significa-
dos: circulos de mujeres y nuevas espiritualidades”. En Comprendiendo a los cre-
yentes: la religion y la religiosidad en sus manifestaciones sociales, coordinacién de
Carlos Garma Navarro y Marifa del Rosario Ramirez Morales, 127-143. México:
uaM-Iztapalapa.

Ramirez Suarez, Yenny Carolina. 2011. “Subjetividades contempordneas: el yoga como
préctica de si”. Tesis de maestria en sociologfa. Universidad Nacional de Colom-

bia.

Rojas, Mariano. 2012. “Bienestar subjetivo en América Latina”. En América Latina en
los albores del siglo XXI: 1. Aspectos econdmicos, coordinado por Martin Puchet
Anyul, Mariano Rojas, Rodrigo Salazar, Giovanna Valenti y Francisco Valdés
Ugalde, 187-208. Ciudad de México: FLACsO.

SANTILLANA VALLEjO, Pamela. 2016. “La prictica de yoga en Mérida. Una via hacia el
bienestar subjetivo”. Tesis de licenciatura en Antropologia Social. uaDY.

154



EN LA BﬁSQUEDA DEL BIENESTAR SUBJETIVO

Strauss, Sarah. 2008. “Adapt, Adjust, Accomodate. The Production of Yoga in a Trans-
national World”. En Yoga in the modern world. Contemporary perspectives, edi-
cién de Mark Singleton y Jean Byrne, 49-74. Nueva York: Routledge. Hindu
Studies Series.

VARGUEZ Pasos, Luis A. 2015. “Notas preliminares sobre el bienestar subjetivo en sec-
tores populares de Mérida”. En Desigualdad y vulnerabilidad social. Reflexiones
y estudios de caso, edicién de Gabriel Angelotti Pasteur y Guadalupe Reyes
Dominguez, 157- 18. Mérida: uapy.

PAGINAS WEB

AnToNov, Vladimir. 2013. “Bhavagad Guitta con comentarios”, consultado por tltima
vez el 29 de enero de 2017. http://www.swami-center.org/es/text/bhagavad_gita.

pdf.

DuarmaA Yoca CENTER. 2017. “What is Dharma Yoga”, consultado por tltima vez el 24
de enero. http://www.dharmayogacenter.com/about/what-is-dharma-yoga/.

Lar, BETTY. 2015. “Ashtanga Yoga Backround”, modificado la dltima vez el 15 de mayo.
htep://www.ashtanga.com/html/background.html.

SociEDAD MINDFULLNESS Y SALUD. 2017. “;Qué es MindFullness?”, consultado por

ultima vez el 25 de enero. http://www.mindfulness-salud.org/que-es-mindful-
ness/que-es-mindfulness/#.WDBdSbLhDIU.

SwaMI VIVEKANANDA. 2017. Patanjali Yoga Sutras. Texto en sdnscrito con comentarios y
traduccién, consultado por dltima vez el 28 de enero. http://www.yogaincentro.

it/uploads/file/PatanjaliYogaSutraSwamiVivekanandaSanEng. pdf.

THE SECRETS OF Yoga. 2016. “;Qué es Anusara Yoga?”, consultado por tltima vez el 12
de junio de 2017. http://es.thesecretsofyoga.com/Anusara/anusara-yoga-all.htm.

155





