Peninsula

vol. XIII, nim. 1
ENERO-JUNIO DE 2018
pp.- 105-129

{HETERODOXIA “POR DEFECTO”?: LA SANTERIA
AFROCUBANA EN MERIDA, YUCATAN

NaHAYEILLI B. JuAREZ HUET!

ResuMEN

El presente articulo reconstruye y analiza la insercién de la santeria
afrocubana en el paisaje religioso de Mérida, donde, contrario a lo que
se podria pensar, y a pesar de los lazos histéricos entre Yucatén y Cuba,
la santerfa tiene apenas una veintena de afios. Su presencia en Mérida
obedece, por un lado, menos a una consecuencia directa de la migra-
cién cubana en la Peninsula, y mds a una circulacién de personas entre
México, Estados Unidos y Cuba. Y por el otro, a su plasticidad intrin-
seca que prospera en un contexto en el que se observan, cada vez mis,
formas religiosas caracterizadas por la desinstitucionalizacién, la gestion
individual, la movilidad y la multiadscripcién. El andlisis de la practica
de la santerfa en Mérida permite mostrar asi las dislocaciones entre afi-
liaciones, précticas y creencias. Un fendmeno que no es privativo ni de
México ni de las religiones afroamericanas, sino una tendencia creciente
en América Latina.

Palabras clave: santeria afrocubana, Mérida, Yucatdn, Cuba,
multiadscripcidn.

HETERODOXY “BY DEFAULT”?: AFRO-
CUBAN SANTERIA IN MERIDA, YUCATAN?

ABSTRACT

This article reconstructs and analyses the insertion of Afro-Cuban San-
teria in the religious landscape of Merida. Despite the historical ties
between Yucatan and Cuba, Santeria as a religious practice, contrary

' Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (ciesas) Peninsular
nahahuet@ciesas.edu.mx.

2 El presente trabajo forma parte de una investigacién etnogrfica multisituada mds amplia
(México, Cuba y Nigeria), centrada en la circulacién y relocalizacién de la “tradicion orisha” a la
que pertenece la santerfa como una de sus variantes. En el presente documento sélo abordaré el
contexto de su relocalizacién en Yucatdn, en particular en Mérida, la capital.

FECHA DE RECEPCION: 14 DE FEBRERO DE 2017
FECHA DE ACEPTACION: 8 DE AGOSTO 2017



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

to what one might think, is only about twenty years old: on one hand,
its presence in Merida is less a direct consequence of Cuban migration
to the peninsula and more the result of a larger circulation of people
between Mexico, United States and Cuba; and on the other hand, it
is an intrinsically malleable practice that thrives in a context where
religious forms are characterized by deinstitutionalization, individual
management, mobility and multi-adscription. The study of Santeria
shows the dislocations between affiliations, practices and beliefs.
A phenomenon that is not unique to Mexico or to African-American
religions, but rather a growing trend in Latin America.

Keywords: Afro-Cuban Santeria, Merida, Yucatan, Cuba,
multi-adscription.

106



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

EL ACHE ES DE TODOS: NOTAS BREVES SOBRE LA SANTER{A

La santeria es una religién que nace en Cuba y que histéricamente se ha for-
mado de elementos de distintas cosmogonias (Lépez Valdés 1988, Argyriadis
Kali 1999, Solis Ricardo 2015); como otras religiones afroamericanas goza de una
plasticidad intrinseca, que en México se refuerza y amplia (Judrez Huet 2014).
En el contexto colonial americano, las précticas religiosas de los africanos traidos
durante la trata trasatldntica de casi cuatro siglos (xvi-x1x), no permanecieron
intactas —si acaso pudiésemos pensar que eso es posible para cualquier reli-
gién—; en este nuevo suelo se constituyeron en expresiones religiosas de “base
africana” en términos generales, pero no asi en términos particulares, es decir,
nuevos modos de praxis ritual emergieron, y otras formas de organizacién social
religiosa se instituyeron, tal como nos lo recuerdan Mintz y Price (2012). Asi,
la santerfa nacida en Cuba, también conocida como Regla de Ocha-If4, es rei-
vindicada por sus adeptos como una religién de sustrato yoruba,® pero en su
préctica estd en estrecho vinculo con el catolicismo y el espiritismo, ademds de
que existe una complementariedad ritual con otras religiones afrocubanas como
el Palo Monte de origen bantd. No es de extrafiar, por tanto, que un mismo
santero a menudo esté iniciado en el Palo Monte, esté bautizado por la Iglesia
catdlica y guarde algunas practicas espiritistas, por mencionar sélo el ejemplo mds
comun. Durante los procesos de circulacién de esta religién en diversos paises de
América Latina, otras cosmovisiones, practicas y creencias se han ido anadiendo
en el camino, imprimiendo con ello los sellos locales de sus diversos (re)anclajes.

La santeria, como otras religiones afroamericanas, tuvo como uno de sus
semilleros los llamados cabildos (Bastide 1971, 9).5 Posteriormente, éstos serian
denominados /le Ocha, casa de santo o familia santoral, compuesta por una
genealogia emparentada ritualmente. Los mayores (padrino/madrina) inician y
entrenan a sus menores (ahijados) en las distintas tareas y competencias rituales
de acuerdo a su jerarquia, género y edad ritual (afios de iniciado). El lugar en
el que se resguardan los fundamentos (objetos de poder consagrados) de todo
iniciado, normalmente su residencia, es considerado un templo. En la santeria

% Yorubaes una categoria étnica que desde el siglo x1x designa a los originarios del sudoeste de
Nigeria y parte del actual Benin y Togo.

# A menudo los santeros piden como requisito previo a la iniciacién, que el neéfito esté bau-
tizado por la Iglesia. Durante los dias previos se realiza igualmente lo que se conoce como “misa
espiritual”, ceremonia en la que se investiga quiénes son los “guias” que conforman el cuadro espi-
ritual de la persona préxima a iniciarse, porque en esta religién también se parte del principio de
que todos nacimos acompafiados de ciertos agentes del mundo invisible, a los que hay que darles
luz para recibir su proteccién.

5> Tal como lo apunta Roger Bastide, se trataba de asociaciones constituidas en cada ciudad
por africanos y afrodescendientes de una misma “nacién” o procedencia étnica, que a la larga se
volvieron espacios de socializacidn, de formaciones politicas y de “conservacién” de précticas reli-
giosas de base africana.

107



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

son los orisha® el epicentro de veneracién de sus devotos. Se trata de deidades que
interceden entre el hombre y un Dios lejano, al que no se le rinde culto directa-
mente, llamado Olodumare/Olofin. Estas deidades son, en palabras de Gleason,
“fuerzas arquetipicas numinosas” (1989, 62), asociadas a los distintos elementos
y componentes de la naturaleza (agua, fuego, drbol, viento, volcdn, entre otros).
Son los portadores del ashé (aché), el poder que fluye en el universo y es repar-
tido por Olodumare. Los iniciados negocian con los orishas para obtener su ashé.
En Cuba, muchas de las representaciones iconogréficas de estos orisha se vinculan
con los santos catélicos, de ahi el término de santeria.

Los orisha son deidades protectoras que se personalizan luego de la ceremonia
de iniciacién en la que son asentadas simbdlicamente en la cabeza del neéfito,
momento desde el cual se les refiere como “mi santo”, “mi padre/madre” o “4dngel
de la guarda”. En palabras de un babalawo’ yucateco, el propésito de la iniciacién
es generar “frecuencias” en las que hay “comunicacién con el mundo espiritual,
con eso... estds tendiendo un cordén umbilical, real, directo, un canal de tu
dngel de la guarda contigo”.?

La comunicacién con estas deidades y los espiritus que acompafan a los ini-
ciados se establece formalmente por medio de los ordculos —pilar fundamental
de esta religion—, ademds de la mediumnidad, pero también a través de los
suefios, o de mensajes que los devotos descodifican luego de situaciones que los
cimbran. En la vida cotidiana del santero, las decisiones nodales se toman con
apoyo de estos canales de comunicacién, que ayudan a personalizar la relacién
con las deidades tutelares y espiritus protectores a los que se les atribuyen poderes
milagrosos y defectos muy humanizados, y a quienes lo mismo se les venera, que
se les castiga o pone a prueba. Estos vinculos destacan como uno de los aspectos
de la santeria que sus devotos senalan como una de las razones que impulsaron su
iniciacién y su permanencia en la misma.

De acuerdo con lo anterior, una herramienta heuristica para comprender
mejor de qué hablo cuando me refiero a la santeria y la forma en la que es prac-
ticada, es el concepto de religidn vivida, que propone Robert A. Orsi, es decir, la
religién vista como una “red de relaciones entre el cielo y la tierra que involucra
humanos [...] con distintas figuras sagradas. Estas relaciones involucran todas
las complejidades —esperanzas, evasiones, amor, miedo, negacién, proyecciones,
malos entendidos, y asi sucesivamente— de las relaciones humanas” (2005, 2).
En la compania de estas figuras sagradas las personas se van abriendo camino
y resolviendo su cotidianidad. Los efectos de estas relaciones pueden apreciarse
justamente en el terreno de las practicas y experiencias de la gente. La religion

¢ Hay diferentes ortografias para esta palabra de acuerdo con el idioma de su variante local.
En Cuba se llaman oricha; en Brasil orixa; en Nigeria orisa (se pronuncia orisha); en México se usa
orisha y oricha.

7 Titulo jerdrquico en la santeria que denota a los iniciados en If4.

8 Entrevista a Jorge Farah, Mérida, Yucatdn, 15 de enero de 2008.

108



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN MERIDA, YUCATAN

vivida no puede extraerse, por tanto, de otras practicas de la cotidianidad y de las
relaciones de poder que le acompanan (2003, 172).

Imagen 1. Altar en honor al orisha Obatald (al centro). Lo acompafian los
orisha Yemayd a la derecha, Oshin y Oy4 a la izquierda. Abajo a la derecha,
Shangé y Elegud. Mérida, Yucatdn, 2009. Foto: Nahayeilli Judrez Huet.

Los cronotropos de las distintas relocalizaciones de la santeria revelan su plasti-
cidad intrinseca, la cual prospera en un subsuelo religioso mexicano que, a pesar
de su catolicismo estructurante y dominante, pone de manifiesto la vitalidad de
la religiosidad popular que, desde la época virreinal, ha evidenciado la distancia
que existe entre el dogma y la religién practicada. Desde entonces se dice (desde
la perspectiva cristiana institucionalizada) que en esta tierra hay una tendencia a
la “heterodoxia por defecto”, indice de una ignorancia y supersticién con las que
se pretenden explicar las “desviaciones” o lo “falso” en la religién. La santeria, a
menudo, es vista socialmente desde esta perspectiva, y aunque se inserta en un
campo religioso que la coloca en los mdrgenes, al mismo tiempo, los procesos de

109



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

sus reanclajes y apropiacién por parte de sus practicantes la colocan en el centro
de los debates antropolégicos sobre religiéon en América Latina, preocupados
por analizar la tendencia cada vez mds marcada de la desinstitucionalizacién, la
gestién individual, la movilidad y la multiadscripcién religiosa.

CONCUBINATO DE LARGO ALIENTO: YUCATAN Y CUBA

Las olas de migracién cubana después de la Revolucién (1959) han jugado un
papel fundamental en el proceso de circulacién de la santeria cubana, hoy amplia-
mente difundida en diversos paises del continente americano, como Venezuela,
Colombia, Panamd, Argentina, Chile, Bolivia, Perd, entre otros.” A partir de la
década de los noventa esta religién se hace mucho mds visible en paises como
México, en el que la santeria se practicaba en la ciudad capital desde al menos
los anos 70. El inicio del presente siglo atestigua una expansién hacia el interior,
incluso en regiones donde, por su cercania geografica y cultural con Cuba, se
esperarfa que tal fenémeno se hubiese dado mucho antes. Asi ocurre en Veracruz
(cfr. Argyriadis y Judrez Huet 2008), y en la peninsula de Yucatdn; en particular,
en la ciudad de Mérida, cuyos vinculos con Cuba se remontan desde hace al
menos cinco siglos' (Bojérquez Urzdiz 2000; Novelo 2009), pero en donde la
santerfa tiene apenas un par de décadas. Lo anterior llama particularmente la
atencién dado que la peninsula de Yucatin y Cuba forman parte de un espa-
cio cultural compartido, el Caribe geohistérico al que alude Antonio Garcia de
Leén (2002), y cuyo parentesco, como bien senala Pérez Montfort ha sido poco
reconocido (2007), pues ha sido sobre todo el lazo de Cuba con Veracruz, el
maridaje caribeno mds estudiado en México. También llama la atencién que la
cercanfa de Mérida con Miami, con mds de un millén de cubanos, no haya hecho
posible una presencia mds temprana de esta religion afrocubana, como sucedié en
la Ciudad de México (cpmx), donde las primeras iniciaciones fueron realizadas
por santeros que venian de aquella ciudad. Sin embargo, un aspecto comin ha
sido que las primeras referencias al universo santero se observaron en el dmbito
artistico y del espectdculo, incluso antes que en el campo religioso.

LA SANTERfA ENTRE LA FANTAS{A Y EL ESPECTACULO

La estética de las danzas, ligadas a los atributos de los o7isha honrados en la san-
terfa, asi como su musica ritual, son dos aspectos que desde muy temprano han
atraido los ojos del extrano. Han sido inspiracién para la escultura, la pintura,
la poesia, el cine y las ciencias sociales, y también muy redituables en las indus-

? Para el caso de Bolivia, Perti y Chile véase Saldivar (2016); para Venezuela véase Pol-
lak-Eltz (2004); para Colombia véase Castro (2008).

' Lo mismo podria decirse para el caso de Veracruz (véase la comparacién de este puerto con la
Ciudad de México en Argyriadis y Judrez Huet 2008).

110



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

trias culturales y del espectdculo, como lo atestigua su historia trasatlintica de la
primera mitad del siglo xx.

Ciertos elementos del universo simbdlico de la santeria (mdsica, danza y
evocaciones a sus deidades de culto) que circulaban en el pais desde esa época
no eran, por tanto, un fenémeno exclusivo de México. Se traté de un proceso
que se enmarca en dmbitos mucho mds amplios de circulaciones culturales de
elementos “afro” entre Europa, América y Africa (véase Avila, Pérez Montfort
y Rinaudo 2012), del nacimiento de un mercado internacional para los espec-
ticulos de amplio publico, de movimientos culturales que valorizaban la cultura
africana, y cuya estética ligada a la espiritualidad se ponfa en un primer plano, y
de la emergencia de un campo de estudios sobre la cultura y tradiciones afroame-
ricanas (Moreno Vega 1999, 51-52). Sin embargo, la dimensién propiamente
religiosa no gozaba paralelamente de la misma valorizacién que se habia dado
al plano estético. La santeria en Cuba era considerada una religién de “negros y
pobres” y fue hasta finales del siglo xx que se reconocié como parte constitutiva
de la cultura nacional. Quizd esto explica por qué los trabajos sobre la migracién
cubana en Mérida antes de los afios noventa del siglo pasado no hacen mencién
alguna sobre los cultos afrocubanos como parte de la vida cotidiana, ni en Cuba,
ni en Mérida (Urzaiz 1949, Bojérquez 2000). Ni siquiera en las memorias de
la primera mitad del siglo xx de los migrantes cubanos en Yucatdn que recoge
Victoria Novelo (2009, 154).!!

En general, las religiones afrocubanas fueron perseguidas, y su parafernalia reli-
giosa incautada, lo que obligaba a sus practicantes a mantenerse “bajo el agua”;
por tanto, las posibilidades de contacto de los santeros con extranjeros eran menos
factibles entonces que lo que se observa en los afios 90. Esta situacién, como bien
lo muestra Novelo, no mejoré después de la Revolucién cubana, a partir de la
cual las politicas migratorias de la isla cambian y se imponen nuevas restricciones
para salir legalmente al extranjero. Lo anterior afecté la movilidad de personas
entre Cuba y Yucatdn, la cual de acuerdo con esta misma autora, se detuvo, y
varios lustros después se reanudé con fines de intercambio musical y turistico
(2009, 15). No se trataba de un trdnsito desdefiable, si tomamos en cuenta que
“Hasta ese afo, el trdnsito de personas y barcos entre Cuba y Yucatdn era tan
amplio y asiduo que existié el plan de establecer un servicio de ferry-boats dentro
de un proyecto de comunicaciones Circuito del Golfo y del Caribe” (Novelo
2009, 15). Esta relacién entre la gran Antilla y Yucatdn lleva a Urzdiz a afirmar,
que “El primer viaje de todo yucateco pudiente era a La Habana” (1949, 78).

La circulacién de la santerfa fuera de la Isla fue mds bien coadyuvada por la
crisis econdmica devenida a raiz de la perestroika, que culminé con la desintegra-
cién del Estado soviético con el que Cuba mantenia el 80% de sus intercambios

' Cabe sefialar que el trabajo de Victoria Novelo (2009) aborda la migracién inversa, es decir,
de yucatecos a Cuba.

111



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

econdmicos, y con ello, se desencadenaria el desmoronamiento de uno de los
pilares fundamentales en sus alianzas en materia de relaciones internacionales
(Pérez 1995, 11-13). Lo anterior derivd, entre otras estrategias, en una aper-
tura masiva del turismo y con ello una consecuente flexibilizacién de las reglas
migratorias (Argyriadis y Capone 2004). Un impacto que también se reflejé en
la apertura con respecto a estos cultos, hoy emblemas culturales mercantilizados
bajo las politicas patrimoniales nacionales e internacionales.

Cuando el trdnsito de personas entre Cuba y México se reanuda bajo nuevas
reglas, la santerfa ya comenzaba a cobrar fuerza en la comx, en donde se afianzé en
un primer momento gracias a los lazos con santeros en Estados Unidos. Esta mega-
16polis se fue consolidando paulatinamente como una de las principales plataformas
de su reproduccién y circulacién al interior del pais. Paralelamente, de acuerdo con
los datos del Ministerio de Turismo de Cuba en México,'* nuestro pais se enfilaba a
mediados de los 90 entre los primeros siete mercados de emisores de turistas hacia
Cuba. Es también en esta década que se observa un mayor incremento de inmi-
grantes cubanos en la capital yucateca (cf. Miyar 2002), ciudad que siempre se ha
ubicado entre los destinos nacionales de mayor preferencia de dicha inmigracién.'

No es, sin embargo, en la maleta de estos migrantes en donde viaja la santeria
a Mérida, sino en los camerinos y las puestas en escena de los artistas cubanos
que recorrian las ciudades turisticas mds importantes de la Peninsula durante la
ultima década del siglo pasado. En estos espacios, su circulacién era fragmenta-
ria, desacralizada y puesta en manos del entretenimiento. Ya desde finales de la
década de los ochenta y la primera mitad de los noventa, se registré una copiosa
contratacién de bailarines(as), coredgrafos, musicos y grupos originarios de la
Isla, cuyos shows eran de gran éxito en la capital regional, un éxito que en parte
descansa en el gusto de raigambre histérico que en dicha ciudad —y en general,
en el pais— existe por los ritmos bailables afrocubanos (cf. Pérez Montfort 2007).
Varios de estos grupos incluso realizaban giras por distintas ciudades de México
antes o después de presentarse en Mérida.

Los pioneros en estas contrataciones fueron los empresarios duefios de res-
taurantes-bar y centros botaneros en los que se programaban espectdculos muy
vistosos, algunos “estilo las Vegas”, a decir de mis entrevistados. Habia también
empresas turisticas o cerveceras.'* En la época de mayor auge llegé a haber de

'2 Ministerio de Turismo (Cuba). Consultado el 15 de enero de 2017. hteps://www.ecured.cu/
Ministerio_de_Turismo_(Cuba).

'3 Hoy, Mérida se erige como la cuarta ciudad con més residentes cubanos del pais. De acuerdo
con el INeG1 (http://www.inegi.org.mx/), en 2010 vivian aqui un total de 908 habitantes de esa
nacionalidad. Las cifras del Censo de ese afio indican que los cubanos que residian en Yucatdn
eran més del doble que en Veracruz (436), que se mantenia en quinto lugar. El Estado de México
ocupaba el tercer lugar, Quintana Roo, el segundo, y el Distrito Federal estaba a la cabeza. Estados
Unidos sin embargo, se mantiene como el destino preferente por los emigrantes cubanos, en donde
residen cerca de dos millones.

4 Entrevista con Carlos 1., Mérida, Yucatdn, 4 de mayo de 2011.

112



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

tres a seis shows cubanos diariamente. Varios de estos grupos montaban lo que
se conocia como “cuadros negros” o “nimeros folcléricos afrocubanos™.”” A este
respecto, Mayito V., que pertenecia a unos de estos exitosos grupos, relata:

en el show prepardbamos una panordmica de la musica cubana general [...] empe-
zdbamos con el son, con el del Trio Matamoros [...] luego venifan los danzones [...]
luego haciamos el cha cha chd [...] luego haciamos los boleros, que para mi, México
es el nimero uno de los boleros, ese es el fuerte de ustedes... después... llegdbamos
a las raices de nosotros, porque en Cuba todos tenemos familia de africanos... esos
africanos fueron traidos por los espanoles [...] muchos eran religiosos [...] y entonces
hacfamos un cuadro de fantasia con los cantos religiosos auténticos y con los tambores
batd [los tres tambores percutidos y consagrados en ciertas ceremonias rituales en la
santerfa] y se hacfa un canto a Elegud, Yemayd, Changd, Ochiin, Obatal4, o sea con el
toque a cada orisha [deidades de veneracién de la santeria], ahi venia la fantasfa de la
religién con la musica, y le metiamos afrojazz... y metiamos los trajes de ese siglo al
actual... era la fantasfa del espectdculo.'

Ya bien entrada la segunda mitad de la década de 1990, esta gran plaza que
fue Mérida para los artistas cubanos, fue abandonada por la euforia de antano,
debido entre otras razones a los cambios en los formatos del entretenimiento."”
Las cerveceras y la Coca Cola hasta hoy buscan vender sus marcas y patrocinar
con ello grupos musicales de ritmos sobre todo bailables y comerciales, mds que
“folcléricos” o “culturales”, por un lado, y dentro de eventos masivos que no se
limitan a los tradicionales restaurantes-bar o centros botaneros, por el otro. Toda-
via hoy existe un mayor interés en eventos como el Carnaval, o las fiestas masivas
en la playa. Los mismos musicos cubanos sefalan que actualmente, el trabajo en
Mérida es mds escaso que antano, y que a diferencia de lo que sucedia durante el
“boom” de los shows en vivo hace poco mds de dos décadas, “ahora s6lo hacemos
covers y musica para bailar”.'®

Varios de estos artistas constituyeron uno de los primeros canales de circulacién
de la santeria en Mérida, pues entre ellos habia iniciados que lograron estable-
cer lazos de parentesco ritual o de colaboracién ritual con mexicanos y cubanos
durante sus estancias. Por ejemplo, Lupita R., que ademds de bailarina y cored-
grafa, es una de las primeras santeras yucatecas, asegura que entre los artistas de
esta época “nunca faltaba el babalawo santero o palero”, pues el cubano —sos-
tiene— “lo que no tiene de Congo lo tiene de Carabali”. Lupita afirma que entre
ellos se consultaban (por medio de los ordculos) o se ayudaban en este terreno y

'> Entrevista con Nelson V., Mérida, Yucatdn, 15 de diciembre de 2011.

16 Entrevista con Mayito V., Mérida, Yucatdn, 15 de diciembre de 2011.

7" Otra de las razones por la que contratar cubanos se complicé para los empresarios, tenfa que
ver con las medidas migratorias que establecia México para los turistas que entraban de Cuba, a
quienes ademds de la larga lista de trdmites, se les impuso una fianza de cerca de 30 mil pesos.

18 Entrevista con Mayito, Mérida, Yucatdn, 15 de diciembre de 2011.

113



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

“hacfan sus trabajitos” (limpias y obras para regularizar situaciones adversas). Con-
forme la gente se fue enterando y se corri6 la voz, los consultantes (de ordculos)
fueron en aumento y “asi se fue metiendo [la santerfa]”."”

Paralelamente, la movilidad de personas provenientes de la comx y Miami,
abria otras vias de circulacién. Las primeras ceremonias de iniciacién en Mérida
fueron realizadas por Bdrbara B., una santera que se inicié a mediados de los afios
80 en su natal Cuba. Esta mujer nacié en 1950 en Guanabacoa y a los 41 afios
dejé la Isla. Era la tnica santera de su familia, la cual no aceptaba del todo dicha
religién. La comx fue su primer destino. Llegé por medio de amistades con
visa de turista y con toda la voluntad de quedarse, esa misma voluntad que le
permitié soportar las dificultades que, para legalizarse, padecen los inmigrantes
en México. Tuvo que dejar a su familia y como muchos cubanos recurrié al
matrimonio arreglado como estrategia de salida. Se “casé” con un residente de
la comx pero nunca pudo adaptarse a dicha ciudad. Un par de afios después, ya
con sus hijos, se fue a Miami siguiendo el famoso “sueno americano”. Ahi vivié
cerca de 10 afos. Su vida transcurria entre Miami y Mérida, Yucatdn: “cada vez
los dias se alargaban mds en Mérida hasta que regresé para quedarme”. Fue por
invitacién de una amiga de la infancia que visité esta ciudad por vez primera

en 1993:

cuando llegué me quedé asi [abre los ojos en sefal de impresién]. Algo que no se
ve, pero se siente, es como una magia [...] Yo me muevo por muchos lugares por
la religién, y en donde me siento en casa es en Mérida. Yo soy un error geogréfico.
Vivi 10 afios en Miami, todo es muy nice, hay mucho confort [...] sin embargo,
cuando regreso a Mérida, regreso a casa, jasi! jcon las paredes sin pintar! es como la
mamd vieja, como oler el calor de mam4, de su comida [...] por eso digo que en otra

. fui . » 20
vida YO no rui negra sino maya .

Cuando vino a esta ciudad por vez primera, recuerda, podia encontrar uno que
otro santero o babalawo entre los musicos y bailarines, pero también otros mexi-
canos iniciados en Cuba, con los que “no me mezclaba”. En diciembre de 1998
trajo a su padrino de la Isla, y junto con su ahijado y otros allegados de la cpmx
y Miami —ocho en total— efectuaron las primeras ceremonias de iniciacién en
la ciudad de Mérida.

Sin embargo, fue Eugenio Motta el primer santero que llegé a la Zona Metro-
politana de Mérida, a principios de la tltima década del siglo xx, especificamente
a Progreso. En esa época, sostiene: “las iniciaciones no eran tan sistematizadas,
mucha gente atn no se conocia, trabajaban en el b.F. 0 bien en Cuba”.?! No habia
pues una casa santoral lo suficientemente bien estructurada o arraigada, y por lo

! Entrevista con Lupita R., Idem.
2 Entrevista con Bdrbara, Mérida, Yucatdn, 12 de septiembre de 2012.
2l Conversacién con Eugenio Mota., Mérida, Yucatdn, 22 de enero de 2012.

114



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

tanto, tampoco iniciados con las jerarquias y competencias rituales fundamen-
tales para las mds importantes ceremonias de iniciacién dentro de la santeria.
No habia tampoco familias de santo con lideres reconocidos. Se trataba apenas de
practicantes con redes dispersas que abarcaban el p.r., Cuba y Miami.

De la primera generacién de santeros yucatecos (en su mayoria mujeres), todos
sin excepcidn fueron iniciados en Cuba en la primera mitad de la década de 1990,
y varios hicieron su primer contacto con la santeria por mediacién de Eugenio
Motta, iniciado en esta religién también en la Gran Antilla a finales de la década
anterior, y el primer ahijado de uno de los mds prolificos santeros y espiritualistas
trinitarios marianos de la cpmx.

Habria que esperar hasta principios de 2000 para que se realizaran iniciaciones
en Mérida de manera mucho mds continua y sistemdtica, gracias a la llegada de
una pareja de cubanos que provenian de Miami, y que hdbilmente capitalizé los
recursos humanos que representaban los iniciados locales ya bastante familiariza-
dos con la religién. Unos afios después se erigieron como la casa santoral mds pro-
lifica y activa con miembros de toda la Peninsula, comx y Cuba, principalmente.
En el 2010 se desmembré luego de la separacién matrimonial de los fundadores y
su posterior partida a Miami, y cedié su lugar a una casa santoral dirigida por dos
yucatecas. Para ambas casas santorales, ha sido la cpMx y su zona metropolitana
la que ha fungido como un lugar clave de provisién de especialistas rituales y
musicos, fundamentales para las ceremonias de iniciacién, y que ha contribuido
de manera importante a su consolidacién. Para la primera generacién de santeros
yucatecos esto era impensable, pues la escasez de iniciados encarecia todo, lo que
empujaba su preferencia hacia Cuba para dichos menesteres. Se constata asi la
importancia que el crecimiento de la santeria ha tenido en la ciudad capital para
su apuntalamiento al interior del pais. Ciertamente, esta megal6polis, ademds de
concentrar la produccién masificada de materia prima y parafernalia utilizada en
la santeria (lo que le permite fungir como el proveedor mds importante de los
negocios del interior dedicados a comercializar este tipo de productos), alberga
el mayor nimero de santeros a nivel nacional (cubanos y mexicanos), no sélo en
un sentido numérico, sino en un sentido de edad religiosa. Los afios de iniciado
son uno de los criterios mds importantes en el establecimiento de jerarquias y sus
respectivas competencias rituales, algunas de las cuales resultan absolutamente
indispensables para ciertos procesos inicidticos dentro de la religién. Esto explica
en gran parte la razén por la que toda la tercera generacién de los santeros en
Meérida (que rebasa las cincuenta personas) fue iniciada en ceremonias dirigidas
por santeros mexicanos y cubanos, provenientes de la comx. Anos después, otros
sacerdotes entraron a este campo de competencias rituales, incluyendo un puer-
torriqueno residente de Estados Unidos pero iniciado en Nigeria. Y aunque el
panorama de la santerfa en Mérida ha ido cobrando otros matices, las iniciaciones
mds importantes dentro de dicha religién todavia dependen en gran parte de los
religiosos que no residen en la ciudad.

115



NAHAYEILLI B. ]U/\REZ HUET

Imagen 2. Iniciada en la santeria (iyawo) que va a dar cuenta al Santisimo
u Olofi de su ceremonia para recibir su bendicidn. Iglesia catdlica
en Mérida, Yucatdn, 2008. Foto: Nahayeilli Judrez Huet.

Por otra parte, el conocimiento ritual descansa fuertemente en la prictica, y
los mayores juegan un papel clave en el proceso de transmisién de la misma.
Cada uno es el eslabén de una cadena genealdgica, de un linaje que también
transmite un “modo ritual”, lo que entrana pugnas y conflictos en torno a la
tradicién y “modos de hacer” de cada casa. El conflicto en esta materia es un
elemento que dinamiza las relaciones entre iniciados, y las recomposiciones per-
manentes de los lazos rituales. Los ahijados se van “independizando” conforme
hacen su propia familia santoral, y en ese proceso se van consolidando como
lideres de su propia casa de santo. Lo anterior, en cierto sentido, propicia el for-
talecimiento de las innovaciones rituales y de las complementariedades que se
ponen en marcha.

116



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

“La ‘HecHICERA QUINTANA RODRIGUEZ PROTESTA SERVIR A DI0S Y NO AL
DiaBLo”

[...] signada por conocidas personas del suburbio ‘Santos Degollado’ se denunciaba la
casa de una ‘curandera, hechicera, adivinadora del pasado, del presente y del porvenir,
en constante contacto con espiritus y seres del otro mundo’ [...]. El Jefe [de la policia]
aludido, tendié sus redes policiacas y decidié efectuar hoy a las 10 de la mafiana un
golpe a la famosa hechicera, asombro de los vecinos del barrio, que constantemente
vefan desfilar hacia la casa de ésta, a numerosas personas [...] la mujer denunciada
cuenta aproximadamente hasta cuarenta afios, de estatura baja, sin dientes, y con roda
la apariencia del objeto a que estd dedicada para atraerse incautos que nunca faltan para
esta clase de asuntos. [...] Poco trabajo tuvo la policia para hallar los ‘cachivaches’ y
demds implementos que usan esas mujeres explotadoras de incautos [...] Quintana
Rodriguez, es el nombre de la famosa bruja que tenfa en zozobra constante al barrio
y que ahora iba a recibir su merecido. Todos los implementos de la bruja [...] fueron
trasladados a la Inspeccidn [...] Mafana, desfilardn ante el Alcalde y casi podemos
asegurar que el castigo serd enérgico...”*

Esta nota deja ver claramente la marca de lo que en términos cristianos se
define como “heterodoxia por defecto” con el que se le ha caracterizado a México
desde su periodo colonial. Taylor (1999) ha ilustrado este “defecto” anclado en la
historia virreinal, particularmente en el siglo xvir tardio, es decir:

La idea de que los indios “eran buenos catélicos pero malos cristianos” [la cual] se aco-
pla con la visién frecuentemente expresada por los prelados y dignidades del periodo
colonial tardio de que habia mucha supersticién aunque poca idolatria en la prictica
religiosa indigena. ‘La idolatria’ y ‘la supersticién’ expresaban una vision oficial cris-
tiana de lo que era falso en religién. La idolatria era una seria desviacién: rechazo al
Dios tinico y verdadero mediante la adoracién de dioses ajenos, implicitamente de
Satands. La supersticién era un pecado menor, venial, mds el producto de la ignorancia
que la violacién intencional de lo correcto o un rechazo de Dios (1999, 74).

Esta idea, contintia Taylor, pone a la luz “la distancia teolégica que muchos
sacerdotes sentian en relacién con sus feligreses indios y su propia confianza en
los medios pricticos de promocién de la fe que sdlo superficialmente se ocupaba
de las complicaciones teoldgicas” (1999, 74). El autor agrega que esta facilidad
con la que las expresiones y los objetos rituales de devocidn eran adaptadas local-
mente, luego de las reformas del Concilio de Trento, perturbaba en alto grado a
los clérigos de fines del México colonial (1999, 75). Aunque ya varios autores han
insistido en las diferencias y contrastes regionales sobre la experiencia del cris-

22 El énfasis es mio. “La ‘Hechicera’ Quintana Rodriguez protesta servir a Dios y no al Diablo”,
El Popular: diario informativo de la tarde, Mérida, Yucatdn, 28 de diciembre de 1921, ndm. 63, afio
1, p. 2.

117



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

tianismo, tal como lo ilustra el caso de Yucatdn con respecto al México Central
(Farris 2012; Madsen citado en Taylor 1999). Rugeley, sefiala que en esta regién
del sureste mexicano “las précticas tradicionales mayas tomaban muchas de sus
formas del catolicismo convencional” y los “hacedores de milagros podian salirse
rapidamente de control” (2012, 200-201). Asimismo, el nimero de clérigos era
menor, con poca presencia en las sedes parroquiales y un mayor anticlericalismo
(Farris citada en Taylor 1999, 78). En el siglo x1x habfa un menor celo inquisi-
torial, lo cual es interpretado por Rugeley como consecuencia del hecho de que
los sacerdotes al provenir de las sociedades locales, o en palabras del autor de “las
clases sociales bajas [...] se escandalizaban menos por las maravillas populares
que sus antecesores procedentes de las clases sociales altas” (2012, 197). En su
etnografia histérica, que abarca aproximadamente de 1500 a 1820, Nancy Farris
afiade que la continuidad de formas de vida y creencias de los pueblos mayas de
Yucatdn mantuvo una estabilidad histérica en lo que se refiere, sobre todo, a los
rituales domésticos para la enfermedad, el nacimiento y la muerte (determinacién
del nagual, ordculo del maiz, uso del zastiin y ordculo de cristal; ceremonia del
kex o intercambio con los espiritus para propiciar su ayuda, entre otros), y a
los asociados a los métodos de subsistencia tradicionales (desmonte, siembra y
cosecha). Dicha estabilidad, agrega, obedecié a la diferencia que establecia el clero
en Yucatdn con el dmbito privado o doméstico, en donde las creencias y pricticas
que primaban eran vistas como supersticién, ignorancia, “poco peligrosas” para
la Iglesia y ademids dificiles de “detectar”. El foco de atencién en realidad eran
los ritos comunitarios, tachados por el clero de verdaderas idolatrias y aberracio-
nes —como el sacrificio y el uso de la sangre por ejemplo—. Dichas précticas
acabaron por desarrollarse en lugares y ambientes secretos y clandestinos (cuevas
sagradas, selvas...), debido al alto precio que por su descubrimiento se tenia que
pagar (Farris 2012, 379-383).

En todo caso, uno de los aspectos que las investigaciones histéricas al respecto
nos permiten comprender, y en eso coincido con Farris, es quea menudo se piensa
més en términos de oposicién y tipos “puros’: religion indigena vs. religién del
“conquistador”; que en términos de interacciones y de intercambios (idem, 89).
Actualmente, una de las tendencias sobre los estudios de religién en México y
América Latina en general tiene que ver justamente con un perspectiva que pone el
énfasis en las interacciones y complementariedades entre religiones de muy diversos
origenes, mds alld de las dicotomias o perspectivas binarias; y en donde la agencia
individual estd en un primer plano (Parker 2011; De la Torre y Martin 2016).

En México, los aspectos “externos” de la religién catdlica (veneracién a los
santos, festividades publicas, plegarias y peticiones, entre otros) siguen siendo un
referente estructurante entre los practicantes de la santeria, pues una gran parte se
identifica simultdneamente con esta fe. Asimismo, una proporcién importante de
sus adscritos en el pais, le da muchisimo menos importancia al contenido teold-
gico que dicta la Institucién que a las formas y festividades comunitarias o indivi-

118



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

duales. Todavia hoy, los servicios de un cura pueden tener al menos dos lecturas:
la que dicta la doctrina y la que le imprime el que los solicita. Desde esta tltima
perspectiva, se recurre a él para contrarrestar la brujerfa, para hacer una limpia en
el hogar, para bendecir el agua que se usard para un “trabajo” en la santeria, o para
las posesiones demoniacas, como se observaba desde el periodo colonial (Rugeley
2012, 258), durante el cual los ministros de lo sagrado “aprendieron a convivir
con la brujeria y los espiritus locales” (Taylor 1999, 78). En miles de hogares
mexicanos se prende una vela para orar por algin muerto en el purgatorio, pero
también para rendirle culto o propiciarlo, para pedir su proteccién o evitar que
“fastidie”; las oraciones catdlicas se adaptan para limpias, y los rosarios se recitan
para santos prohibidos por la Iglesia. La cruz de Cristo aparece en las bévedas
espirituales y altares espiritistas e incluso en las prendas de los paleros. Hay pues
una cierta vigencia de estas “formas” con otros fondos. Pero la disputa por el
monopolio de la creencia continda, y las 16gicas de exclusién/inclusién en diversos
campos (politico, juridico, social) siguen echando mano de representaciones de la
alteridad religiosa bajo esquemas maniqueos. Todo este “otro” universo religioso
se ve a2 menudo con desdén y no hay un reconocimiento social de su diferencia,
ni de su derecho a existir en si mismo mds alld de un “defecto” de la ortodoxia
o “desviacién” de lo que deberia ser o dicta un nucleo cristiano, histéricamente
dominante en el campo religioso mexicano mds amplio.

La Hechicera, Quintana Rodriguez, de acuerdo con la nota que sobre ella fue
publicada en los afos 20 del siglo pasado, es considerada victima de la “igno-
rancia infantil”. Una “bruja”, a la que describen con adjetivos estigmatizantes,
naturalizando su apariencia a su oscuro “oficio”. Su castigo, segtn la visién del
juez en turno, podia tomar dos caminos: pagar su multa o permanecer arrestada
en un hospital para dementes. La descripcién de su condicién desvela también el
vinculo que se ha construido como indisociable de la ignorancia y pobreza con
practicas que “no son de Dios”. Los consumidores de las mismas son pintados
como victimas, como incautos pasivos justiﬁcados por su ignorancia o a veces por
su “desesperacion”, lo que los orilla a solicitar el socorro de estos “especialistas”
que, de acuerdo con los estudios coloniales en este pais, nunca han dejado de
ser consultados por una gama de clientes que en lo absoluto se restringen a un
estrato socioeconémico bajo o de raquitica educacién.

Esta nota sobre Quintana revela igualmente una parte de este subsuelo cultural
mexicano, mas particularmente yucateco, que histéricamente —en lo que res-
pecta al dmbito religioso amplio— no ha dejado de ser diverso y complementario,
nutriéndose a lo largo de la historia de distintas matrices culturales, nacionales y
extranjeras. O lo que Pablo Semdn define como el ejercicio de compatibiliza-
ciones que organiza cosmovisiones diversas y que constituye una caracteristica
fundamental de la religiosidad popular latinoamericana, también holista, cosmo-
légica y relacional (Semdn 2001). Asi, no es casualidad que en México la santeria
encuentre tierra fértil para fecundarse en una praxis religiosa complementaria.

119



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

NI RELIGION DE CRISIS NI DE MARGINALES

En octubre de 2008, el Diario de Yucatin publicé una nota intitulada
“Polémica por la santeria”. En ella se hacia referencia a gente de la ctpula social
como practicante o creyente de “esta religion pagana fruto del sincretismo yoruba
y el catolicismo”, que los yucatecos, a diferencia de los cubanos, “casi mantienen
en secreto”.”? La polémica que aqui se queria poner de manifiesto podria leerse
como una disonancia entre lo que se cree o se imagina comdinmente sobre esta
religion, y lo que en efecto acontece en el universo de los practicantes referidos
y su vida religiosa cotidiana. Mi pesquisa etnografica confirma que a menudo se
piensa que son los narcos o la gente ignorante y de escasos recursos econémicos
los adscritos a esta religién —y otras afroamericanas—, y al mismo tiempo
demuestra que sus adeptos y consumidores (aquellos que solo consultan con san-
teros sin iniciarse en la religién) pertenecen a diversos estratos socioeconémicos
incluyendo a las élites, es decir, que no estamos ante una religién de “marginales”:
se trata de una cuyos rituales de iniciacién implican la presencia de varias personas
investidas con tareas rituales complementarias. El uso de parafernalia e insumos
para estas ceremonias de varios dias conlleva gastos que no pueden ser sufragados
por un sector econdmicamente deprimido. Lo que mds bien se observa como
parte de sus apropiaciones en México, es su uso complementario por personas
que retoman algunos de sus elementos sin ser necesariamente iniciadas o formar
parte dentro de una estructura de familia santoral. Los consultantes, que son
aquellas personas que recurren a los especialistas en ordculos y medios de comu-
nicacién con seres extrahumanos (muertos y orisha), abarcan también a personas
de estratos socioeconémicos medios y también acaudalados, que paralelamente
complementan sus busquedas recurriendo a otros especialistas del mundo de la
neoesotérica.”t

No obstante, lo que si se refrenda de la nota periodistica arriba citada con
mis datos de campo, es que en Mérida y su zona metropolitana, la visibilidad de
los practicantes de la santeria y la oferta de sus servicios (ordculos y “trabajos”
como limpias, despojos, entre otros) dista ain de la que se aprecia en la cpmx.
Los santeros a menudo mantienen su fe de manera discreta y, en efecto, algunos
incluso oculta. Frecuentemente, a los recién iniciados —quienes se encuentran en
el periodo en el que deben de vestir completamente de blanco y con una serie de
accesorios que no siempre pasan inadvertidos—? se les “dispensa” de este deber

% Gabino Tzec, “Polémica por la santeria’, reportaje, en Diario de Yucatdn, 8 de octubre de
2008, seccién Local, 10.

2 Por la oferta neoesotérica entiendo toda aquella “reformulacién masiva de las creencias y
précticas populares relacionadas con las creencias mdgicas tradicionales: la herbolaria, la magia, el
curanderismo, el espiritismo, el catolicismo indigena popular y la brujeria” (De la Torre 2006, 39).

% La gente les llega incluso a preguntar si tienen céncer ya que les rapan la cabeza y la traen
envuelta.

120



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

durante las horas de trabajo o escuela, para evitar que los demds los aturdan con
la incégnita de lo que les acontece. Aunque en general puedo decir que son sobre
todo las personas de los sectores acomodados o del dmbito politico los que se mues-
tran mucho mds reticentes a este respecto, por temor a “comprometer” su imagen.
En efecto, como se ha demostrado a lo largo de su presencia en el pais, los vinculos
con esta religién son una atractiva materia prima para la prensa, especialmente para
la nota roja, una productora y reforzadora de estereotipos y discriminaciones.

A pesar de los cambios de enfoque para comprender la alteridad religiosa en
nuestro pais, en donde se ha pasado relativamente de un lenguaje de sectas a
uno de diversidad religiosa, en la percepcién comtn, muchos fantasmas ligados
a la inferiorizacién de este “otro” perviven. Este, el santero, es percibido por el
comun de la poblacién como un extrafio, en el sentido que advierte Bauman
(2001), es decir, estos otros que irritan y desconciertan porque hacen opacas las
fronteras que clasifican el ordenamiento del mundo que uno habita. La expe-
riencia social de la diferencia religiosa es mds llevadera en una ciudad como
la comx —a decir de mis entrevistados— que en la Zona Metropolitana de
Mérida. Quizd porque en una megal6polis el transito de “extrafos” es parte de
su condicién, aun cuando algunas experiencias de los santeros en sus relaciones
cotidianas son compartidas En el caso de Mérida, algunos expresan: “Mis veci-
nos me tienen miedo porque piensan que soy brujo”;*® “Si, la religion ha crecido,
con muchos obsticulos, porque es muy conservadora esta ciudad. La gente me
ve raro. Me han llamado a la policia por los animales [dicen] que estoy haciendo
ritos satdnicos...”;*” “Aqui [en Mérida] la gente es muy cerrada, aunque seas
yucateca [...] fue muy dificil para toda mi familia aceptar [que soy santera]... lo
respetan pero jno lo aceptaban!”.?®

En los anos 90 esta situacién no era muy distinta. Bérbara B., la primera
santera cubana referida en pdrrafos anteriores, cuenta que en dicha época: “las
mismas sefioras que salen a defender la moral venian de consultantes y hacian
trabajos sucios... una amiga de Yucatdn me dijo ‘No te confies, es muy cerrada
mi sociedad’. ;Ta sabes cémo venia gente a escondidas a mi casa a mirarse (con-
sultarse con caracoles)? Y me decian: ;A qué hora puedo ir que no haya nadie?’.
Y eran personalidades de la sociedad...”.”” Este rechazo y reticencia, sin embargo,
es solo un lado de la moneda. Hay claramente una tensién entre atraccién y repul-
sién, una ambigiiedad que se ancla en el hecho de que paralelamente al grupo o
sector de poblacién que rechaza o mira con desdén a la santeria, hay otro sector
que luego de su experiencia con los santeros “resuelve” problemas derivados de las
aflicciones de la vida humana (enfermedades, problemas con los seres queridos,
en el trabajo o en los negocios, etcétera) y va pasando la voz, recomenddndola.

% Conversacién con Jorge J., Mérida, Yucatdn, 31 de enero de 2015.

¥ Entrevista a Nelson. Q., Mérida, Yucatdn, 28 de agosto de 2008.
% Entrevista a Mago L., Mérida, Yucatdn, 16 de enero de 2008.
2 Entrevista con Bdrbara B., Mérida, Yucatdn, 12 de septiembre de 2012.

121



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

Entre las notas del Diario de Yucatdn que destaca este aspecto, estd aquella bajo
el encabezado: “Estafados por los ‘brujos’”. Luego de narrar la historia de las vic-
timas a manos de unos santeros en el puerto de Progreso y advertir del aumento
de personas que “creen en movimientos y sectas de tipo religioso asociadas con
la Santa Muerte, el chamanismo y la santera cubana”, senala que: “de unos seis
afos a la fecha el nimero de brujos o santeros aumentd. De acuerdo con personas
vinculadas a esas creencias, en el puerto hay por lo menos 150 personas denomi-
nadas santeros quienes [...] ofrecen diversos servicios a las personas, como curar
enfermedades, pedir por la buena salud familiar, y hasta hacer ‘limpias’ para evitar
problemas en el trabajo o la relacién de pareja”.?°

Quiero insistir en el hecho de que aquellos que consultan con santeros e inclu-
sive los mismos santeros, no necesariamente abandonan el catolicismo, algunos
podrian de hecho ser catalogados como “creyentes a s» manera”, es decir, como
aquellos que incorporan creencias (en el karma, en la reencarnacién, en los pode-
res de los difuntos en la vida terrenal, en apariciones, en duendes, nahuales, entre
otras), que se nutren de imaginarios de distintas matrices culturales aun cuando
se adscriben como catélicos. Se trata de un fenémeno que se advierte a nivel
nacional en diversas entidades (De la Torre et. 4l 2014). Esta tendencia revela
también la circulacién y amplia oferta neoesotérica y neomdgica que se consume
mids alld de adscripciones precisas y acotadas.

Para el caso de Mérida, por ejemplo, el Diario de Yucatdn efectud una encuesta
en torno a las “Creencias populares”, levantada en el 2008 por la Corporacién
Editorial de Medios (cEM) como reflejo de la incégnita que le causaba “el auge
de la santeria y la magia yoruba”, las cuales segin afirmaban “son algunas
evidencias del cambio en las creencias populares en la Mérida del siglo xx1”.
De acuerdo con la nota, dicha encuesta fue aplicada a 406 meridanos “de todas
las clases socioecondmicas”. Parte de los resultados arrojaron los siguientes datos:
el 78.9% de esta poblacién declaré ser catblico. El “94.1% ha oido hablar de
las limpias; el 92.6% del mal de ojo; el 92.1% de la lectura de la mano; el
91.6% de fantasmas, aluxes® y la xtabay;** 90.3% de hechizos y trabajos de
magia; 88.9% de lectura de cartas, y 81.6% de la tabla ouija”. Asimismo, el 71
por ciento “dijo que si existe la magia y la hechicerfa, y un 48% sostiene que si
funciona. Un 48.1% manifesté que ha tenido alguna vez la inquietud de saber
qué le depara el futuro, y un 55.8% cree en la buena o mala suerte”. De todo
este universo, “al 20% le han leido las cartas. Un 18.3% asegura que ha visto a
un fantasma, alux, la Xtabay o algin ser similar. Al 15.3% le han leido la mano.

3 10 de mayo de 2008, Diario de Yucatin, Seccién Local, p. 12.

3! Los aluxes son los espiritus o “duendes” de la tradicién mitoldgica de algunos pueblos mayas
de la peninsula de Yucatdn y Guatemala.

32 La Xtabay es una de las leyendas mds populares en Yucatdn y se refiere a la historia de una
mujer muy hermosa y entregada a los placeres de la carne, que se esconde en las ceibas y destruye
el cuerpo de sus enamorados.

122



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

Al 10.8% le hicieron una limpia. Un 8.4% dice que le han hecho algtin trabajo
de hechiceria. Un 5.9% ha jugado con la ouija, y un 4.2% ha contratado alguna
vez los servicios de hechicerfa”.?

En Yucatdn ain no contamos con suficientes estudios cualitativos de las
estadisticas referidas a las religiones y précticas no cristianas. De acuerdo con
el Censo de 2010, de la poblacién total —1953 027 habitantes—, la poblacién
catdlica representa el 80.2%, cuando en 1950 era de 98.1%. Paralelamente se
aprecia una mayor presencia de iglesias adventistas, protestantes histéricas, pente-
costales y testigos de Jehovd (De la Torre y Gutiérrez 2007, 37). El conjunto de la
poblacién protestante y biblica no evangélica representa el 14%. Sobresale la tasa
de crecimiento de los que se declaran “sin religién” (ateos, escépticos, agndsticos)
y otras religiones no catélicas. En el Censo se incluyen registros de religiones
orientales, judaica, isldmica, raices étnicas (en la que se incluye religiones afro),
espiritualistas y “otras religiones”, expresiones que van a la alza, y aunque numé-
ricamente no son significativas tampoco estdn finamente representadas. En su
conjunto alcanzan con los del rubro “sin religién” y “no especificado” el .06%
(126990 personas).

En lo que respecta a las religiones de “origen afro”, el Censo de 2010 marca
una diferencia con respecto a los censos anteriores al haber integrado en la clasi-
ficacién de Religiones la categoria “Origen Afro”, con un total de 7204 afiliados,
situando a Yucatdn entre los diez estados con mayor nimero de practicantes de
estas religiones. Sin embargo, no podemos hablar todavia de una prictica con
arraigo histérico como en la cpmx, al menos en lo que se refiere a la Zona Metro-
politana de Mérida, que se perfila hasta el momento como la mds importante
en términos numéricos en el Estado. En la Peninsula, las religiones afrocubanas
se han difundido ademds de Mérida y Canclin, a Playa del Carmen, Cozumel,
Campeche y Chetumal, pero como ya senalé, no hay un desglose numérico deta-
llado y atin quedan muchas imprecisiones por resolver.

Lo que queda claro es que la diversidad de creencias y sus praxis no son com-
pletamente visibles en las estadisticas oficiales, ni en las censales, ni en el registro
oficial de Asociaciones Religiosas. Tampoco lo son las distintas maneras de creer
y practicar dentro de esta diversidad y que vuelven necesaria a la empresa etno-
grifica para iluminarlas.

TENDENCIAS DE LAS RELOCALIZACIONES DE LA SANTER{A

La santeria no estd confinada a los mdrgenes o campos espirituales y religiosos:
mucha de su parafernalia y de los elementos de su universo, asi como los servicios
de sus iniciados (consultas con ordculos y acciones rituales derivadas de las mismas)

% William José, Casanova Vézquez. “Creencias y supersticiones - Cada vez més gente sabe de
los santeros, brujos, el zodiaco...”, en Diario de Yucatdn, 28 de octubre de 2008, seccién local,

Meérida, p. 6.

123



NAHAYEILLI B. ]U/\REZ HUET

circulan y se transforman muchas veces en una especie de mercancias maleables
que pueden reanclarse bajo el diapasén de otras matrices culturales. Se trata de un
aspecto en el que coinciden varias de las investigaciones sobre la santeria cubana
en México, lo que demuestra en un nivel amplio su integracién al mercado de la
oferta neoesotérica y de su comercializacién en yerberias, mercados, centros esotéri-
cos, botanicas, tianguis, puestos callejeros, entre otros. Espacios que se constituyen
como dispositivos importantes para su distribucidn, circulacién y relocalizacién,
en donde ademds actores que no estdn necesariamente iniciados fungen como
mediadores fundamentales entre los consumidores culturales y los objetos y saberes
de dichas religiosidades, ahora mercantilizados (Guillot y Judrez Huet 2012, 65).

=y

Imagen 3. Yerberfa. Chetumal, Q. Roo, 2010. Foto: Nahayeilli B. Judrez Huet.

Se trata de espacios en los que prima una competencia que coadyuva a
(re)adaptaciones —a veces efimeras— de estos objetos y servicios, segun la
demanda y la coyuntura. Mucha de su fuerza en este dmbito radica, como lo
mencioné mds arriba, en su sinergia con los valores del capitalismo consumidor
(Romberg 2003, 2). Hablo de una industria de lo esotérico que implica una
produccidn, distribucién y circulacién de largo alcance, que nos permite apreciar
por qué un mismo producto puede ser encontrado en Chetumal, comx, Mérida,
Tijuana, Nueva York, Los Angeles, Caracas, y Puerto Rico, por ejemplo. Esta ten-
dencia es quizd la mds visible, aunque no es la dominante en lo que respecta a
Meérida, pues se trata de una ciudad que en esta cadena de la industria esotérica
juega un papel méds de consumidor que de productor y distribuidor.

Una segunda tendencia que comenzé a mediados de la primera década del siglo
xxI es la que se conecta con Nigeria en aras de recuperar el “modelo de tradicio-
nal yoruba”, o pricticas tradicionales que se consideran perdidas en Cuba luego
de la experiencia de la trata esclavista de casi cuatro siglos. No obstante, es una
tendencia que no se ha extendido atin de manera sustancial a la poblacién santera

124



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

en México, en contraste con aquella mds apegada al “modelo cubano” o criollo,
que atn es dominante, pues en esta religién se fueron estableciendo variantes
rituales al paso del tiempo, que se transmitieron y se siguen reproduciendo a
partir de los linajes religiosos, pilares fundamentales de la organizacién social de
la santeria.

Identifico como una tercera tendencia aquella que “mexicaniza” a la sante-
ria. En esta, el espiritismo y su versidon mexicana, el Espiritualismo Trinitario
Mariano, se conjugan de manera fecunda con la medicina tradicional mestiza,
la oferta neoesotérica y la santerfa. En Yucatdn, a pesar de la importancia del
espiritismo como praxis, se le ha prestado muy poca atencién en la investigacién.
Su presencia en las élites de Yucatdn como en México en general data desde el
siglo x1x (Cervera 2004; 2009); sin embargo, las referencias sobre su presencia
en el dmbito popular en Yucatdn son bastante escasas (Loewe 2003). Una de sus
variantes mexicanas mds extendidas, el espiritualismo trinitario mariano, que de
acuerdo con Ricardo Rodriguez (2015) se practica en Yucatdn desde la segunda
mitad del siglo xx, ha sido una de las bases de complementariedad mds impor-
tante con la santeria. Lo que si es muy probable es que la mezcla del espiritismo
con las prdcticas “tradicionales mayas” sea anterior, e incluso que se incorporé
como parte de las técnicas de curacién de los especialistas curanderos mayas,
como el popular himen, aunque entre los estudiosos sobre lo religioso en la Penin-
sula asumen « priori que el espiritismo es endégeno. Uno de los pocos interesados
en este tema fue Asael T. Hansen, que llega a Mérida en los afos 30 con la
intencién de hacer una monografia de la ciudad, siendo el tema de la “medicina y
magia” el que més lo sedujo, y desde entonces, registra como parte del campo de
la medicina informal, “Curaciones por medio del espiritismo, muy mezcladas en
el drea de Mérida a principios de los afios 30” (1984, 267).

Desde muy temprano, el espiritismo ha sido opcidn recurrente en México para
obtener salud, una préctica en la que los espiritus incorporados a menudo son
indigenas prehispdnicos (Ortiz y Lagarriga 2000; Hansen y Bastarrachea 1984;
Loewe 2003) o curanderos locales ya fallecidos pero con una fuerte reputacidn.
El espiritismo en capas sociales distantes de las ctipulas a donde primero llegd,
parece entonces tener mds arraigo de lo que la gente puede suponer, un hecho
que ha sido recogido igualmente en la prensa, tal como lo muestra la referencia
hemerogréfica de los afios 20 sobre la “hechicera Quintana Rodriguez”, a la que
aludi en el presente texto.

La santerfa hace una sinergia fecunda con este universo, pues mucho de su
atractivo radica en sus précticas curativas que se complementan o bien comple-
mentan a este subsuelo cultural de la medicina tradicional de raigambre histérico
que se reformula. Los espiritus que se manifiestan en los santeros mexicanos
son también un indice del tiempo histdrico y de los referentes nacionales de las
précticas religiosas puestas en marcha. Hoy, los espiritus y muertos a los que se
rinde culto no son sélo indigenas, médicos, o curanderos, sino también negros

125



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

congos y otros africanos, o figuras que se han popularizado en las tltimas décadas
como la Santa Muerte. Es asi que una santera en Yucatdn puede “curar” con la
ayuda de un muerto, con la santeria y con el espiritismo en su variante mexi-
cana/yucateca y cubana, y puede consultar a través de misas espirituales y leer
cartas. Santigua a usanza “tradicional yucateca”, hace rompimientos y limpias.
Puede ir a misa cuando asi lo requiera y declararse catélica, palera, santera o
espiritista en distintos contextos.

NOTAS FINALES

Para comprender mejor las formas de practicar y creer en el dmbito religioso con-
tempordneo no podemos partir de una visién de fronteras tajantes y delimitadas.
La santerfa como prictica religiosa no se opone a las creencias previas que forman
parte de la visién del mundo de los mexicanos que a ella se acercan. Si bien el
catolicismo sigue siendo para muchos un marco estructurante, es claro que esto
no significa un apego fiel a su doctrina. La vitalidad del espiritismo y la creencia
en espiritus y muertos con injerencia en la vida cotidiana es manifiesto entre
los practicantes, pero también entre los consumidores culturales de esta religién.
La santeria es, para sus adeptos, una herramienta que permite sortear los retos
de la vida cotidiana, pero no sélo en el sentido de la religién vivida de Robert
Orsi (2003), sino también —y de manera muy importante— en la posibilidad
que ofrece de consolidar vinculos y crear espacios de reconocimiento social que
ayudan a reforzar al individuo. Las relaciones de parentesco ritual pactadas por
medio de las iniciaciones se reconfiguran constantemente, y no podemos soslayar
de ninguna manera los conflictos y las relaciones de poder que a ellas subyacen.
Sin embargo, también implican una ayuda mutua que abarca aspectos vinculados
a lo econémico, a lo emocional, o a redes que operan mds alld de la vida religiosa.

Finalmente quisiera puntualizar que la diversidad religiosa en la capital yuca-
teca no se circunscribe a un “mestizaje religioso” indigena y espafiol. A pesar de
que los censos a nivel nacional registran cambios en la diversidad religiosa desde
1950, en realidad desde el siglo x1x existia una diversidad religiosa soterrada.
Doctrinas como el espiritismo, en conjunto con las pricticas de la religiosidad
indigena y africana, ademds de otras creencias provenientes de la teosofia, confor-
marian las bisagras de articulacién fundamental de la santeria en suelo mexicano.

126



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

BiBLIOGRAFiA

Arcyriapis, Kali. 1999. La religion & la Havane. Actualité des représentations et des pra-
tiques cultuelles havanaises. Paris: Editions des archives contemporaines, Centre
d’Antropologie des Mondes Contemporains, EHESS.

ArgyRriaDIS, Kali y Stefania Capone. 2004. “Cubania et santerfa: les enjeux politiques de
la transnationalisation religieuse”. Civilisations, nim. 51: 81-137.

Arcyriapis, Kali y Nahayeilli Judrez-Huet. 2008. “Sobre algunas estrategias de legiti-
macién de los practicantes de la santeria en el contexto mexicano”. En Raices
en movimiento, pricticas religiosas tradicionales en contextos translocales, edicién
de Kali Argyriadis, Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez Zdniga y Alejandra
Aguilar Ros, 344-383. México: COLJAL/CEMCA/IRD/CIESAS/ITESO.

AviLa DomiNGUEZ, Freddy, Ricardo Pérez Montfort y Christian Rinaudo. 2012. Circula-
ciones culturales. Lo afrocaribeiio entre Cartagena, Veracruz y La Habana. México:
ciesas-coLMICH-Universidad de Cartagena-1rp-Afrodesc.

BaumaN, Zygmunt. 2001. La posmodernidad y sus descontentos. Madrid: Akal.

BasTIDE, Roger. 1971. African Civilizations in the New World. Nueva York: Harper and
Row Publishers.

BojorqQuez UrzAiz, Carlos E. 2000. La emigracidn cubana en Yucatdn (1868-1898).
México: Ediciones Imagen Contempordnea.

Castro Ramirez, Luis Carlos. 2008. “Tecnologfas terapéuticas: sistemas de interpreta-
cién en la Regla de Ocha y el Espiritismo bogotano”. Antipoda Revista de Antro-
pologia y Arqueologia, nim. 6: 133-151.

CERVERA José Juan. 2004, “El Primer Movimiento Espiritista en Yucatdn 1869-1879.
Recursos simbdlicos y conciencia ciudadana en una perspectiva evolucionista”.
Tesis de licenciatura en Antropologifa. UADY.

. 2009. “Yucatdn en la ruta del espiritismo”. Navegaciones Zur, nim. 49, mar-
zo-mayo: 15-17.

DE A Torrg, Renée. 2006. “Circuitos mass medidticos de la oferta neoesotérica: new age

y neomagia popular en Guadalajara”. Alteridades 16 (32): 29-41.

DE 1A Torrg, Renée y Eloisa Martin. 2016. “Religious Studies in Latin America”. Annual
Review of Sociology, nim. 42: 473-92.

DE 1A Torre Renée et al. 2014. Creer y practicar en México: Comparacion de tres encuestas
sobre religiosidad. México: UAA-CIESAS-COLJAL.

Farris, Nancy. 2012. La sociedad maya bajo el dominio colonial. México: Artes de México.

Garcia DE LEON, Griego Antonio. 2002. El mar de los deseos. El Caribe hispano musical.
Historia y contrapunteo. México: Siglo XXI-Gobierno del Estado de Quintana Roo.

Grason, Judith. 1989. “Oy4, Black Goddess of Africa”. En The goddess reawakening: the
feminine principle today, edicién de Shirley Nicholson. Madras, 56-67. Londres:
Theosophical Publishing House.

127



NAHAYEILLI B. ]UAREZ HUET

GuiLrot, Maia y Nahayeilli Judrez Huet. 2012. “Dindmicas religiosas y légica mercantil
de las religiones afroamericanas en México y Portugal”. En En sentido contrario:
transnacionalizacion de religiones africanas y latinoamericanas, edicién de Kali
Argyriadis, Stefania Capone, Renée de la Torre y André Mary, 63-84. México:
CIESAS-IRD-Academia ’Harmattan.

Hansen, Asael T. y Juan R. Bastarrachea M. 1984. Mérida. Su transformacion de capital
colonial a naciente metrdpoli en 1935. México: iINau/sEp Cultura.

JuiArez Huert, Nahayeilli Beatriz. 2014. Un pedacito de Dios en Casa: circulacidn trans-
nacional, relocalizacion y praxis de la santeria en la ciudad de México. México:
CIESAS/UV/COLMICH.

LorEz VALDES, Rafael. 1988. “Las religiones de origen africano durante la Reptblica
neocolonial en Cuba”. Del Caribe, ano V, nim. 12: 33-40.

Loewe, Ronald. 2003. “Cambio y continuidad en la folkmedicina de Yucatdn: renombre,
resistencia y profecia’. Revista de la Universidad Autdénoma de Yucatdn 226 (18):

40-49.

Mintz, Sidney W. y Richard Price. 2012 [1976]. El origen de la cultura africano-ameri-
cana: una perspectiva antropoldgica. México: ciesas/uam/Universidad Iberoamer-
icana.

MoReNo VEGA, Marta. 1999. “The Ancestral Sacred Creative Impulse of Africa and the
African Diaspora: Ase, the Nexus of the Black Global Aesthetic”. En Lenox Ave-
nue. A Journal of Interarts Inquiry, vol. 5 (1999): 45-57.

Novero, Victoria. 2009. Yucatecos en Cuba: etnografia de una migracién. México: CIE-
SAS-CONACULTA-ICY.

Ogrst, Robert A. 2005. Between Heaven and Earth: The Religious Worlds People Make and
the Scholars Who Study Them. Nueva Jersey: Princeton University Press.

. 2003. “Is the Study of Lived Religion Irrelevant to the World We Live in?”. jour-
nal for the Scientific Study of Religion 2(42): 169-174.

Orriz EcHAniz Silvia e Isabel Lagarriga Attias. 2000. “Incorporacién de la santerfa en
un Templo Espiritualista Trinitario Mariano”. Conferencia presentada en el II
Encuentro de Religiosidad Popular México-Cuba. Centro de Investigaciones
Socio-Religiosas de la Habana, Cuba-1unaM-sMER-UAM, 1. México, D.E 18-20
de septiembre.

PARKER, Cristian. 2011. “Una visién sobre América Latina. Cambios religiosos, fronteras
moviles e interculturalidad”. En Religion y culturas contempordneas, coordinacién
de Antonio Higuera Bonfil, 15-40. Aguascalientes: UAA-RIFREM.

PEREZ MONTFORT, Ricardo. 2007. “De vaquerias, bombas, pichorradas y trova. Ecos del
Caribe en la cultura popular yucateca 1890-1920”. En Expresiones populares y
estereotipos culturales en México. Siglos xix y xx. Diez ensayos, 211-236. México:
ciesas-Publicaciones de la Casa Chata.

128



¢HETERODOXIA “POR DEFECTO ?: LA SANTERfA AFROCUBANA EN M}’ERIDA, YUCATAN

PERrez, Santiago. 1995. “El fin de la urss y Cuba”. En Cuba en Crisis: Perspectivas Eco-
némicas y Politicas, compilacién de Jorge Rodriguez Beruff, 1-22, Puerto Rico:
Editorial de la Universidad de Puerto Rico.

Porrak-Errz Angelina. 2004. Maria Lionza. Mito y culto venezolano ayer y hoy. Caracas:
Universidad Catdlica Andrés Bello.

Ropricuez GonzALez, Ricardo. 2015. “Del espiritismo de élite decimondnico, a las
précticas espirituales populares. Reconstruccién histérica del espiritualismo tri-
nitario mariano en Mérida, Yucatdn durante el siglo xx”. Tesis de Maestria en
Historia. cIEsas.

RoMmBERG, Raquel. 2003. Witchcraft and Welfare. Spiritual Capital and the Business of
Magic in Modern Puerto Rico. Austin: University of Texas Press.

RucetLey, Terry. 2012. De milagros y sabios. Religion y culturas populares en el sureste de
México, 1800-1876. México: UADY.

SALDIVAR, Juan M. 2016. “Viviendo la religién desde la migracién, transnacionalizacidon
de la santerfa cubana en Lima, Perd, La Paz, Bolivia y Santiago, Chile (1980-
2013)”. Revista Reflexiones 94(2): 133-144.

SEMAN, PaBLO. 2001. “COSMOLOGICA, HOLISTA Y RELACIONAL: UNA CORRIENTE DE LA
RELIGIOSIDAD POPULAR CONTEMPORANEA”. Ciencias Sociales y Religién, ntim. 3:

45-74.

Sovrfs HERRERA, Ricardo J. 2015. De la mano de Changd, Perfil histérico de la Ocha (san-
teria cubana) 1825-1944. México: UNAM.

TavLor, WirLiam B. 1999. MINISTROS DE L0 SAGRADO, vOL. 1. México: Secretaria de Gober-
nacién-Subsecretaria de Asuntos Religiosos-El Colegio de México. Traduccién
de Oscar Mazin Gémez y Paul Kersey.

UrzArz Ropricuez Eduardo. 1949. La emigracion cubana en Yucatdn. Mérida: Editorial
Club del Libro.

129





