
Península
vol. XII, núm. 1

enero-junio de 2017
pp. 95-117

fecha de recepción: 8 de agosto de 2015
fecha de aceptación: 22 de abril de 2016

LA SOCIEDAD CASA COMO MODELO 
EXPLICATIVO DE LA ORGANIZACIÓN 

SOCIAL, IDENTIDAD Y POLÍTICA ENTRE 
LOS MAYAS DEL PERIODO CLÁSICO. 

EVIDENCIAS Y REFLEXIONES

Marcos Noé Pool Cab1

Resumen

El presente trabajo explora las bases teóricas y metodológicas del cons-
tructo casa como modelo operativo que explica la organización social 
maya prehispánica del periodo Clásico a través de los datos arqueo-
lógicos y epigráficos, contrastados con la información etnográfica. 
Este ensayo ofrece diferentes evidencias mediante la revisión bibliográ-
fica de autores que, si bien no tratan el tema, aportan información útil 
para la propuesta. 

El modelo de sociedades tipo casa fue introducido a los estudios 
antropológicos a finales de la década de 1970 por el antropólogo fran-
cés Lévi-Strauss. En la arqueología maya no ha recibido la atención 
suficiente, aun cuando investigadores como Armando Anaya (1996) y 
Susan Gillespie (2000, 2011), entre otros, han expuesto las bondades 
académicas del modelo para explicar las relaciones sociales y de poder, 
símbolos y prácticas en la estructura social prehispánica. Aunque el 
presente artículo sigue la línea de los autores mencionados, no pretende 
hacer una recapitulación de sus trabajos, sino reflexionar a partir sobre 
esta propuesta estructuralista como modelo de interpretación.

Palabras clave: casa, organización social, identidad, política, mayas.

1  Facultad de Ciencias Antropológicas (fca), Universidad Autónoma de Yucatán (uady), 
poolcab@hotmail.com.



96

marcos noé pool cab

HOUSE SOCIETY AS AN EXPLANATORY MODEL 
OF SOCIAL ORGANIZATION, IDENTITY AND 
POLITICS AMONG THE MAYA OF THE CLASSIC 

PERIOD. EVIDENCE AND REFLECTIONS

Abstract

This paper explores the theoretical and methodological basis of the 
construct “house” as a working model that explains the pre-Hispanic 
social organization of the Mayan Classic Period through archaeological 
and epigraphic data, contrasted with the ethnographic information. 
A literature review of authors offers evidence to support the proposal.

The French anthropologist Levi-Strauss introduced the concept of 
house societies in the late 1970s. but he has received little academic 
attention since, even though researchers such as Armando Anaya (1996) 
and Susan Gillespie (2000, 2011), among others, have exposed the aca-
demic benefits of the model to explain social relations, power, symbols 
and pre-Hispanic practices in social structure. This work follows the 
line of the authors mentioned, but it will not be a simple review of 
them, rather we will reflect a range of information that reinforces the 
structuralist proposal as a model of interpretation.

Keywords: house, social organization, identity, politics, Maya.



97

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Introducción

Durante largo tiempo, el debate sobre la importancia del parentesco en la con-
formación de la estructura política y social durante el periodo Clásico ha estado 
presente en la arqueología maya. Por un lado, se considera que la sociedad 
prehispánica estuvo regida por principios estructurales de parentesco, donde la 
descendencia es el factor determinante para la conformación de los grupos deno-
minados linajes, como postula la visión estructural-funcionalista. Por otro lado, 
las relaciones políticas entre estos linajes han sido explicadas tradicionalmente 
a través de las alianzas matrimoniales, de acuerdo a la visión estructuralista (ver 
Carmack 1981, Chase y Chase 1996, Fox 1980, Freidel 1983, Haviland 1992, 
Hunt 1976, Marcus 1993, Martin y Grube 1995, Nutini 1996, y Wilk 1988).

El modelo de los grupos de descendencia o unifiliación es el que más ha 
trascendido para explicar la estructura social y política maya prehispánica. 
Este modelo favorece el dominio masculino en las estructuras de poder; sin 
embargo, existen ejemplos epigráficos que sugieren que la sucesión patrilineal 
no era una regla tajante. Es cierto que la presencia de gobernantes varones está 
ampliamente registrada, pero también se sabe que —en unos pocos casos— algu-
nas mujeres desempeñaron el papel de gobernantes. 

Parece, entonces, que sólo habría dos opciones que considerar, dos posibles sis-
temas de organización: grupos patrilineales o matrilineales, con una marcada ten-
dencia a lo primero. Si esto es así ¿hasta qué punto el parentesco fue determinante 
para la constitución de las estructuras sociales y políticas?, ¿las estructuras políticas 
de los mayas del Clásico estaban determinadas necesariamente por el parentesco? 
Las tensiones que se generan en las relaciones de parentesco, propiedad y poder 
¿eran constantes tanto en los grupos gobernantes como entre los comuneros? 
Como veremos en las siguientes páginas, el parentesco (descendencia) no puede 
explicar la compleja organización social maya; las estructuras políticas no se 
determinaban absolutamente por la norma parental y, si bien es posible distinguir 
entre élite y no élite (comuneros o plebeyos), la relación entre ambas clases al 
parecer no era antagónica. Del cruce de información empírica (principalmente 
arqueológica), pueden dilucidarse tales hipótesis.

Según Gillespie (2011), en los estudios de estructura política maya, el debate 
sobre la existencia de estados fuertes y débiles, construidos alrededor de monar-
quías o de relaciones de parentesco ha sido constante. El principal punto de 
discusión entre estos modelos es la preeminencia del parentesco como base de 
las relaciones sociales (como ocurre en los estados segmentarios o débiles), o bien 
del surgimiento de una estructura institucionalizada de gobierno y poder (como 
en los estados unitarios o fuertes). Por otra parte la apreciación de lo débil o 
de lo fuerte ha dependido de la unidad de análisis y escala de investigación, a 
saber, unidades habitacionales y mayas comunes, versus élite y política regional. 
Lo interesante, es que ambas propuestas parecen tener sus propias evidencias 



98

marcos noé pool cab

(Gillespie 2011, 30-35), pero tales debates responden a los postulados de la 
visión estructural funcionalista, criticada por darle trato preferencial a los grupos 
exógamos de unifiliación o descendencia.

Por otro lado, desde una visión situacionalista, en los estudios de identidad 
cobra interés el análisis de la organización social. En este caso, aquella se mani-
fiesta en lo que se hace y no en lo que se dice o piensa del ser, y las relaciones 
sociales vienen a ser el foco de atención (Pool 2014). 

En el caso que nos ocupa, se revisa el ordenamiento social que dio identidad 
a los mayas durante el periodo Clásico, a partir de la estructura por medio de 
la cual los miembros del grupo ocupan en él un lugar especial y propio en el 
que actúan, con vistas a un mismo fin (visión estructural funcionalista). Pero el 
orden de las relaciones empíricas debe ser estudiado a partir de construcciones 
intelectuales llamadas modelos (visión estructuralista), es decir, un modelo de 
estructura social como el de sociedades casa puede unificar los criterios de organi-
zación tratados por los marcos teóricos estructural-funcionalista y estructuralista. 

El problema en los estudios de parentesco

Como la analogía es fundamental para la interpretación arqueológica, autores 
como Marcus (1995, 27), Sharer (1993, 101) y Sabloff (1983, 418) consideran 
que el principal problema en nuestra disciplina ha sido la falta de rigurosidad 
y evaluación en la utilización de los modelos. En el tema que nos compete, la 
dificultad para explicar a los grupos sociales mayas resulta, en principio, de la 
imposición de una inadecuada y pobre conceptualización análoga (a saber: paren-
tesco, descendencia, linajes). Las críticas a la teoría del parentesco sugieren que 
el modelo de la descendencia es una construcción ideológica occidental que no 
siempre corresponde al comportamiento social, económico y político de los seres 
humanos: las supuestas “normas de parentesco” raramente son puestas en práctica 
(Ensor 2011, 203). Además, esta propuesta proporciona modelos ideacionales 
divorciados de las dinámicas económicas y políticas que guían las estrategias de 
interacción social y de sustento (ver Beck 2007, y Joyce y Gillespie 2000).

A partir de la noción casa, de Lévi-Strauss, mostraremos evidencias que nos 
permitirán reevaluar la organización social maya del Clásico. Con la información 
que hoy manejamos los arqueólogos mayistas podemos justipreciar las interpreta-
ciones tradicionales que han considerado al parentesco y a la descendencia como 
el principio explicativo de solidaridad y organización en las esferas domésticas y 
políticas. El modelo de casa puede ayudar a resolver los continuos debates sobre 
el parentesco maya y facilitar su integración a la organización política y social 
particular de los mayas del periodo Clásico (ver Gillespie 2000, 2011). 

Como veremos a continuación, las evidencias arqueológicas, epigráficas y 
etnográficas que han sido interpretadas como rasgos o indicadores de linajes, 
parecen ajustarse mejor al concepto casa. Para apreciar mejor el modelo se han 



99

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

seleccionado como ejemplos los sitios de Chichén Itzá y Tikal y una unidad habi-
tacional del norte de Yucatán, el sitio Periférico-Cholul, en vista de que ofrecen 
las evidencias antes referidas. 

Partiendo de la concepción de casa según Lévi-Strauss (1981), en este trabajo 
se contrastará la interpretación epigráfica de Chichén Itzá, (según García Campi-
llo 2001 y Krochock 2002) con la evidencia arqueológica de Tikal (según Havi-
land 1981) y del Grupo 1 del sitio Periférico-Cholul, Yucatán (Pool 1997; 2003; 
2007). Pero antes de revisar los datos arqueológicos, se expondrá la información 
que inspiró a Lévi-Strauss a proponer la idea de las sociedades casa.

La casa vista como forma de organización social. 
La información etnológica

La idea de la casa como organización social surgió de la comprensión numay o 
numayma entre los kwakiutl, habitantes de la isla Vancouver y la costa noroeste 
de América del Norte, estudiados por Boas a principios del siglo xx (ver figura 1). 
El término fue introducido por George Hunt, informante de Boas e hijo de padre 
escocés y de madre tlingit, “nacido, criado y casado entre los Kawkiutl” (Lévi-
Strauss 1981, 143).

En su libro La vía de las máscaras (The Way of the Masks), Lévi-Strauss (1981; 
1982) hace referencia al antropólogo estadounidense y menciona que en el numa-
yma kwakiutl, los títulos de nobleza se disponían de dos maneras: los que no 
podían salir del linaje y se transmitían de padre a hijo o hija por derecho de 
primogenitura, y aquellos que el esposo de la hija recibía del padre de la esposa 
por mediación de su mujer pero para ser transmitido a sus hijos. Estas dos formas 
evocan según Boas, los mayorazgos europeos y el modo de transmitir las reliquias 
de la familia, en teoría propiedad de linaje pero que pasa de la madre a la hija 
cuando ésta se casa (Lévi-Strauss 1981, 144). 

Entre los kwakiut, la filiación, la sucesión2 y la alianza se situaban estructural-
mente dando como resultado el numayma: los nombres numay sólo podían pasar 
al primogénito del jefe principal. La pareja de la hija del jefe adscrito al grupo 
a través del matrimonio, recibía también el nombre y los privilegios, pero sólo 
aquellos que el jefe numay adquirió de los padres de la esposa, pues los suyos y 
por lo tanto de su linaje no los podía transmitir a su yerno.3 Observamos enton-
ces dos formas sucesorias para adquirir posiciones y heredar bienes: posiciones 
por descendencia —en el caso del primogénito— y posiciones por matrimonio 
o alianza —en el caso de la pareja de la hija—. ¿Qué es entonces un numayma? 

2  Filiación en el sentido de Rivers (en Dumont 1975), como “la transmisión de miembro de 
grupo”, y sucesión en el sentido de Radcliffe-Brown (en Dumont 1975), “como la transmisión 
de derechos y obligaciones”.

3  Este es un buen ejemplo para observar cómo funciona la descendencia complementaria (ver 
Fortes 1975; Pool 2003).



100

marcos noé pool cab

De acuerdo a Boas (en Lévi Strauss 1981), puede ser comprendido no teniendo 
en cuenta a los individuos que lo componen, sino:

…como consistente en cierto número de posiciones sociales. A cada una de estas 
posiciones están vinculados un nombre, una sede, un lugar que ocupar, es decir un 
rango y privilegios. Rango y privilegios existen en número limitados y forman una 
jerarquía nobiliaria [...] ahí está el esqueleto del numayma; los individuos en el curso 
de su vida, pueden ocupar diversas posiciones y asumen los nombres vinculados a éstas 
(Lévi-Strauss 1981, 145).

Figura 1. Mapa de la costa noroeste (región Kwakiutl) de 
América del Norte (tomado de Nielsen 2001, 87).



101

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Hasta aquí hemos mencionado parte de la información de Boas que el etnó-
logo francés empleó para su modelo de casa. Pero para el reconocimiento de este 
tipo de sociedades, nos dice Lévi-Strauss (1981, 150), no sólo deben considerarse 
los datos etnológicos. La información histórica también es importante, e incluye 
la de la Edad Media europea, la de Japón, la de la Grecia antigua y otras en las 
que se reproduce el modelo, de ahí que recoja también el aporte de un medieva-
lista europeo (Schmidt), quien intentó precisar lo que es una casa:

Después de haber subrayado que el linaje noble... no coincide con el linaje agnaticio 
y que inclusive a menudo está desprovisto de base biológica, renuncia a ver en él otra 
cosa que un legado espiritual y material que comprende la dignidad, los orígenes, el 
parentesco, los nombres y los símbolos, la posición, el poder y la riqueza, y asumido 
habida cuenta de la antigüedad y la distinción de los demás linajes nobles (Lévi-Strauss 
1981, 150).

Con base en los dos tipos de información anteriormente referidos, Lévi-Strauss 
explica a la casa como:

Persona moral detentadora de un dominio constituido a la vez por bienes materiales 
e inmateriales, que se perpetúan por la transmisión de su nombre, de su fortuna y de 
sus títulos en línea real o ficticia, tenida por legítima con la sola condición de que esta 
continuidad pueda explicarse en el lenguaje del parentesco o de la alianza y, las más de 
las veces, de los dos al tiempo (Lévi-Strauss 1981, 150).

Así, explica, este tipo de sociedad aparece en muchas regiones culturales, tales 
como América, Polinesia, Indonesia, Melanesia y África. Como el mismo autor 
afirma, la gente se refiere a sus casas —una palabra referida frecuentemente sólo a 
la residencia— como unidades de donde derivan sus identidades. Es por ello que 
definió a la casa como un recurrente fenómeno social, una entidad corporada con 
propia identidad.

Para Lévi-Strauss (1982), una casa se perpetúa por sí misma a través de la trans-
misión de su nombre, sus bienes y su línea real o imaginaria. Esta línea puede ser 
considerada como legítima, tan larga como continua, y puede asimismo expre-
sarse en el lenguaje del parentesco, de la afinidad, o de ambos. Estos lazos sociales 
—sean reales o ficticios— entre sus miembros se refuerzan por las actividades 
dedicadas al mantenimiento de las propiedades de la casa (Gillespie 2000, 50).

Los rasgos característicos de las casas según las líneas anteriores, también han 
sido estudiados en sociedades mesoamericanas. Uno de estos trabajos es el de 
Alan Sandstrom (2005) sobre los nahuas del norte de Veracruz:

•	 Lenguaje de parentesco. Entre los nahuas, las casas (viviendas) son entidades sagra-
das, agrupadas en compounds. En estos compounds también se asientan casas de 
individuos no emparentados biológicamente, los cuales son reconocidos mediante 
un parentesco ritual (compadrazgo y lenguaje de parentesco).



102

marcos noé pool cab

Vale señalar que la casa como organización y agrupación de personas no se 
refiere a la vivienda, sin embargo ésta es el espacio simbólico donde se establecen 
relaciones, vivencias e identidades. Por tanto puede ser considerada como rasgo 
materializado de la casa como organización, en vista de que tal vez es el principal 
bien perpetuado. Otro bien de valía es el título o el nombre.

•	 Práctica social y permanencia. En la sociedad nahua no se presentan reglas estrictas 
de residencia ni para los parientes próximos —hijos y hermanos—, por lo que el 
derecho a la residencia de éstos y los no-parientes biológicos se gana a partir de la 
mano de obra aportada a la casa (Sandstrom 2005, 155).

•	 Identidad y pertenencia. Entre los nahuas existe la costumbre de bautizar a las casas. 
El nombre que se les da funciona para identificar a los individuos que residen en 
ella, ya que los nombres personales no parecen ser importantes, puesto que el indi-
viduo no tiene problema al cambiar incluso sus apellidos (153). Así, la pertenencia 
a una casa otorga identidad a sus habitantes parientes o no.

Aunque Lévi-Strauss (1981) consideró a la casa como un tipo de parentesco, 
es más útil considerarla un grupo corporado que tiene funciones específicas: la 
casa puede ser descrita como una unidad ritual, económica y política. En este 
sentido, el parentesco es mejor definirlo como lo concibe Bourdieu (1977, 36), 
“como el producto de estrategias (consientes o inconscientes) orientadas hacia la 
satisfacción de intereses materiales y simbólicos y organizados por referencia a un 
determinado juego de condiciones sociales y económicos”. Como Lévi-Strauss 
(1981) señalaba, en las sociedades casa todos los tipos de maniobras sociopolíticas 
se disfrazan bajo la cubierta del parentesco.

Casas mayas y la evidencia etnográfica

La identidad de grupo en las casas no la proporciona la descendencia, puesto que 
son aceptados individuos no consanguíneos y en algunas ocasiones los parientes 
reales (consanguíneos) son expulsados. La identidad aquí se genera mediante la 
coexistencia en un espacio y territorio determinados, así como por las activida-
des desarrolladas y compartidas en éstos. El modelo explicativo de casa ha sido 
documentado etnográficamente para sociedades que presentan una compleja 
organización social, tales como los balineses de Indonesia (Boon 1990), los habi-
tantes del isla Tanibar (McKinnon 1991; 1995), los timor (Traube 1986), y otras 
sociedades del sudeste asiático (Waterson 1990; 1995). Como el modelo aplica 
para sociedades complejas, tenemos un buen argumento para buscar su aplicación 
entre los mayas del periodo Clásico.

Las evidencias que normalmente han sido interpretadas como rasgos de linajes 
(ver, por ejemplo, Bricker 2002; Fash 1991; Fox 1987; Freidel y Schele 1988) 
parecen ajustarse mejor al modelo de casa. La utilidad de esta propuesta radica en 
que la casa es un modelo basado en acciones pragmáticas en lugar de ser un tipo 



103

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

ideal clasificatorio determinado por reglas de descendencia y parentesco. Existen 
datos etnográficos para hacerle caso a esta sugerencia, ya que términos que han 
sido interpretados como linajes (como el chinamit y nimha entre los quichés, o 
bien sna entre los tzotziles) parecen tener en la concepción nativa un sentido de 
organización que no está basado únicamente en el parentesco real o de descen-
dencia (ver Gillespie 2000; Joyce y Gillespie 2000).

En los chinamit, por ejemplo, se comparten tierras y bienes sagrados como 
los santuarios (Carmack 1981). Los individuos se constituyen en grupo y se 
perpetúan, a través del lenguaje de parentesco pero también al cohabitar en una 
misma unidad territorial, además de sujetarse a un mismo jefe. El nimha ade-
más se conformaba por la alianza matrimonial entre “linajes”. Según Carmack 
(1981) el nombre nimha que también significa casa grande, deriva del hecho de 
que los asuntos de estos linajes fueron resueltos dentro de grandes estructuras. 
Propiedad, sede, poder, simbolismo, alianza, grupos unidos e identificados terri-
torialmente y por el lenguaje del parentesco, son las diferentes características 
que tienen los nimha quichés, características que están presentes en las casas de 
Lévi-Strauss (1981).

Podemos observar que aunque en la casa la descendencia y la afinidad se 
encuentran incorporadas, no la definen como grupo social, pues sus reglas no 
son acatadas por todos los individuos del grupo. La casa se delimita más bien, en 
razón de las relaciones establecidas por las actividades que realizan sus miembros, 
de modo que no es una categoría abstracta. La afinidad y la consanguinidad for-
man un lenguaje de relaciones por medio de las acciones de los miembros quienes 
son considerados como legítimos, siempre que cumplan con las actividades nece-
sarias para su mantenimiento.

Una casa puede estar formada también por varios grupos domésticos, como 
los compounds —en el caso de los nahuas del trabajo de Sandstrom (2005)—, así 
como por linajes (ver Medina 2014). Las casas además, son unidades corporadas 
largamente vividas que están organizadas para fines específicos. Sus miembros 
utilizan estratégicamente relaciones de consanguinidad y afinidad real y ficticia 
en orden para legitimar expresiones de unidad y perpetuidad (ver Anaya 1996 y 
Gillespie, 2000; 2011).

Susan Gillespie (2011, 42) menciona que existen ventajas significativas para 
los arqueólogos mayistas en el modelo de la sociedad de casas. En primer lugar 
pone énfasis sobre las prácticas más que sobre los lazos biológicos para formar 
entidades sociales. La segunda ventaja es la materialización de la casa a través de 
su propiedad. En tercer lugar está la longevidad de las casas, que proporciona 
una dimensión histórica dinámica. Sobre esto tenemos que considerar la presen-
cia de grandes complejos arquitectónicos utilizados, reutilizados y modificados 
durante siglos, comunes en el área maya. Un cuarto punto a considerar es el 
funcionamiento de las casas como agentes corporativos involucrados en la toma 
de decisiones estratégicas.



104

marcos noé pool cab

El constructo casa puede ayudarnos a aclarar la información epigráfica que se 
torna ambigua cuando se trata de interpretar linajes, en el caso de los hechos que 
parecen fuera de las reglas de descendencia. Con respecto a esto, Chichén Itzá es 
un buen ejemplo.

Evidencia epigráfica en Chichén Itzá. El lenguaje del parentesco

Ubicado a 115 km al este de la ciudad de Mérida, Chichén Itzá es uno de los 
principales sitios arqueológicos mayas del estado de Yucatán, México. Entre los 
años 800 y 1050 d. C. fue el asentamiento urbano más importante en el área 
maya, como lo evidencia su monumentalidad arquitectónica y las inscrip-
ciones epigráficas y representaciones iconográficas en varios de sus edificios 
(Pool 2014).

De acuerdo a las inscripciones epigráficas encontradas en los dinteles de los 
edificios conocidos como el Templo de los Tres Dinteles y el Templo de Las Mon-
jas, al parecer, en el katún 1 Ahau (869-889) Chichén Itzá fue gobernado por una 
dinastía familiar (ver García 2001). De acuerdo a García (2001, 421) la evidencia 
epigráfica proporciona los nombres de “dos hermanos que inspiran la mayor 
parte de las inscripciones conocidas”. Uno de ellos es probable que ostentara el 
control político de la entidad. Uno de estos hermano K’inil Kopol dedicó hacia 
el año 878 d.C. el Templo de los Tres Dinteles a sus progenitores (U-chok-wa-
hab e Ix K’ayam). También promovió diversas modificaciones arquitectónicas 
en el grupo del Templo de los Cuatro Dinteles. Sin embargo parece ser que la 
importancia política de este personaje fue secundaria. Al mismo tiempo, K’ak’-
u-pakal, hermano de K’inil Kopol y quien al parecer fue el verdadero señor 
sagrado de Chichén Itzá, emprendió su propio programa de ostentación y afir-
mación política mediante la construcción del edificio conocido como las Mon-
jas. También apeló al culto de sus antepasados y al de ciertos dioses (419-420).

De acuerdo a García (417), en el dintel 3 se manifiesta el carácter dinástico del 
edificio principal de Las Monjas: ahí se asienta el nombre del bisabuelo materno 
de K’ak’-u-pakal, llamado Chak-bolon-pet. Asimismo, en los dinteles 7 y 1 se 
proclama la identidad del abuelo materno, de nombre Ho-Sabak Ahaw (Ho-Sa-
bak-Tok’), y en el dintel 3, la identidad de la abuela materna, Ix-Ton Ahaw. 
Según García (2001), lo anterior es evidencia de un linaje dinástico. No obstante, 
está consciente que del estudio de las cláusulas nominales epigráficas no puede 
derivarse la existencia de ningún sistema claro de denominación de descendencia 
y/o parentesco (404) (ver figura 2).

Por otra parte, Krochock (2002, 152-170) ha mencionado que en Chichén 
Itzá, la mujer jugó un papel importante para legitimar el papel gobernante de 
los varones. Las inscripciones jeroglíficas en los templos de las Monjas y de los 
Tres Dinteles mencionan a Ix K’ayam como madre de K’ak’-u-pakal y K’inil kopol. 
Por otra parte en los dinteles 3A, C1-D1 de Las Monjas, Ix Ton Ahaw es men-



105

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

cionada como la madre de Ix K’ayam, y, por lo tanto, abuela de los hermanos 
varones referidos.

Con base a la información que ofrecen Krochok (2002) y García (2001), 
parece ser que en Chichén Itzá los gobernantes hicieron mención tanto de sus 
ancestros masculinos como femeninos. Pero no está del todo claro que los ances-
tros femeninos hayan sido gobernantes. Parece ser simplemente la constatación 
de una relación de parentesco.4

Figura 2. Propuesta de esquema de parentesco en Chichén Itzá (tomado 
de García 2001, 405. Modificado para el presente trabajo).

De acuerdo a las lecturas epigráficas, llama la atención que K’inil kopol haya 
mencionado a sus ancestros inmediatos (¿o progenitores?), llamados U-chok-wa-
hab e Ix K’ayam, y que K’ak’-u-pakal haya mencionado a sus dos abuelos maternos 
llamados Ho-sabak-tok’ e Ix Ton Ahaw, y a su bisabuelo materno o Chak-bolon-pet 
(ver García 2001, 11,16-17; Krochock 2002). De lo anterior podemos deducir 
que tanto los ancestros paternos como maternos jugaron un papel simbólico 
determinante para la legitimación de la posición política del gobernante (o los 
gobernantes).5 La relación que se observa en las dos últimas generaciones entre 
padres e hijos indica que la filiación entonces no fue unilineal, más bien bilateral. 
No obstante en las dos generaciones anteriores, los ancestros fueron identificados 

4  Otros ejemplos de la referencia a las madres de los gobernantes en Chichén Itzá se encuentran 
en el dintel del templo conocido como Akab Dzib, en el que se menciona a Ix Ton Multun como la 
madre del gobernante Yahaw Jawbone Fan (Krochock 2002, 161).

5  Krochock (2002, 152) consideró a las mujeres de Chichén Itzá como el medio legitimador 
para un gobernante varón.



106

marcos noé pool cab

por el lado materno (ver figura 2), la sucesión pareció venir por el lado de la 
madre. Sin embargo la filiación (como pertenencia al grupo) vendría por ambos 
lados (bilateral). El resultado de lo anterior es que no se observa una línea dinás-
tica y de descendencia puramente paterna (o patrilinaje) ni puramente materna (o 
matrilinaje). Por otra parte no se sabe qué función tuvieron las mujeres, aunque 
tanto Ix K’ayam como Ix Ton Ahaw pudieron haber sido verdaderas reinas (ver 
García 2001; Krochock 2002), pero esto es sólo especulación.

Según García Campillo (2001), en el Clásico Terminal (al menos entre 869-
889 d.C.) Chichén Itzá estuvo dominado por una estructura política basada en 
vínculos familiares. Se puede entonces discernir que las inscripciones dinásticas 
de Chichén Itzá se refieren más a una casa real que a un linaje real; es decir, que 
el poder político lo ostentaba una casa gobernante. Esto explicaría la presencia de 
los nombres de los principales personajes de la familia, inscritos en las principales 
estructuras. Los cuatro componentes de la familia nuclear pertenecientes a las dos 
últimas generaciones, padres e hijos (ver figura 2), son los personajes históricos más 
nombrados en las inscripciones (ver García 2001, 405).

Por otra parte, existen también representaciones simbólicas que hacen alu-
sión a antepasados mitológicos y dioses (ver García 2001; Krochock 2002.). 
Vemos entonces como se unen y entrelazan la ascendencia, la filiación y la resi-
dencia mediante el lenguaje del parentesco, características esenciales de las socie-
dades tipo casas. Vale la pena señalar que en un trabajo reciente David Medina 
(2014) señala que en Copán el culto a los ancestros funcionó como una manio-
bra simbólica de significado político que le dio legitimidad a la casa copaneca de 
Yax kuk Moo.

Casas mayas y evidencia arqueológica. Longevidad 
y relación entre élite y comuneros

Uno de los problemas que encontramos en la aplicación del linaje entre los mayas 
de Clásico es que no explica la relación existente entre la élite —los linajes dinás-
ticos— y el pueblo en general, aparentando con ello que aquellos fueron más 
importantes para los gobernantes que para los gobernados. Además, los datos 
etnográficos (de donde se basan las interpretaciones) hablan de descendencia, 
mientras que los datos epigráficos hablan de sucesión. Las casas, por su parte, rela-
cionan muy bien las clases altas con las clases bajas como se observa en las aris-
tocracias medievales a las que muchos plebeyos estuvieron ligados (Lévi-Strauss 
1982, 174). Sobre esta característica vale la pena mencionar el caso de Tikal.

Tikal

El trabajo al que se hace mención se refiere al grupo residencial 7F-1, localizado 
a 1.25 km de la Acrópolis Central de esta ciudad prehispánica enclavada en el 



107

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Petén guatemalteco. El grupo 7F-1 ha sido investigado por Coe y Broman (en 
1958), Becker (en 1963) y por Haviland, en 1965. Considerado al principio 
como un “centro menor”, se concluyó que se trataba de un grupo de élite (Havi-
land 1981, 90).

Según el emérito de la Universidad de Vermont (Haviland 1981, 90), el 
grupo 7F-1 tuvo una ocupación que abarcó desde el período Clásico Temprano/
Medio hasta el Clásico Terminal (500-850/900 d.C.). La edad y sexo de los entie-
rros fueron obtenidos a través de identificación ósea, como el cierre de suturas 
craneales y estado de dentición. Con base en la interrelación estratigráfica entre 
estructuras y plazas y a través de la asociación de datos cerámicos, se definie-
ron 27 períodos constructivos, lo cual es indicador de su crecimiento e historia. 
En todo este tiempo el grupo residencial 7F-1 sufrió diferentes modificaciones: 
se destruyeron antiguas estructuras y se construyeron nuevas; algunas estuvie-
ron abovedadas y otras eran de material perecedero. Se acondicionaron nuevos 
espacios y se abandonaron otros. Por lo menos un edificio (7F-32) fue ocupado 
continuamente6 y el templo, constantemente utilizado (Haviland 1981).

Las casas más elaboradas corresponden a las estructuras 7F-29 y 32, asociadas 
a los templos 7F-30 y 31, respectivamente. Ambas están abovedadas y son más 
elaboradas que la mayoría de las casas de Tikal, recordando a la residencia de élite 
de la Acrópolis Central (estructura 5d-46). De acuerdo a la asociación de los entie-
rros y ajuares funerarios con las estructuras más elaboradas, Haviland (1981, 100) 
concluyó que las estructuras 7F-29 y 32 fueron ocupadas por gente de alto estatus.

Por otra parte, las estructuras 7F-35 y 36 eran bajas plataformas que soporta-
ron estructuras de material perecedero. Su elaboración sencilla sugiere que alber-
gaban gente de clase baja. Ahora bien, ¿qué hacía esta gente viviendo en un grupo 
residencial donde habitaban personas de estatus alto? Haviland (1981, 101-102) 
proporciona dos posibles respuestas:

1.	 Eran parientes pobres de aquellos que vivieron en las estructuras más elaboradas. 
Haviland consideró que el grupo 7F-1 fue fundado por dos familias nucleares 
relacionadas cuyas casas fueron las estructuras 7F-32 y 7F-33, dando un probable 
modelo patrilocal. Los hombres adultos de estas casas habrían sido hermanos o, 
padre e hijo casado; la familia creció posteriormente e incluyó una tercera casa 
(estructura 7F-29), ya que algún descendiente del varón fundador se casó, estable-
ciendo su propia familia nuclear.

2.	 La otra posible respuesta sugiere que las estructuras 7F-35 y 36 albergaron a los 
miembros de la servidumbre.

La mayoría de los entierros encontrados fueron depositados en el patio y cerca 
de los templos (estructuras 7F-30 y 31). De acuerdo a su asociación con sus 
ofrendas y las estructuras más elaboradas, Haviland (1965, 105) concluyó que el 

6  ¿Tal vez era un nimha?



108

marcos noé pool cab

grupo 7F-1 fue ocupado por gente perteneciente a la élite viviendo en las estruc-
turas 7F-29, 32 y —probablemente— 33. Algunos de esos individuos habrían 
sido inhumados en los templos (estructuras 7F30 y 31).

Con base en la relación epigráfica, Haviland (1981) concluyó que el grupo 
7F-1, albergó a la familia del último —o uno de los últimos— gobernante de 
Tikal (“1 Tiempo”), depuesto por un intruso extranjero. La tumba de este gober-
nante tiene semejanza con las tumbas reales tempranas de la Acrópolis Norte.

Las casas nobles adoptaban a súbditos cuya propiedad era mantenida y que 
en ausencia de descendencia o lazos familiares —de estos grupos súbditos— se 
realizaban algunas actividades, tales como culto a ancestros o elaboración de 
tumbas reales, con el fin de atraerlos como vasallos, haciéndolos partícipes de 
actividades rituales, políticas e incluso económicas. La existencia de estos grupos 
incorporados a las casas permite explicar las redes creadas que involucraban un 
gran número de personas de todos los estratos sociales (ver Gillespie 2000; 2011).

Considerando la presencia de gente de diferentes clases sociales habitando un 
mismo espacio, el contexto 7F-1 de Tikal es una evidencia de casa que explica 
muy bien el argumento de que la gente común también podía relacionarse con la 
élite. Entonces, la presencia del grupo 7F-1, alejada del centro de Tikal, sería con-
secuencia de que la casa del gobernante 1 Tiempo fue “expulsada” del centro de 
poder de la ciudad. No obstante este “exilio”, la casa fue respetada. De hecho se 
reprodujo con el paso del tiempo. El “bien” material más evidente, representado 
en la estructura 7F-32, fue perpetuado por generaciones. 

El grupo 7F-1 manifiesta que los individuos se constituyeron en grupo y se 
perpetuaron pero también cohabitaron una unidad territorial, además de suje-
tarse a una línea de jefes. La estructura 7F-32, que al parecer permaneció en uso 
hasta el abandono del grupo, sufrió también modificaciones. Su persistencia y su 
suntuosidad reflejarían su funcionamiento como la “casa grande” o nimha, al que 
Carmack (1981) hace referencia entre los quichés. También estría representando 
propiedad, sede, poder, simbolismo, identidad.

El sitio Periférico-Cholul

La coexistencia de gente de alto y bajo estatus en un mismo espacio también 
se manifestó en el grupo 1 del sitio Periférico-Cholul,7 en Yucatán, México. 
Este grupo habitacional, ubicado en la periferia de la ciudad de Mérida, Yuca-
tán, tuvo un lapso de vida de entre 150 y 200 años, durante el Clásico Tardío 
(550/600-750/800 d.C.), tiempo en el cual sufrió diferentes modificaciones 
hasta alcanzar su máximo desarrollo en la quinta etapa (Pool 1997; 2003; Pool y 
Hernández 2007). De acuerdo al análisis estratigráfico, arquitectónico, osteoló-

7  Como resultado de un rescate arqueológico realizado por el autor a principios de la década 
de 1990, pero cuya investigación cerámica, lítica, osteológica y de otros materiales continuó en los 
posteriores años (Pool 1997, 2003, 2011).



109

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

gico y cerámico, se llegó a la conclusión de que las modificaciones que sufrió la 
estructura 1-A estuvieron relacionadas con la presencia de los diferentes jefes del 
grupo que habitaron esta unidad,8 los cuales fueron identificados como los entie-
rros 9a (varón adulto), 15 (mujer adulta), 9b (varón adulto) y 11 (varón joven) 
(Hernández y Pool 2004, 259, tabla 6). Tales individuos, ricos en el tratamiento 
funerario, compartieron el mismo espacio con gente cuyo contexto funerario 
consistió en ofrendas sencillas y humildes. En total se encontraron los restos óseos 
de veintinueve individuos, veinticinco de los cuales manifestaron ser de menor 
estatus que los identificados como los jefes del grupo.

Los sujetos considerados de bajo estatus se caracterizaron por la sencillez 
de sus ajuares, consistentes en una o dos vasijas de cerámica y uno que otro 
fragmento de obsidiana. Cinco de éstos fueron depositados afuera de la estruc-
tura, principalmente en el patio sur. Por su parte las personas cuyos altos esta-
tus fueron definidos por las ricas ofrendas funerarias, se hallaron en el interior 
(Pool 1997, 160-165) (ver figura 3). Asociadas a ellas se encontraron vasijas de 
cerámica (algunas decoradas y con policromía), cuentas, orejeras y pectorales de 
jadeíta, elementos zoomorfos de cerámica, pectorales de concha, agujas de hueso 
(para el trabajo textil), objetos de piedra como manos de metate y maceradores, 
entre otros (160-165).

Figura 3. Distribución de los entierros en la estructura 1-A del sitio 
Periférico Cholul, Mérida (tomado de Pool 2011, 80).

8  Aunque la casa y el grupo doméstico no son lo mismo, recordemos que aquellas pueden estar 
conformadas por estos grupos.



110

marcos noé pool cab

El parentesco y la afinidad en el grupo social se reflejaron en la asociación de 
los individuos enterrados con sus ajuares funerarios, así como en la identificación 
de una enfermedad9 recurrente en grupos humanos con endogamia intensa, la 
spondilitis anquilosante, (ver Arias y Pool 2003; Pool 1997; 2003; Pool y Hernán-
dez 2007). Como se mencionó líneas atrás, durante 150 o 200 años, la estruc-
tura 1-A tuvo diferentes etapas de modificación. Los arranques de los muros en 
diferentes niveles de piso y tres entradas clausuradas permitieron la clara iden-
tificación de cuatro etapas de crecimiento arquitectónico, reflejo también del 
desarrollo y longevidad del colectivo social que la habitó. La correspondencia 
entre esas fases y los personajes ricamente enterrados e identificados como los 
jefes del grupo (Pool 1997; 2011) nos permitió entender la sucesión de estatus en 
este grupo. No se observó absoluta unilinealidad, pues al menos una mujer tam-
bién participó como jefa o principal del grupo (Pool 2003; 2011) (ver figura 4).

Figura 4. Etapas de crecimiento de la estructura 1-A (tomado de 
Pool 2011, 78, 82; modificado para el presente trabajo).

9  Hipotéticamente se plantearon seis etapas de crecimiento, pero asociando la estratigrafía con 
el análisis arquitectónico, cerámico y osteológico, observamos con mayor claridad las cuatro etapas 
mencionadas. Para mayor discusión ver Pool (1997, 2011) y Pool y Hernández (2007).



111

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Del estudio del contexto en el sitio Periférico-Cholul concluimos que ciertos 
modelos de estructura social y política característicos de las élites gobernantes 
también se reprodujeron en otros sectores sociales menos privilegiados, lo que nos 
hacen recordar a las casas nobles europeas. Como en aquellas, nuestro sitio mani-
fiesta longevidad del grupo, relaciones de endogamia, ausencia de normas rígidas 
de sucesión y coexistencia de diferentes clases sociales. La autoridad y el poder, el 
control hacia la comunidad, la apropiación de excedentes y el acceso de bienes de 
prestigio, fueron parte del modo de vida del grupo (ver Pool 2003; 2011).

Figura 5. Área Maya, con la ubicación de los sitios mencionados en el presente 
trabajo (tomado de http://www.famsi.org/maps/maya.jpg, modificado).

Otras evidencias y conclusiones

La identidad de las casas nobles entre los mayas no dependió exclusivamente de 
la descendencia y parece que ésta habría sido la unidad a la que los colonizadores 
españoles hicieron referencia en sus escritos. En documentos como la Relación de 



112

marcos noé pool cab

las Cosas de Yucatán, de Diego de Landa (1997), aparece el término linaje, que ha 
sido interpretado por los especialistas en su sentido antropológico,10 sin embargo, 
las semejanzas que Landa observó y describió como línea de descendencia o linaje 
tuvo que haberlas hecho en comparación con el significado de “descendencia de 
casas y familias”, que es el significado que le dan ciertos diccionario medievales al 
término linaje (ver Hill y Monaghan 1987, 31).

Fray Bartolomé de las Casas (1967) también reconoció en el siglo xvi el 
equivalente entre la gran casa de los nobles quichés con el de las casas nobles 
españolas, tal como la “casa de Guzmán”. Landa (1997, 25) hace algunas refe-
rencias que pueden apoyar el concepto en cuestión al escribir “que entre las tres 
casas de señores principales, que eran los Cocomes, Xiues y Cheles hubo grandes 
bandos y enemistades […] El Chel decía que era tan bueno como ellos en linaje”. 
Otro ejemplo de este mismo autor dice “que tienen mucha cuenta con saber 
el origen de sus linajes, especialmente si vienen de alguna casa11 de Mayapán” 
(Landa1997, 48).

Según Sellato (en Gillespie 2000, 476), la preservación de la propiedad de la 
casa por los miembros legítimamente reclutados a través del lenguaje de paren-
tesco y afinidad parece ser la razón más aparente para la existencia de estos grupos, 
es decir, los medios materiales por los que la casa se reproduce socialmente. Así, 
los varones nacidos o adoptados por una casa usualmente retienen su identidad 
de origen toda su vida, pero también pueden afiliarse a las casas de sus esposas (en 
Gillespie 2000, 476), algo que parece sucedió con algunos grupos dinásticos del 
Clásico en Tikal y Palenque (ver Proskouriakoff 1993; Schele 1983).

En cuanto al matrimonio, según Boon (1990), la mujer frecuentemente con-
trae matrimonio fuera de su grupo (exogamia) para formar alianzas con otras casas 
(como sucedió entre Tikal y Naranjo), pero también se practica la endogamia 
entre las casas nobles para mantener la propiedad. Este último dato es interesante, 
puesto que entre los mayas existen evidencias para pensar que se practicaban 
tanto la exogamia como la endogamia (ver Eggan 1934; Pool 2003).

Los ancestros representan el origen de las casas y la identidad es mantenida 
con base en la continuidad de reconocimiento tanto del ancestro agnaticio como 
del ancestro uterino (Fox 1980; Weiner 1992). Según Goody (1983), los ances-
tros son el centro de identidad del grupo pero sin la necesidad del recurso de la 
genealogía que abarque enteramente a los miembros. Este fue el caso de Chichén 
Itzá al que hemos hecho mención.

Finalmente, existen datos etnográficos como los reportados por McKinnon 
(1991, 97-101) que también son evidentes entre los mayas. Las casas, según esta 
autora, exponen sus estatus de varios modos incluyendo el manejo de los recursos 
de la tierra; embellecen, agrandan y renuevan sus estructuras, y elaboran casa-

10  Esta misma actitud ha sido tomada con respecto a otros escritos mayas coloniales.
11  El remarcado es mío.



113

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

mientos y rituales funerales que manifiestan intercambio de relaciones con otras 
casas.

La casa noble se puede interpretar a través de la evidencia arqueológica y epi-
gráfica. Residencias de mampostería fueron reconstruidas y elaboradas paralelas a 
los cambios en las historias de vida de sus ocupantes (como sucedió en Tikal con 
el grupo 7F-1). Esta es la mayor evidencia física de la longevidad de las casas 
como grupo social. Además, en lengua maya estos grupos son nombrados pre-
cisamente na (casa) y otot (casa poseída) en actos de dedicación registrados en 
inscripciones monumentales frecuentemente referidos a los antepasados comunes, 
por ejemplo el Grupo de la Cruz en Palenque (ver Schele 1990, 149).

En un trabajo, Anaya (1996, 142) demuestra a partir de las historias dinásticas 
de Palenque y Yaxchilan cómo el concepto casa se vuelve operativo: a través del 
establecimiento de un parentesco por vía mítica o ficticia (como el caso de Palen-
que) y donde los cálculos políticos dirigen las alianzas (en el caso de Yaxchilan), el 
colectivo se consolida y legitima utilizando el lenguaje del parentesco. 

La extensión de la casa es variable, pues en ella pueden converger dos o más 
linajes, o puede estar constituido por uno sólo. Ahí se unen y entrelazan ascen-
dencia, filiación y residencia, alianzas matrimoniales próximas o alejadas, inspi-
radas por cálculos políticos cuyo objetivo fue la adquisición de mayor hegemonía 
en el poder. En el caso de las dinastías mayas, la presencia de genealogías de los 
gobernantes para legitimar su poder indica las contradicciones inherentes al sis-
tema en donde los intereses políticos y económicos comenzaban a contraponerse 
al derecho de sangre (Anaya 1996, 138-139). 

Por lo anterior, consideramos que es posible ver a los mayas del Clásico como 
una sociedad tipo casa. El modelo resulta una buena opción que nos permite 
entenderlos sin los problemas que ocasiona el término descendencia como regula-
dor de linajes. Los datos de Landa y Carmack (entre los quichés) parecen apoyar 
etnográficamente este modelo, y pueden ser aplicados con mayor seguridad para 
el siglo xvi. Como se ha planteado, existe evidencia que nos permite pensar en el 
mismo tipo de organización para el período Clásico. 

En una sociedad de casas, dice Lévi-Strauss (en Chapman 1986, 229), la filia-
ción es igual a la alianza y viceversa. Ni patrilineal ni matrilineal, ni exogámica ni 
endogámica o las dos a la vez. La casa toma lo que le conviene y deja, con o sin 
escrúpulos, muchas reglas que prohíben o propician determinados tipos de matri-
monio, pese a que suele conservar o adoptar ciertas prácticas como el casamiento 
entre primos. Lévi-Strauss (en Chapman 1986, 229) también advierte que la casa 
es distinta de la familia, que no coincide tampoco con la línea agnaticia, y que 
aun a veces está desprovista de una base biológica y consiste más bien en una 
herencia material y espiritual que abarca la dignidad, el parentesco, los nombres 
y los símbolos, la posición, el poder y la riqueza. Estructura social que dio identi-
dad a los grupos mayas del periodo Clásico.



114

marcos noé pool cab

Bibliografía

Anaya, Armando. 1996. “La noción de casa como modelo explicativo del sistema de 
parentesco del Clásico Maya”. En Cultura y Comunicación. Edmund Leach in 
Memoriam, coordinado por Jesús Jáuregui, María Eugenia Olavarría y Víctor M. 
Franco, 129-154. México: ciesas.

Arias López, José Manuel y Marcos Noé Pool Cab. 2003. “Un caso de osteofitosis en 
un grupo doméstico del Clásico Tardío Maya: ¿Sedentarización o estrés Físico?”. 
Arqueología 30: 37-50. 

Beck, Robin A. 2007. “The Durable House: Material, Metaphor, and Structure”. En 
The Durable House: House Society Models in Archaeology, edición de Robin A. 
Beck, 3-24. Illinois: Center for Archaeological Investigations, Southern Illinois 
University.

Boon, James A. 1990. “Balinese Twins Times Two: Gender, Birth Order, and Household 
in Indonesia/Indo-Europe”. En Power and Difference: Gender in Island Southeast 
Asia, edición de Jane Monnig Atkinson y Shely Erringtn, 209-233. Palo Alto: 
Stanford University Press.

Bourdieu, Pierre. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Bricker, Victoria R. 2002. “Evidencia de doble descendencia en las inscripciones de 
Yaxchilan y Piedras Negras”. En La organización social entre los mayas. Memoria 
de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, coordinado por Vera Tiesler Blos, Rafael 
Cobos Palma y Merle Greene Robertson, 126-145. México: uady, inah.

Carmack, Robert M. 1981. The Quiché Mayas of Utatlán: The Evolution of a Highland 
Guatemala Kingdom. Norman: University of Oklahoma Press.

Chapman Anne. 1986. “Lévi-Strauss hoy en día”. En Palabras devueltas, edición de Jesús 
Jáuregui e Yves-Marie Gourio, 229-233. México: inah-sep.

Chase, Diane y Arlene F. Chase. 1996. “More than Kin and King: Centralized Political 
Organization among the Late Classic Maya”. Current Athropology, vol. 37: 803-
810.

Dumont, Louis. 1975. Introducción a dos teorías de la antropología social. Barcelona: Ana-
grama.

Eggan, Fred. 1934. “The Maya Kinship System and Cross-Cousin Marriage”. American 
Anthropologist 36: 188-202. 

Ensor, Bradley E. 2011. “Kinship Theory in Archaeology: From Critiques to the Study 
of Transformations”. American Antiquity 76 (2): 203-227. 

Fash, William L. (Jr.). 1991. “Lineage Patrons and Ancestor Worship among the Classic 
Maya Nobility: The Case of Copán Structure 9N-82”. En Sixth Palenque Round 
Table, 1986, edición de Merle Green Robertson y Virginia Miller Fields, 68-80. 
Norman: University of Oklahoma Press. 



115

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Fortes, Meyer. 1975. “La estructura de los grupos de filiación unilineal”. En Introduc-
ción a dos teorías de la antropología social, edición de Louis Dumont, 170-198. 
Barcelona: Anagrama. 

Fox, Robin. 1980. Sistemas de parentesco y matrimonio. Madrid: Alianza.

Fox, John W. 1987. Maya Postclassic State Formation: Segmentary Lineage Migration in 
Advancing Frontiers. Cambridge: Cambridge University Press.

Freidel, David. 1983. “Political Systems in Lowland Yucatán: Dynamic and structure 
in Maya Settlement”. En Prehistoric Settlement Patterns in honor of Gordon R. 
Willey, edición de Evon Z. Vogts y Richard M. Leventhal, 375-386. Albuquer-
que: University of New Mexico Press

Freidel, David A. y Linda Schele. 1988. “Kingship in the Late Preclassic Maya Lowlands: 
The instruments and Places of Ritual Power”. American Anthropologist 90 (3): 
547-567.

García Campillo, José Miguel. 2001. “Santuarios urbanos. Casas para los antepasados 
en Chichén Itzá”. En Reconstruyendo la ciudad maya: El urbanismo en las socieda-
des antiguas, edición de Andrés Ciudad Ruiz, Ma. Josefa Iglesias P. de L. y Ma. 
del Cármen Martínez, 403-423. Madrid: Sociedad Española de Estudios Mayas. 

Gillespie, Susan. 2000. “Rethinking Ancient Maya Social Organization: Replacing 
Lineage with House”. American Anthropologist 102 (3): 467-484. 

_____. 2011. “El concepto de la casa en la estructura política maya”. En El despliegue de 
poder entre los maya: nuevos estudios sobre organización política, edición de Ana 
Luisa Izquierdo de la Cueva, 29-61. México: unam.

Goody, Jack. 1983. The Development of the Family and Marriage in Europe. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Haviland, William. 1981. “Dower Houses and Minor Centers at Tikal Guatemala: An 
Investigation into the Identification of Valid Units in Settlement Hierarchies”. 
En Lowland Maya Settlement Patterns, edición de Wendy Ashmore, 89-117. 
Albuquerque: University of New México.

_____. 1992. “Status and Power in Classic Maya Society: The View from Tikal. American 
Anthropologist 94 (4): 937-940.

Hernández Álvarez, Héctor y Marcos Noé Pool Cab. 2004. “Género, parentesco y 
sucesión de estatus en un grupo doméstico del Periodo Clásico”. Temas Antropo-
lógicos 26 (1/2): 239-265. 

Hill, Robert y John Monaghan. 1987. Continuity in Highland Maya Social Organization: 
Ethnohistory in Sacapulas, Guatemala. Philadelphia: University of Pennsylvania 
Press.

Hunt, Eva. 1976. “The Study of Social Organization in Traditional Mesoamerica”. En 
Essays on Mexican Kinship, edición de Hugo Nutini, Pedro Carrasco y J.M. Tag-
gart, 97-136. Pittsburgh: University of Pitsburgh Press.



116

marcos noé pool cab

Joyce, Rosemary y Susan D. Gillespie. 2000. Beyond Kinship: Social and Material Repro-
duction in House Societies. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

Krochock, Ruth. 2002. “Woman in the Hieroglyphic Inscriptions of Chichén Itzá”. 
En Ancient Maya Woman, edición de Traci Ardrent, 152-170. Walnut Creek: 
Altamira Press.

Landa, Fray Diego de. 1997. Relación de las cosas de Yucatán. Mérida: Editorial Dante.

Las Casas, Fray Bartolomé de. 1967. Apologética historia sumaria, edición de Edmundo 
O’Gorman. México: unam.

Lévi-Strauss, Claude. 1981. La vía de las máscaras. México: Siglo XXI editores. 
_____. 1982. The Way of the Masks. Washington: University of Washington Press. 

Marcus, Joyce. 1993. “Ancient Maya Political Organization”. En Lowland Maya Civili-
zation in the Eight Century, A.D., edición deJeremy Sabloff y John Henderson, 
111-183. Washington, DC: Dumbarton Oaks.

_____. 1995. “Where is Lowland Maya Archaeology Headed?” Journal of Archaeological 
Research 3: 3-53.

Martin, Simon y Nikolai Grube. 1995. “Maya Super States”. Archaeology 48 (6): 41-46.

Mckinnon, Susan. 1991. From a Shattered Sun: Hierarchy, Gender and Alliance in the 
Tanimbar Islands. Madison: University of Wisconsin Press.

_____. 1995. “Houses and Hierarchy: The View from a South Molucan Society”. En 
About the House: Lévi-Strauss and Beyond, edición de Janet Carsten and Stephen 
Hugh-Jones, 170-188. Cambridge: Cambridge University Press.

Medina Arona, Christian David. 2014. “El culto ancestral de Copán, Honduras, desde 
la perspectiva de las sociedades casa”. Tesis de licenciatura. uady.

Nielsen, Steffen Bohni. 2001. “Civilizing Kwakiutl. Contexts and Contests of Kwakiutl 
Personhood, 1880-1999”. Tesis de doctorado. University of Aarhus, Denmark.

Nutini, Hugo. 1996. “Mesoamerican Community Organization: Preliminary Remark”. 
Ethnology 35: 81-92.

Pool Cab, Marcos Noé. 1997. “Crecimiento de una unidad doméstica”. Tesis de licen-
ciatura. uady.

_____. 2003. “Sistemas de descendencia y parentesco entre los mayas prehispánicos. 
Crítica al modelo de linaje”. Tesis de maestría. uady.

_____. 2011 “Vida social y política de un grupo doméstico del periodo Clásico”. En Vida 
cotidiana de los antiguos mayas del Norte de la Península de Yucatán, coordinado 
por Rafael Cobos y Lilia Fernández Souza, 69-98. Mérida: uady.

_____. 2014. Las reinvenciones de la etnicidad en la arqueología maya. Mérida: Ediciones 
de la Universidad Autónoma de Yucatán.

Pool Cab, Marcos Noé y Héctor Hernández Álvarez. 2007. “Relaciones de género en un 
grupo doméstico de las planicies mayas yucatecas”. En Las mujeres en Mesoamé-
rica prehispánica, edición de María J. Rodríguez Shadow, 111-140. México: 
Universidad Autónoma del Estado de México (uaemex).



117

la sociedad casa como modelo explicativo de la organización social…

Proskouriakoff, Tatiana. 1993. Maya History. Edición de Rosemary A. Joyce. Austin: 
University of Texas Press.

Sandstrom, Alan. 2005. “Grupos toponímicos y organización de casas entre los nahuas 
del norte de Veracruz”. En Familia y parentesco en México y Mesoamérica, 139-
166. México: Universidad Iberoamericana.

Sabloff, Jeremy. 1983. “Classic Maya Settlement Pattern Studies: Past Problems, Future 
Prospects”. En Prehistoric Settlement Patterns. Essays in Honor of Gordon R. 
Willey, edición de Evon Z. Vogt y Richard M. Leventhal, 413-422. Albuquer-
que: University of New Mexico Press.

Schele Linda. 1983. Notebook for the Maya Hieroglyphic Writing Workshop at Texas. Aus-
tin: University of Texas, Institute of Latin American Studies.

_____. 1990. “House Names and Dedication Rituals at Palenque”. En Vision and Revi-
sion in Maya Studies, edición de Flora S. Clancy y Peter D. Harrison, 143-156. 
Albuquerque: University of New Mexico Press.

Sharer, Robert. 1993. “The Social Organization of the Late Classic Maya: Problems of 
Definition and Approaches”. En Lowland Maya Civilization in the Eighth Cen-
tury A.D, edición de Jeremy A. Sabblof y John Henderson, 91-109. Washing
ton: Dumbarton Oaks. 

Traube, Elizabeth. 1986. Cosmology and Social Life: Ritual Exchange among the Mambai 
of Timor. Chicago: University of Chicago Press.

Waterson, Roxana. 1990. The Living house: An Anthropology of Architecture in Southeast 
Asia. London: Oxford University Press.

_____. 1995. “Houses and Hierarchies in Island Southeast Asia”. En About the House: 
Lévi-Strauss and Beyond, edición de Janet Carsten y Stephen Hugh-Jones, 47-68. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Weiner, Annette.1992. Inalienable Possessions: The Paradox of Keeping- While-Giving. 
Berkeley: University of California Press.

Wilk, Richard. 1988. “Maya Household Organization: Evidence and Analogies”. En 
Household and Community in the Mesoamerican Past, edición de Richard R. Wilk 
y Wendy Ashmore, 135-169. Albuquerque: University of New Mexico Press.


