
D.R. © 2023. Nueva Revista de Filología Hispánica
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial (CC BY-NC) 4.0 International

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

EDICIÓN DE UNA INVECTIVA INÉDITA 
CONTRA QUEVEDO:  

RESPUESTA AL LIBRO INTITULADO  
“POLÍTICA DE DIOS”

EDITION OF AN UNPUBLISHED INVECTIVE  
AGAINST QUEVEDO:  

RESPONSE TO THE BOOK ENTITLED “POLITICS OF GOD”

María José Alonso Veloso
Universidade de Santiago de Compostela

mariajose.alonso@usc.es
orcid: 0000-0002-9666-5626

Resumen: En octubre de 1626, unos meses después de la publicación de 
Política de Dios, gobierno de Cristo, tiranía de Satanás de Quevedo, se fecha la 
dedicatoria de una feroz diatriba contra el autor y la obra. La existencia 
del texto polémico, difundido de forma manuscrita y anónima, se cono-
ció recientemente. Hoy se sabe también que esta invectiva determinó la 
corrección del tratado, con una versión autocensurada. El propósito de este 
artículo es ofrecer una edición del texto íntegro, inédito, de la Respuesta al 
libro intitulado “Política de Dios”.

Palabras clave: Quevedo; Política de Dios; 1626; Respuesta al libro inti-
tulado “Política de Dios”; invectiva.

Abstract: In October 1626, a fierce diatribe was written against Quevedo 
and his Politics of God, government of Christ, tyranny of Satan, a treatise pub-
lished a few months earlier. The existence of the controversial text, which 
circulated in a handwritten and anonymous form, was only recently discov-
ered. It is also known that this invective led Quevedo to revise his treatise 
and to offer a censored version of the same. The purpose of this article is 
to provide an edition of the full, unpublished text of the Response to the book 
entitled “Politics of God”.

Keywords: Quevedo; Politics of God; 1626; Response to the book entitled 
“Politics of God”; invective.

Recepción: 14 de marzo de 2021; aceptación: 30 de junio de 2021.



156	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

1626 fue un año crucial en la trayectoria de Quevedo*. Significó 
el inicio de la difusión de sus obras en prosa, entre ellas las más 
célebres de su bibliografía, por medio de múltiples ediciones: el 
Buscón y Política de Dios ese año1, los Sueños en 1627, Discurso de 
todos los diablos en 1628. Pero representó también, en contrapar-
tida, el inicio de una década conflictiva, en la que sufrió cons-
tante acoso por parte de censores de la más variada laya. Entre 
1626 y 1635 se divulgaron (o se distribuyeron en los ámbitos del 
poder de modo más silencioso) numerosas invectivas contra su 
persona y su literatura, que culminaron en El tribunal de la justa 
venganza2, ataque con el que se buscaba la impugnación total de 
Quevedo y la intervención del Santo Oficio para silenciar su voz.

Una de las polémicas más intensas es la que arrecia tras la 
impresión de su tratado Política de Dios, gobierno de Cristo, tiranía 
de Satanás, en Zaragoza, al comienzo de 16263. Es, de hecho, la 
obra grave que suscita mayor controversia, como recordó Jau-
ralde (1999, p. 498). Y además surge en un momento delica-
do, en el que Quevedo intenta dar pasos firmes para asentarse 
en la corte, superada ya la turbulenta etapa de su relación con 
el fallecido duque de Osuna, al final del reinado de Felipe III4. 
Indicio de esa progresiva recuperación de su prestigio corte-
sano es su participación en la visita a Andalucía del monarca 
Felipe IV y su séquito, en 1624, y en las jornadas de Aragón, 
Valencia y Cataluña, en 16265.

*  Este artículo es resultado de los proyectos de investigación, financiados 
por el Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades (AEI/ FEDER, 
UE), “Edición crítica y anotada de la poesía completa de Quevedo, 1: las 
silvas” (PGC2018-093413-B-I00); y “Edición crítica y anotada de la poesía 
completa de Quevedo, 2: Las tres musas” (PID2021-123440NB-I00). Deseo 
agradecer a los evaluadores, y muy especialmente al editor de NRFH, Jorge 
Valenzuela, su atenta lectura del original y sus valiosas sugerencias.

1  Este hecho puede relacionarse también con su extraordinaria difu-
sión, comentada por Crosby (1975, pp. 5 y 21).

2  Recientemente se localizó en una biblioteca portuguesa una versión 
manuscrita de esta diatriba con variantes de interés y que parece previa a la 
edición de 1635 (Alonso Veloso 2017).

3  Sobre ella, pueden consultarse, entre otros y con distintos enfoques, 
Crosby 1975, p. 6; Ettinghausen 2010 y 2013; Cacho 2010, pp. 897-899; 
y Alonso Veloso 2020a, pp. 338-339, y 2021.

4  Acerca de esta etapa en la vida y la literatura de Quevedo, ofrece 
abundante información Jauralde 1999, pp. 397-539.

5  Trataron sobre estos acontecimientos Jauralde (1999, pp. 476-482 y 
503-509) y López Ruiz (2008, pp. 232-235).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 157

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Esta controversia puede considerarse también una de las 
más intrigantes entre las desatadas en torno al escritor: por la 
cantidad de denuncias suscitadas; por el anonimato y el pres-
tigio intelectual de alguno de sus detractores, en particular el 
padre jesuita Juan de Pineda; y, sobre todo, por el influjo que 
tales diatribas pudieron ejercer sobre la obra, provocando su 
corrección y la publicación inmediata de una versión “autoriza-
da”, autocensurada y ya definitiva, con un título menos compro-
metedor, nuevos capítulos y múltiples cambios en su redacción6.

El primer ataque procedió del padre Pineda, una diatriba 
que conocemos sólo indirectamente, mediante la respuesta de 
Quevedo, Al padre Juan de Pineda, de la Compañía de Jesús, fechada 
el 8 de agosto de 16267. A continuación, el humanista Lorenzo 
van der Hamen podría haber redactado una Apología a la “Polí-
tica de Dios” de don Francisco de Quevedo, hoy perdida. Los comen-
tarios críticos del padre Pineda pudieron servir como base para 
las Anotaciones de Morovelli de Puebla contra Política de Dios, 
que repiten buena parte de sus argumentos. La inquina contra 
esta obra se prolonga aún en el tiempo, en ocasiones median-
te libelos que incluyen denuncias de otros textos: es el caso del 
Memorial a la Inquisición redactado en torno a 1630 y escrito 
tal vez por uno de los enemigos acérrimos de Quevedo, Pache-
co de Narváez. La estela de denuncias generadas por el tratado 
parecía cerrarse con Peregrinos discursos y tardes bien empleadas, 
firmada por este último y nunca impresa: sólo se conserva un 
manuscrito fechado en 16408.

Pero en el año 2020 se dio a conocer la existencia de una 
invectiva inédita contra la obra quevedesca, conservada en un 
manuscrito de la biblioteca de la Universidad de Pensilvania9, 

6  Estudiaron la transición de la princeps a la versión “autorizada”, antes 
de que se conociese la existencia de la nueva diatriba, Crosby (1975), 
Ettinghausen (2010 y 2013) y Díaz Martínez (2012, pp. 159-324).

7  Remito a Del Piero 1958 y a Ettinghausen 1969. Sobre las fuentes 
textuales y la existencia de una posible censura en el texto de la réplica que
vedesca, véase Alonso Veloso 2020 y 2020c.

8  La encontró Valladares (1997 y 1999). Acerca de las menciona-
das impugnaciones, puede consultarse también Ettinghausen 2013, pp. 
257-259.

9  La fuente textual se describe en Alonso Veloso 2020a, pp. 339-341. 
Es aún más reciente el hallazgo de una segunda copia manuscrita, en este 
caso en el Arquivo de Torre do Tombo (Portugal), con importantes varian-
tes, título diferente y, lo que es más relevante, el nombre del autor en la 
portada, lo que resuelve la incógnita de la atribución: el teólogo portugués 



158	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

y también la influencia determinante que imprimió en el tex-
to corregido, que se modificó para sortear una parte relevante 
de las críticas contenidas en la diatriba anónima10. Este nuevo 
documento, cuya dedicatoria está fechada el 30 de octubre de 
1626 y dirigida a fray Antonio de Sotomayor, entonces miembro 
del Consejo de Estado de Felipe IV y confesor real, se suma así, 
para ocupar un lugar muy destacado, al resto de los textos polé-
micos ya conocidos en relación con el tratado político.

El propósito de esta aportación es ofrecer, por vez primera, 
una edición íntegra de la Respuesta al libro intitulado “Política de 
Dios, gobierno de Cristo, tiranía de Satanás”, cuyo texto es inédito. 
Por razones de extensión, sólo puede llevarse a cabo ahora la 
edición crítica de una censura de gran interés para compren-
der no sólo los avatares textuales de la obra quevedesca, sino 
también la situación de su autor en una época de constantes 
ataques por parte de enemigos declarados o encubiertos. La 
notable densidad teológica y política del texto, así como la acu-
sada erudición sacra y pagana de su argumentación, aconsejan 
una exhaustiva anotación filológica para su cabal interpreta-
ción, tarea que habrá de realizarse con posterioridad11.

António Carvalho de Parada, próximo al conde-duque de Olivares; Alonso 
Veloso 2021 ofrece una descripción de esta nueva fuente textual y también 
información sobre el autor de la invectiva, bastante desconocido en España, 
pero con influjo intelectual de relieve en la rebelión de Portugal de 1640, la 
Guerra de Restauración, que significó su independencia definitiva respecto 
a la monarquía española.

10  Véase Alonso Veloso 2020a y 2020b: “La localización de la nueva 
invectiva manuscrita, inédita y anónima, mucho más sistemática y despia-
dada que las ya conocidas, arroja luz sobre el origen plausible de la versión 
corregida que el autor se apresuró a publicar en Madrid, a finales de 1626. 
La diatriba, integrada por veinte discursos dedicados a refutar otros tantos 
capítulos de la princeps zaragozana y atacar a Quevedo por su pensamiento 
tan herético como agresivo contra el monarca y su valido Olivares, permi-
tiría explicar la adición de tres nuevos capítulos, con los cuales suaviza los 
aspectos de su obra más duramente censurados, y también buena parte de 
los cambios de envergadura en ella introducidos, especialmente hasta el 
capítulo trece” (2020b, p. 926).

11  Se encuentra ya en avanzada fase de elaboración, con el aliciente aña-
dido de que podrá considerarse plenamente la edición crítica de una obra 
ya no de testimonio único, sino con dos fuentes textuales manuscritas, lo 
que permitirá proponer posibles enmiendas ope codicum y no sólo ope ingenii. 
Sobre el contenido y la intención de la invectiva, véase el análisis de Alonso 
Veloso (2020a, pp. 343-358): “La breve selección de pasajes de la Respuesta 
evidencia la descalificación global de la persona y la obra de Quevedo. Al 
tiempo que propone su retrato político, literario y moral, traza un encomio 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 159

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Criterios de transcripción

He modernizado ortografía y puntuación según las pautas actua-
les, con el objetivo de facilitar la lectura y la interpretación de 
un texto cuya redacción resulta oscura en muchos momentos, 
también por el uso frecuente de citas eruditas. La copia pre
senta una apreciable fluctuación vocálica, que aproxima el texto 
a la fonética portuguesa y he optado por regularizar12. En una 
nota marginal, se señala la existencia de un erro; esta palabra, así 
como las frecuentes oscilaciones vocálicas e/ i y o/ u (sabeduría, 
agoa)13, o consonánticas z/ s, con abundantes casos de ceceo y 
seseo (interez, coza, ofresco, aborrese, alcansa), y también grafías 
anómalas en español (amiguo, enemiguo)14, o bien la eliminación 
del diptongo o de alguna letra (aparencias, conferindo, degolase)15, 
apuntan hacia un autor o un copista tal vez de origen portu-
gués. La regularización practicada intenta evitar incoherencias 
y problemas de interpretación, como cuando se usa se fuese (con 
apariencia de reflexivo), en lugar del condicional si fuese, o 
Zedequías por el profeta Sedequías. Otros rasgos destacados son 
la adición de consonantes anómalas, y metátesis del tipo de la 
reiterada en la palabra prejudicial, en lugar de perjudicial, prejui-
cio por perjuicio y pergunta por pregunta, que corrijo en todos los 
casos sin indicarlo.

Respeto, por el contrario, ciertos rasgos de la copia manus-
crita: la existencia, no sistemática, de aglutinaciones (dellas, 
deste, destado); la presencia o ausencia de grupos cultos, según 

desmedido del monarca y sus ministros, con el que se busca hiperbolizar 
la distancia entre la corte de Felipe IV y la corrupción denunciada por Que-
vedo, propia de «otra era», la del gobierno de Felipe III y su privado Lerma”.

12  Como señalaba en una nota anterior, ahora sabemos la causa de ese 
rasgo: el autor es un teólogo portugués que residió en Madrid en la época 
de difusión de Política de Dios y escribió obras en ambos idiomas, lo que pudo 
favorecer la influencia de su lengua materna en la española.

13  Menciono otros ejemplos: ocorrió, seguiendo, verefique, dicir, coligir, 
siguía, disenganaban, curtasen, servió, pidían, pontualmente, avantajaba, consiguir, 
se, creaturas, confisión, persiguir, enimigo, reyéndose, pirámedes, desmentiera, destri-
buir, agoas, recebería, bisneto, destribuyendo, eligirse, disbarata, comitido, desminuye, 
contradicir, dormiese, advirtid, reciberían, maldicir, impidirle, verefica, desculpar, 
discaramiento, Misías, Misiado, pontualmente, desenteresado, encobrir, persiguían, 
sintirla, independente, siguir, disinios, pervertiendo, inferiendo, descernir y tenieblas.

14  Otros casos: peior, aguora y depienden.
15  Véanse, por ejemplo, las siguientes: perecesen, inflúe, inclúe, locaces, 

envaimento, merecesen, reprehendéndolo, rastero y tenta, entre otras.



160	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

los casos (asumpto, distincta, sancto, innocentes, delicto, jurisdición, 
desinios, imundos, emienda, coluna, acetar); las posibles incoheren-
cias en las grafías de las palabras (Magdalena/ Madalena, Aarón/ 
Arón, destrucción/ destruición); geminaciones como las que afec-
tan a la consonante l (illustrísimo, Callígula) o a la vocal e (fee, 
vee); grafías usuales en la época (güerta, güérfano, agora, hiermas, 
riyéndose); el uso de s en lugar de x (estraña, estrañez, escusar); 
y la presencia de s líquida (scribas, sciencia). Lo mismo sucede 
con la escritura, poco usual, de la conjunción copulativa y con 
la forma arcaizante (la habitual en portugués) e, que mantengo 
cuando aparece. También respeto la forma preferida para nom-
bres bíblicos terminados en -m/ -n (Abrahán, pero Jerusalem).

Aparte de los cambios mencionados, he introducido diver-
sas enmiendas allí donde me ha parecido necesario, señalán-
dolas en nota a pie de página y utilizando la sigla P para remitir 
a la lectura del códice de Pensilvania. Se trata en todos los casos 
de correcciones ope ingenii16. Varias de ellas son consecuencia de 
alguna lectio facilior o deformación por desconocimiento cultu-
ral, por ejemplo, en el nombre de algún personaje histórico o 
bíblico (Catalina por Catilina, Malcos por Malco, Persio por Per-
seo, Absolón por Absalón, Fulgo por Tulga), pero también en 
ciertos gentilicios (cerinenses por cirenenses y cartaginenses por 
cartagineses). En otros casos, el error se ha detectado al cote-
jar citas latinas, bíblicas en ciertos casos, con la fuente citada. 
Hay alguna ocasión aislada en la que, en cambio, me he limi-
tado a apuntar la probable deturpación del lugar crítico, sin 
corregirlo, por no tener seguridad suficiente para proponer la 
sustitución del texto en apariencia erróneo.

Cuando hay anotaciones, marcas o dibujos de interés en los 
márgenes de la copia, lo indico también en nota. Entre las adi-
ciones marginales, destacan las que consisten en datos eruditos, 
copiados con tinta un poco más clara que la del texto: transcri-
bo las referencias bibliográficas situadas en los márgenes del 
manuscrito en el lugar del texto que me parece más apropia-
do, entre paréntesis.

En lo que atañe a la presentación del texto, incluyo, en el 
lugar correspondiente y entre corchetes, la referencia al folio 

16  A falta de un análisis más exhaustivo, que incluiré en la anuncia-
da edición crítica y anotada, puedo ya adelantar que el nuevo manuscrito 
localizado permite corregir algunos lugares deturpados en el texto base de 
la presente edición, en algún caso en coincidencia con las enmiendas que 
propongo en el presente artículo.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 161

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

en el que se encuentra cada porción del texto, para una loca-
lización más sencilla. Mi indicación remite a la foliación anti-
gua, y no a la moderna, que numera también la anteportada, 
la portada y la introducción, lo que provoca la adición de cin-
co folios al cómputo total del manuscrito. Dado que la invectiva 
cita explícitamente numerosos fragmentos del tratado político 
quevedesco que está censurando, ha sido necesario delimitar 
entre comillas los pasajes de Política de Dios, no acotados en el 
manuscrito de la Respuesta, para evitar errores interpretativos. 
Con el objetivo de identificar tales segmentos, he consultado los 
ejemplares de la princeps de la obra conservados en la Biblioteca 
Universitaria de Zaragoza y en la de la Universidad de Sevilla17.

Referencias

Alonso Veloso, María José 2017. “Noticia sobre un manuscrito del Tribu-
nal de la justa venganza”, Revista de Filología Española, 97, 1, pp. 9-34; doi: 
10.3989/rfe.2017.01.

Alonso Veloso, María José 2020. “La respuesta de Quevedo al padre Pine-
da: una obra posiblemente censurada”, Neophilologus, 104, 1, pp. 49-67; 
doi: 10.1007/s11061-019-09610-z.

Alonso Veloso, María José 2020a. “Una diatriba manuscrita inédita con-
tra Política de Dios de Quevedo”, Revista de Filología Española, 100, 2, pp. 
335-362; doi: 10.3989/rfe.2020.012.

Alonso Veloso, María José 2020b. “Quevedo censurado: la denuncia que 
forzó la reescritura de Política de Dios”, Bulletin of Spanish Studies, 97, 6, 
pp. 897-928; doi: 10.1080/14753820.2020.1777721.

Alonso Veloso, María José (ed.) 2020c. Al padre Juan de Pineda, de la Com-
pañía de Jesús, en Francisco de Quevedo, Obras completas en prosa. Vol. 8: 
Elogios, polémicas y juicios literarios. Dir. Alfonso Rey. Coord. María José 
Alonso Veloso, Castalia, Barcelona, pp. 127-250.

Alonso Veloso, María José 2021. “António Carvalho de Parada, el teólogo 
portugués próximo a Olivares que instigó la versión censurada de Políti-
ca de Dios de Quevedo”, Bulletin of Hispanic Studies, 98, 8, 2021, pp. 767-
796; doi: 10.3828/bhs.2021.45.

Cacho Casal, Rodrigo 2010, “Quevedo contra todos: la segunda parte de 
la Política de Dios y su contexto”, Bulletin of Hispanic Studies, 87, 8, pp. 897-
919; doi: 10.3828/bhs.2010.37.

Crosby, James O. 1975. The sources of the text of Quevedo’s “Política de Dios”, 
Kraus Reprint Co., Millwood, NY. [Reimpr. de Modern Language Asso-
ciation of America, New York, 1959].

17  Están identificados con las signaturas An-7-6ª-6 (1) y A 072/028, res-
pectivamente.



162	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Del Piero, Raúl A. 1958. “Quevedo y Juan de Pineda”, Modern Philology, 56, 
2, pp. 82-91; doi: 10.1086/389252.

Ettinghausen, Henry 1969. “Quevedo’s Respuesta al P. Pineda and the text 
of the Política de Dios”, Bulletin of Hispanic Studies, 46, pp. 320-330; doi: 
10.3828/bhs.46.4.320.

Ettinghausen, Henry 2010. “Enemigos e inquisidores: los Sueños de Que-
vedo ante la crítica de su tiempo”, Literatura, sociedad y política en el Siglo 
de Oro. Coords. Eugenia Fosalba y Carlos Vaíllo, Universitat Autònoma, 
Barcelona, pp. 297-318.

Ettinghausen, Henry 2013. “Quevedo ante la censura: la primera Parte 
de Política de Dios”, en Textos castigados. La censura literaria en el Siglo de 
Oro. Coords. Eugenia Fosalba y María José Vega, Peter Lang, Bern, pp. 
245-262.

Jauralde Pou, Pablo 1999. Francisco de Quevedo (1580-1645), Castalia, 
Madrid.

López Ruiz, Antonio 2008. Tras las huellas de Quevedo (1971-2006), Univer-
sidad, Almería.

Narváez, Luis Pacheco de 1999 [1640]. Peregrinos discursos y tardes bien 
empleadas. Ed. Aurelio Valladares Reguero, EUNSA, Pamplona. (Ane-
jos de La Perinola, 4).

Quevedo, Francisco de 1626. Política de Dios, govierno de Cristo, tiranía de 
Satanás, Pedro Verges, a costa de Roberto Duport, Zaragoza.

Quevedo, Francisco de 1966. Política de Dios, govierno de Christo. Ed. James 
O. Crosby, Castalia, Madrid.

Quevedo, Francisco de 2012. Política de Dios. Eds. Eva María Díaz Martínez 
(parte primera) y Rodrigo Cacho Casal (parte segunda), en Francisco 
de Quevedo, Obras completas en prosa. Vol. 5: Tratados políticos. Dir. A. Rey. 
Coord. M.J. Alonso Veloso, Castalia, Madrid, pp. 159-639.

Quevedo, Francisco de 2020, Al padre Juan de Pineda, de la Compañía de Jesús. 
Ed. María José Alonso Veloso, en Francisco de Quevedo, Obras completas 
en prosa. Vol. 5: Tratados políticos. Dir. A. Rey. Coord. M.J. Alonso Veloso, 
Castalia, Madrid, pp. 127-250.

Respuesta al libro intitulado Política de Dios, gobierno de Cristo, tiranía de Sata-
nás, manuscrito de la Universidad de Pensilvania, con signatura Ms. 
Codex 1612.

Valladares Reguero, Aurelio 1997. “Peregrinos discursos y tardes bien emplea-
das: una obra desconocida de Pacheco de Narváez contra la Política de 
Dios de Quevedo”, La Perinola, 1, pp. 237-256; hdl: 10171/4554.

Valladares Reguero, Aurelio (ed.) 1999 [1640]. Luis Pacheco de Nar-
váez, Peregrinos discursos y tardes bien empleadas, EUNSA, Pamplona. (Ane-
jos de La Perinola, 4).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 163

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Imagen del manuscrito de la University of Pennsylvania,  
con signatura Ms. Codex 1612.



164	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

RESPUESTA AL LIBRO INTITULADO  
POLÍTICA DE DIOS18

Al illustrísimo señor fray Antonio Sotomayor,  
del Consejo de Estado de su majestad y su confesor

Illustrísimo señor:
Empezando a leer un librillo que acaso llegó a mis manos, cuyo 
título es Política de Dios, me ocurrió una doctrina del apóstol 
san Juan, que había en el mundo profetas falsos (Joan., Epist. 1, 
cap. 4): Nolite omni spiritui credere […] quoniam multi pseudoprophe-
tae exierunt in mundum19. Advertencia que ya Cristo había dado 
a sus discípulos (Math. 7): Attendite a falsis prophetis, dando las 
señas de conocerlos: a fructibus eorum cognoscetis eos.

Consiste la disposición del libro en moralizar algunos evan-
gelios, y la presumpción de quien lo escribió aspira a profeta. 
En la introducción, antes del primer capítulo, hablando con 
el pontífice, emperador y reyes, dice: “Imitad a Cristo y, leyén-
dome a mí, oílde a él, pues hablo en este libro con las plumas 
que le sirven de lenguas”; y en el capítulo 15 dice: “Oiga vues-
tra majestad, no a mí, pues no es mi pluma la que habla, aun-
que es la que escribe”. Por profeta se declara, y aun sube más: 
evangelista se hace. Por su traza compone evangelios, todos los 
que trae, aunque para ellos se aprovecha de las palabras de los 
evangelistas. La composición y modo dellos, suyo es, y como tal 
muy diferente del sagrado texto, resultando en partes diverso 
sentido, como se puede ver confiriendo unos con otros. La sus-
tancia de la doctrina es en muchos lugares contra el verdadero 
sentido de la Iglesia, como decir que fue san Pedro condena-
do a muerte por cortar la oreja a Malco20; que castigó Cristo a 

18  Después de este título abreviado en la página que hace las veces de 
anteportada previa a la dedicatoria, se inserta un dibujo en tinta del escudo 
eclesiástico de un obispo, que tiene un capelo, un sombrero de peregrino 
sujeto con dos cordones, que penden, se entrelazan y terminan en una bor-
la, simbolizando la jerarquía eclesiástica. Por el número de borlas, seis por 
cada lado, parece representar a un obispo. En la parte superior del escudo, 
a la izquierda, figura la firma de un antiguo poseedor del manuscrito (“D. 
Fernando Moscoso”), con distinta caligrafía y tinta. Véase Alonso Veloso 
2020a, pp. 340-341.

19  A partir de este punto, añado el corchete con los puntos suspensivos 
para indicar, cuando se produzca, la omisión de la parte central de la cita.

20  Malco] Malcos P.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 165

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

san Juan con la tina, porque pidió lo que no debía, haciendo 
afrentosa la gloriosa muerte de los mártires; y otras proposicio-
nes desta suerte, como se verá en sus lugares.

Los documentos políticos, muy diferentes de lo que con-
viene al buen gobierno, lo que se ve en las contradiciones que 
sigue, aprobando en un lugar lo que en otro reprueba, para 
hacer que la razón de Estado conforme con su intento, o hallan-
do esta traza más acomodada para emplear su veneno, lo que 
en estos discursos se verá, no tan largamente como era razón, 
mas siguiendo la brevedad del autor.

Siempre me pareció materia más digna de sepultarse que de 
apurar sus yerros, mas, como el autor llegó a publicarla, pare-
ciome necesario responderle.

Si la respuesta parece21 áspera, la materia lo pide. No es mi 
intento mortificar la persona, mas la doctrina. Necesario es cor-
tar por lo sano en llagas que suelen comunicar corrupción. Ha 
causado grandes daños en la república cristiana la presumpción 
de los que profanamente pretendieron explicar las Escrituras 
Sagradas, sin fundamento de ciencia; y si el aplauso los desva-
nece, es principio de grandes males.

A vuestra señoría ilustrísima ofrezco no tanto la obra como el 
ánimo de servir a vuestra señoría ilustrísima. Pues es cierto tie-
ne por ser vicio mayor el que se encamina a utilidad de todos. 
Dios guarde a vuestra señoría ilustrísima. Madrid, 30 de octu-
bre, 1626.

21  parece] parecer P. Corrijo el infinitivo con la forma personal del 
verbo.



166	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Respuesta al libro intitulado  
Política de Dios, gobierno de Cristo, tiranía de Satanás22

Condemnabit te os tuum & non ego,  
& labia tua respondebunt tibi (Iob 15)

Qui custodit os suum custodit animam suam (Proverb. 13)
Posuimus mendacium spem nostram (Isai. 28)

[f. 1r] En el gobierno superior de Dios  
sigue al entendimiento la voluntad

Respuesta a lo que se funda en la introducción sobre este asumpto

Previene la serie de los capítulos el autor con este discurso, que 
funda sobre seguir en el gobierno superior de Dios la voluntad 
al entendimiento, en que da materia a muy dilatada respuesta, 
pero, remitiéndome al capítulo último, en que trata de la dife-
rencia del gobierno de Dios y de los hombres, seré más breve 
en ésta, siguiendo el orden del autor, si bien de sus razones 
muchas reconducen al intento.

Dice que en el gobierno de Dios guía el entendimiento a la 
voluntad. Supone que necesita Dios de discursos en la conse-
cución de sus fines. Trae en prueba deste pensamiento la veni-
da del Espíritu Santo, a que llama voluntad [f. 1v] después de 
haber venido el Hijo, que es el entendimiento; y quiere que en 
las personas divinas se verifique el asumpto que propone: que 
el Espíritu Santo tenga necesidad para sus acciones del entendi-
miento del Hijo, materia muy distincta de lo que pretende pro-
bar, porque la persona del Hijo no sólo entiende, mas quiere y 
puede perfectísimamente, como la del Padre; y el mismo poder, 
entendimiento y demás perfecciones tiene el Espíritu Santo, y 
sólo difiere en la persona, el cual es amor y no se llama volun-
tad, y vino a dar23 fortaleza a los Apóstoles para la predicación 
evangélica, que no tuvieran sin su ayuda valor para dar la vida 
por la verdad (Gregor., Hom. 3º, In cap. 14, Joan.): Mundi huius 
potestatibus contraire non praesumerent —dice san Gregorio— nisi 

22  Añadido con otra caligrafía, semejante a la de Fernando Moscoso, 
antes mencionado, al final del título, “que compuso don Francisco de Que-
vedo”. Debajo del título, se dibuja en tinta un marco ornamental para una 
cita de Job 15:6, que incluye figuras rotuladas como “Veritas” e “Invidia”, 
con citas de Proverbios e Isaías.

23  vino a dar] vino dar P. La omisión de la preposición parece influencia 
de la lengua portuguesa; la añado para adaptar la expresión a la perífrasis 
usual en español.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 167

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

eos Sancti Spiritus fortitudo solidasset. No acierta el autor en decir 
que vino como voluntad; dijera mejor como amor y como luz, 
por la que dio a los entendimientos de los Apóstoles: Cum autem 
venerit ille […] docebit vos omnem veritatem [f. 2r]. Vino a enseñar 
y darles la ciencia que no tenían (August. Tract. 74, In Joan.): Si 
non est in nobis —dice san Agustín— non potest esse in nobis eius 
scientia. No puede tener perfecto entendimiento quien no tuvie-
re este espíritu; es amor y da luz para conocer la verdad; el odio 
y amor propio ciegan la razón, y el que, movido dellos, habla, 
no puede dejar de errar24, que camina a ciegas. Para hablar 
los apóstoles fue necesario que viniera primero a enseñarlos 
este divino amor: Repleti sunt omnes Spiritu Sancto, et coeperunt25 
loqui. Es ignorancia presumida querer tomar en la boca materias 
desta calidad para apoyar respetos profanos. La ciencia mayor 
es saber creerlas con fee y callarlas con respeto: son misterios 
altísimos, desproporcionados al gobierno humano e incompre-
hensibles aun a los entendimientos angélicos.

Añade que, “por que no viviesen en desconcertada tiranía 
debajo del imperio del hombre las demás criaturas, y consigo 
los hombres [f. 2v], determinó de bajar Dios en una de las per-
sonas a gobernar el mundo”, en que se envuelve en dos errores: 
el primero, que por la venida de Cristo perdieron los hombres 
la jurisdición sobre las criaturas, siendo así que, perdida por el 
primer pecado, se les restituyó por ella con ventajas, pues, sien-
do sobre solos animales, la alcanzaron sobre los mismos demo-
nios (August., Serm. 197, De tempore): Ante adventum Christi —dice 
san Agustín— solutus erat Diabolus […] Venit Christus et alligavit 
Diabolum. Jurisdición que les confirmó y declaró Cristo antes de 
la subida al cielo (Marc. 16): Signa autem eos qui crediderint haec 
sequentur: In nomine meo daemonia eiicient: linguis loquentur novis, 
serpentes tollent, etc. De modo que la venida de Cristo no sólo 
sujetó a los hombres las criaturas terrestres, mas el infierno mis-
mo. Ni yerra menos en decir que vino Cristo a gobernar el mun-
do (como en el capítulo primero, que ejercitó jurisdición civil 
y criminal, de que hablaremos en él) [f. 3r], siendo cierto que 
vino a redimir los hombres con su sangre y que, si bien señor 
de todo lo criado, no se dignó de gobernar lo temporal por sí 
mismo, conservando la dependencia de unas criaturas a otras 

24  La palabra errar está añadida, tal vez por distinta mano, encima de 
otro término que podría ser hablar, aunque no se lee con claridad.

25  coeperunt] caperunt P.



168	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

con que las produjo, para que las superiores, como instrumen-
to y ministros suyos, dirijan y gobiernen las inferiores; y dejan-
do gobernar a los príncipes sus estados con el talento que dél 
recibieron, ofreciéndoles reinos mejores sin quitarles los que 
tenían: Non eripit mortalia qui regna dat caelestia.

No llegaba al medio capítulo el autor cuando, sin atender a 
lo de que trataba, se entrega a la pasión de escribir contra pri-
vados, rota la orden, desamparado el asumpto, sin tener pacien-
cia a reprimir el veneno concebido, la mora siquiera de poner 
un título a materia tan distincta.

“Murió —dice— Abel a manos de su hermano, por subir 
más derecho a Dios el humo de su sacrificio”, de que forma 
un aforismo: que “humos de privar acarrean la muerte”. Poco 
puede en [f. 3v] los privados la inocencia, pues no defiende a 
Abel en su valimiento de las persecuciones del hermano, y del 
que hoy persuade a huir de los peligros de valido con tan áspe-
ra amenaza. Pero a lo que imputa la muerte de Abel, de lo que 
quiere huyan los ministros, es subir derecho el sacrificio a Dios: 
estos humos condena. La rectitud aborrece en el ministro, con 
que ofrece fuerzas y vida en sacrificio al servicio del rey y al bien 
de los vasallos; no halla en ella medio para sus medras, y desea 
torcido el poder y gracia del privado, de la virtud y verdad a des-
caminos, en que puedan alcanzarla sus costumbres. Y amena-
za, atrevido, la entereza con la envidia de Caín; mas, si en Abel 
padeció la rectitud y inocencia, y halla hoy imitadores de Caín, 
es bajeza disuadirla con peligros, estando tan segura en la pro-
tección de Dios que, cuando permite un Abel perseguido, es 
para mayor gloria suya.

Dice que aseguró el Ángel a la Virgen [f. 4r] que no temiese, 
porque había hallado gracia en los ojos de Dios, pero que es al 
revés en la de los hombres, que debe temer el que la alcanza de 
Dios: era la de Abel y le costó la vida; de Dios la de la Virgen, en 
que la aseguró el Ángel de temores. Y sigue tan apasionado el 
odio contra los validos que igualmente les amenaza en su apre-
hensión, seguridad y peligros en una misma privanza. Persi-
gue en la de Dios la envidia, asegura el Ángel de temores, y en 
la del príncipe, merecida, no faltarán envidiosos, mas asegura-
rán dellos al privado los ángeles que asisten a la conservación 
del Estado, que depende en gran parte de sus dichas.

Vuélvese de los privados al rey y dice ser grandes los peli-
gros del reinar. Apruebo que peligre el rey, si peligró el priva-
do; que depende tanto el gobierno de la vigilancia y asistencia 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 169

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

de los que eligen los reyes para ayudarlos en tan gran peso que 
ame[f. 4v]nazan al rey los peligros del privado. Válese de la per-
secución de Herodes contra los inocentes —es así que siempre 
es la inocencia perseguida con fuerzas o con astucias—; y de 
haber escarnecido los judíos a Cristo, rey y señor de lo criado.

Si el vasallo es ruin, atreverase a su señor, mas será mientras 
su clemencia quiera permitirlo. Sagittae parvulorum factae sunt 
plagae eorum, dijo de los tales el santo rey; son saetas de niños 
semejantes atrevimientos, que no ofenden, entretienen sólo y 
sirven de risa, mas no se les debe permitir usen en ellos de ins-
trumentos sagrados y profanen misterios divinos. Será crimen 
el disimulo, y la paciencia delicto.

[f. 5r] Capítulo primero
Todos los príncipes, reyes, monarcas del mundo han padecido  

servidumbre y esclavitud; sólo Jesucristo fue rey en toda libertad
Discurso primero

En que se responde al capítulo primero del autor, confutando su  
opinión y los lugares de escritura con que la pretende corroborar

Presupone el autor que fue Cristo nuestro señor rey (mate-
ria sin cuestión), y en probarla gasta medio [f. 5v] capítulo, 
mas, como intenta disponer la vida de Cristo de suerte que se 
conforme con algunas conclusiones que por esta vía pretende 
autorizar, comienza a apartarse del camino verdadero, diciendo 
que ejercitó jurisdición civil y criminal; y pruébalo con algunos 
lugares que adelante declararé, presuponiendo por conclusión 
infalible que en ninguna acción ejercitó Cristo nuestro señor 
jurisdición civil, criminal, ni otra alguna perteneciente a los 
reyes de Israel o al emperador romano o a ministro suyos. Reg-
navit a ligno, dice san Pablo; clavado en una cruz por los pecados 
de los hombres, ejercitó un género de jurisdición muy diferen-
te de la que ejercitan los príncipes de la tierra. Ni a la majestad 
de Dios hecho hombre —como dice santo Tomás (3 p., q. 40, 
art. 3)— [f. 6r] convenía usar de cualquier género de bienes 
temporales y prosperidades, o éstos consistiesen en riquezas o 
en jurisdición. Mandaba Cristo a sus discípulos como maestro, 
mandaba a los elementos y a todas las demás criaturas como 
Dios, nunca como rey: esle muy limitado a Dios el nombre de 
rey de la tierra. Quiso serlo de los judíos, no por honra o juris-
dición propia, mas por ser el medio más conveniente al modo 
con que determinó tomar carne humana y redimir el mundo; 



170	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

siendo tantos años antes profetizado en todas las edades, para 
que no hubiese yerro o engaño en los que le esperaban ni dis-
culpa en los que no le recibiesen. Quiso que el cumplimiento de 
la Escritura dependiese de muchas circunstancias, y tan públicas 
como era el modo del gobierno de Israel, que con la venida 
de Cristo había de variar, cesando [f. 6v] los reyes, pues él lo 
había de ser para mayor luz de los judíos; que, como siempre 
se inclinaron a lo peor, se agradaban de obscuridades de que 
pudiesen colegir lo que se conformase más con su obstinación.

El primero lugar que trae el autor para probar la jurisdi-
ción civil y criminal de Cristo es el de “las monedas de César en 
razón del tributo”. Quisieron los fariseos tentar a Cristo, ponien-
do esta causa en sus manos, para que diese en ella su parecer, 
porque en cualquier respuesta tenían ocasión bastante para 
odiarle, o con los ministros de César o con el pueblo. Pregun-
táronle si convenía o no pagar tributo a César, porque, si res-
pondía que sí, incitaba al pueblo a aborrecerle como enemigo 
del bien común, por ser opinión recibida entre ellos —según 
Josefo, en sus Antigüedades— que no [f. 7r] estaban los judíos 
obligados a aquel tributo que Augusto César quiso imponer a 
sus vasallos, haciendo alarde dellos y gloriándose, en el recono-
cimiento y vasallaje, de que se pagase aquella especie de adora-
ción que Josefo dice debían los judíos sólo a Dios. No quisieron 
los fariseos hacer juez a Cristo desta proposición, sino oír su 
parecer, para que el pueblo viese cuál destas opiniones seguía 
y tomase de allí motivo a calumniarle.

No le bastara a Cristo ser rey para librarse de la malicia 
de los que le tentaban. Necesario era que fuese juntamente 
Dios para penetrarles los ánimos, y hallar medios en su infini-
ta paciencia y sabiduría para confundirlos, sin darles el castigo 
que merecían; que sólo Dios y los que procuran imitarle en la 
pureza de sus acciones tienen brío para no hacer caso de len-
guas que [f. 7v] hablan por naturaleza, no por razón.

No determinó Cristo la causa, como dice el autor; éste fue 
el intento que tuvieron, mas no lo que convenía. Respondió a 
la pregunta, dando a entender el respeto que se debía a Dios, 
sin manifestar la injusticia de César en la imposición del tribu-
to; antes, enseñando misteriosamente la obediencia con que 
los reyes deben ser tratados de sus vasallos, sin examinar las 
causas de los tributos que se les imponen, reservadas a otro tri-
bunal superior. Quien pretende averiguar las razones con que 
los reyes proceden, busca armas para resistirle.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 171

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

El segundo lugar con que el autor intenta probar que Cris-
to ejercitó jurisdición criminal es el de la adúltera. Pusiéron-
le delante a Cristo los scribas e fariseos una mujer que había 
cometido adulterio, diciendo que en la ley de [f. 8r] Moisén se 
mandaba apedrear la que fuese comprehendida en este delicto, 
preguntándole qué se debía hacer en aquel caso. No le hicie-
ron juez de la causa; sólo le pidieron su parecer para tentarle 
(Joann. 8): Tu ergo quid dicis? Hoc autem dicebant tentantes eum, ut 
possent accusare eum.

Más hizo Cristo en vencer las lenguas tentadoras que al 
demonio cuando le tentó, pues él se ausentó a las tres razones, 
o persuadido a que debía respeto a la persona de Cristo y que 
no podía dejar de inducir26 divinidad27 quien usaba de tanta 
paciencia con sus enemigos, o desengañado de que era el fru-
to que podía sacar de su tentación mayor gloria del Señor a que 
se atrevía. Mas los fariseos ni se emendaron con los sucesos con-
trarios que experimentaban ni se desengañaban de lo poco que 
podían: costumbre de gente obstinada querer prevalecer con-
tra [f. 8v] la razón, contra el tiempo y contra el mismo Dios.

No quiso Cristo sentenciar la causa. Representoles sus mal-
dades, escribiendo en la tierra los pecados de los acusadores; y 
siendo así que cada uno no veía más que los suyos, fue bastan-
te a que se ausentasen y se diesen por convencidos. De que se 
infiere cuánto peores son estos tiempos, porque, cuanto es uno 
más conocido, cuanto más patentes son sus vicios, y su vida más 
notoria, tanta más libertad tiene para hablar, indicio cierto de 
que el mundo se acaba, que los demasiados años consumen el 
vigor natural, acobardan el valor; crece el descontento cuando 
las obras se acaban, disculpa de que los ancianos tengan por sus-
tento las palabras, como los ánimos generosos las obras.

La tercera prueba de la jurisdición criminal de Cristo es la 
respuesta que [f. 9r] dio a san Pedro, cuando cortó la oreja a 
Malco, que el autor vuelve a repetir en el capítulo 8 por más 
claras palabras, diciendo que fue sentencia de muerte que dio 
contra él cuando dijo que envainase la espada, que moriría con 
hierro quien con él matase.

Valeroso se mostró san Pedro en oponerse a una compa-
ñía de gente armada, en defensa de su señor, hallándose obli-

26  inducir] induir P. Propongo inducir, palabra que me parece idónea 
en el contexto.

27  En P la lectura devinidad podría corregir la expresión inicial deverdad.



172	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

gado a ofrecer la vida por él en aquella ocasión en que los que 
le tenían más obligación le perseguían: daban ya muestra sus 
bríos de lo que había de ser después; no toleraba que insolen-
tes se atreviesen a su rey. Había precedido haber dicho Cristo a 
sus discípulos que buscasen espadas, de que coligieron ser para 
defenderse, puesto que no era sino para enseñarles que fue-
sen tan pacientes que, teniéndolas al lado, no habían de usar 
dellas: íbalos instruyendo a ser príncipes que [f. 9v] suspenden 
el poder en las ocasiones más justas, compadecidos de la mise-
rable condición de los que se les28 atreven; que los que no lo 
son, a falta de espada, procuran matar con la lengua, arma de 
cobardes. Llegó la ocasión en que Cristo hubo de dar esta doc-
trina: dijo a san Pedro que envainase la espada, porque moriría 
con ella quien con ella matase. No sé qué halló el autor en estas 
palabras para tenerlas por sentencia de juez, ni en la acción de 
san Pedro para juzgarla digna de castigo, si no es que algunos 
tienen por crimen el servicio que se hace a su rey, o porque no 
son capaces de otro tanto o porque envidian el mérito y hon-
ra que con él se granjea, interpretando por crimen lo que es 
defensa dél. No castigó Cristo a san Pedro. Antes es proposi-
ción que no debe permitirse decir que la muerte de san Pedro 
fue castigo de la oreja de Malco [f. 10r], porque, además de ser 
falso, es dar a entender que es afrentosa la gloriosa muerte de 
los mártires, pues se da por castigo de delictos, siendo la mayor 
merced que Dios puede hacer a los hombres concederles que 
padezcan por su amor.

Consideraba san Juan Crisóstomo a san Pablo arrebatado al 
tercer cielo, gozando la visión beatífica en que consiste el supre-
mo bien; y después en una cárcel, preso con grillos para haber de 
salir a que le quitasen la cabeza en un cadahalso. ¿Tenía conve-
niencia el uno estado con el otro? Envidia éste el sancto, hacien-
do menos caso de la gloria, juzgándola no comparable al de 
padecer por Dios. No alcanzan a penetrar este secreto los hom-
bres criados entre las prisiones de carne y sangre; y, como hablan 
a ciegas, no es de admirar que digan haber sido crimen la acción 
de [f. 10v] san Pedro y que fue sentenciado por él a la muerte. 
Mucho es que se permita tal proposición entre gente católica.

Dice más el autor: que se mostró Cristo rey en el convite de 
cinco panes y dos peces; mejor dijera que se mostró Dios, por-

28  les] le P. Corrijo la forma singular del pronombre, pues se refiere a 
príncipes y compadecidos.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 173

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

que los vasallos son los que dan de comer a los reyes, y Dios 
el que sustenta a todos. Lenguaje es del pueblo sin discurso que 
los reyes han de dar de comer a los vasallos. No sé dónde tuvo el 
origen este yerro. La razón muestra que el cuidado de los prín-
cipes es defender los vasallos de sus enemigos y conservarlos en 
paz, administrándoles justicia; éste fue el principio por que los 
hombres entregaron sus libertades a los reyes, razón más pode-
rosa en los que fueron conquistados. Para que el rey hubiese de 
dar de comer [f. 11r] a sus vasallos, era necesario que fuese jun-
tamente Dios y tuviese poder infinito. Mas no es tanto yerro del 
pueblo como ardid de Satanás: pretende inquietar a unos y a 
otros, causar repugnancias y contradicciones en los que han de 
obedecer; y esta opinión hace mucho a su intento, y nunca falta 
un espíritu que apoye esto. Ya los judíos la tenían, porque qui-
sieron levantar a Cristo por rey cuando les dio este convite, mas 
ausentose, que ni pretendía ser rey ni era de codicia tener por 
vasallos hombres tan amigos de comer y beber que sólo cuando 
los hartaban reconocían superioridad; y cuando en el desierto 
hallaban menos el manjar de que gustaban, murmuraban y ado-
raban palos y piedras. Inclinación de gente baja29 no ponderar la 
estimación que se debe hacer de las obras gloriosas, de la vigilan-
cia con que los príncipes y ministros asisten al bien común, para 
[f. 11v] venerarlos y dar gracias a Dios de la felicidad con que las 
materias de Estado se gobiernan en tiempos amenazados de tan-
tos peligros. No se acuerdan más que de comer y, si les viene a la 
memoria que comían más en otro tiempo, no toleran comer ago-
ra menos, queriendo (cosa imposible) que el tiempo sea siempre 
uno, y que para ellos no haya de ser instable la fortuna.

Dice también que se mostró rey en el Tabor, en la resurrec-
ción de Lázaro y en la cruz, lugares con que concluye el asump-
to que intentó probar, aunque con impropias comprobaciones 
del poder infinito que Cristo tenía sobre todas las criaturas, para 
mostrar que ejercitó jurisdición civil y criminal, haciendo ofi-
cio de rey; mas, como su intento va buscando otro fin, vamos 
siguiéndole hasta parar en él.

Dice que, entre los inumerables hom[f. 12r]bres que han 
sido reyes, por elección, por armas o por cualquier otra vía, nin-
guno “ha dejado de ser juntamente rey y reino, o de sus cria-
dos o de sus hijos o de su mujer o de su padre o de sus amigos”. 
Prueba este asumpto con Adán, que, si bien fue desgraciado 

29  La palabra baja parece corregir el término vana.



174	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

en pecar, no deja de serlo en servir de objecto a cuantos quie-
ren probar sus pensamientos, por desvariados que sean. No fue 
Adán rey. Mayor jurisdición tuvo en el estado de gracia, la cual 
perdida, quedó gobernando como padre de familias sus hijos. 
Diferente género de gobierno que el político, que —según san-
to Tomás— debe ser ajustado a las leyes. Pecó, inobediente, al 
precepto divino, no como rey sino como súbdito al Dios que 
le había criado y a quien debía solamente reconocer vasallaje. 
No le reconoció a la mujer, como afirma el autor; antes la ama-
ba como suya, no teniendo ella superioridad alguna [f. 12v] en 
Adán, si no es que llama acaso el autor “jurisdición” al amor 
natural con que se amaban. Y por esta razón sólo se puede decir 
que son libres los animales brutos, porque no reconocen amis-
tad ni superioridad, si no es a aquellos que los pueden sujetar: 
igualmente tratan padres, madres, hermanos como si no lo fue-
sen. No se llama rendir vasallaje tener el príncipe padre y madre 
a que respete, mujer a que pague el amor que le debe, herma-
nos con quien tenga amistad, criados a que favorezca: falta fuera 
de humanidad ir por otro camino; algunos lo hacen, no reco-
nociendo ley alguna más que la de su interés, ni aun otro Dios 
más que su vientre.

Llega el autor al intento a que encamina el suceso de Adán: 
estraña la inobediencia a Dios, despreciando el precepto de 
quien le había criado y levantado a tanta [f. 13r] grandeza; devo-
to empieza y prosigue, celoso, las obligaciones que Adán tenía 
a Dios, para llegar a decir que su mujer Eva, a quien compara 
el ministro, le había hecho caer, infiriendo de aquí que siem-
pre el auxilio de que los reyes se valen es para perderse y que 
su propia costilla será fábrica para su acabamiento. Comienza el 
autor a declararse contra los privados, y el primer parecer que 
sigue en esta materia es que los príncipes no los tengan, opi-
nión que ha pocos años sigue, porque, a tenerla antes, pudiera 
ser causa de su destruición. Experimentado, mas no arrepenti-
do, habla en excesos de privados. Fuerza suelen tener éstos de 
merecimientos, de que nace en algunos el desabrimiento en la 
mayor tranquilidad; igualan los naufragios a las personas, y tal 
vez aventajan a los que tienen más industria que valor.

[f. 13v] Privados hubo siempre, y es razón que los haya, 
no porque la costilla de Adán los haga necesarios, mas por ser 
razón que el príncipe tenga espaldas sobre que alivie el peso 
de los negocios. Tenían los emperadores romanos compañe-
ros en el imperio, costumbre que ya Filón Judío (Phil., De creat. 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 175

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Princip.) aprueba tratando desta materia; y los mayores monar-
cas gobiernan más felizmente ayudándose de ministros parti-
culares que tratan los negocios con amor: procuran por todas 
vías los felices sucesos por el gusto que dan a su príncipe y por 
el honor que les resulta dellos. De los príncipes que quisieron 
gobernar sin ayuda, pocos acertaron y muchos se perdieron.

Prosigue el autor su intento, no apartándose del privado, 
que la emulación tiene efectos de amor en no apartar [f. 14r] 
los ojos de las acciones que pueden servir de apoyar su pasión. 
Nota que no es electo por Dios, como fue Eva para compañera 
de Adán, y con todo le sirvió de ruina: “¿Cuál riesgo —dice— 
será el de los que son tan de otra suerte puestos en lugar?”.

Grandes contradiciones se siguen de una opinión apasiona-
da. Ya quiere que el príncipe gobierne solo y que tenga hom-
bros para sustentar todo el mundo; y cuando esto no, ya le niega 
capacidad para saber elegir un privado. Mas ¿qué mucho, si da 
la misma imposibilidad en Dios?30 Por justa aprueba la disculpa 
de Adán, que de la elección de Dios le había resultado todo el 
mal: Mulier, quam dedisti mihi. “Del hombre y semejante al hom-
bre —dice el autor— siempre la ayuda será para perderse”. Pare-
ce que estuviera mejor solo en el Paraíso, pues estaba su ruina 
[f. 14v] cierta en la ayuda. ¡Dura opinión! Encarecimiento poé-
tico parece. Dentro de nosotros está la raíz de todo el mal. No 
podía la serpiente necesitar a Eva al pecado; podía representar-
le en él apariencias de bondad. Perfección incluye la naturaleza 
de la compañía. Dícelo el Espíritu Sancto (Eccles., 4): Melius est 
duos esse simul quam unum; habent enim emolumentum societatis suae. 
Si unus ceciderit, ab altero fulcietur. Mas el autor quiere al prínci-
pe solo, y que a todos trate con aspereza, con el designio que 
adelante se verá. No fuera condición real, que la benignidad 
no desautoriza la majestad, mas el nombre de rey es a algunos 
tan temeroso que, supuesto que no le pueden evitar, estimaran 
que no lo pareciera, mostrándose áspero y riguroso con todos, 
y que no se diferencie con parientes, amigos ni criados.

Prueba esto con [f. 15r] algunos lugares de la vida de Cris-
to, dirigiéndolos aparentemente a su propósito, como llamar a 
su madre “santísima mujer”, así en las bodas de Caná Galileae31 

30  A la altura de este pasaje, se insertan en P, en los márgenes derecho 
e izquierdo del folio, dos dibujos de una mano que señala el lugar.

31  Galileae] Galilaeae P. Regularizo, aquí y en otros lugares, el nombre, 
que parece duplicar por error la desinencia de caso.



176	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

como en la cruz. Dice que se mostró Cristo áspero con la Vir-
gen, porque intercedió con él para la necesidad que había en 
las bodas, pareciéndole desabridas las palabras Quid mihi et tibi 
mulier. Lugar bien diferente del intento del autor, porque, con-
forme lo explica san Cirilo y Caetano, quiso Cristo decir que al 
esposo y architriclino32 pertenecía el cuidado de las faltas que 
hubiese, no a ellos, que eran convidados. Esto significan las 
palabras Quid mihi et tibi, no desabridas, mas significativas de lo 
que se declaraba. Llamarle “mujer” en esta y en otras ocasiones 
más misterio incluye del que parece, que adelante se declarará; 
lo que aquí pertenece es que Cristo, siendo [f. 15v] Dios igual 
a su Padre eterno, era obediente a la Virgen su Madre y a su 
padre putativo, san Josef (Luc. 2): Erat subditus illis, dice el evan-
gelista san Lucas, y condecendía con lo que le pedían. Y en estas 
bodas más particularmente se ve cuánta obediencia les tenía y 
cuán liberal era, porque, diciendo que aún no había llegado el 
tiempo de manifestarse al mundo y hacer milagros, hizo pun-
tualmente lo que su madre le pidió, o no llegó a pedirle: bastó 
significarle su gusto con dos palabras solamente, deficit vinum. 
No era Cristo inexorable; gustaba que le pidiesen, aventajaba 
siempre sus dádivas a las peticiones, como se verá en el capítu-
lo X, en que el autor da ocasión a esta respuesta.

Mal les estuviera a los hombres que Dios castigara por pedir-
le. Tan lejos está de hacerlo: dice san Ambrosio (Ambros., lib. 5, 
in cap. 5, Lucae) [f. 16r] que el pedirle es mérito para conse-
guir, argumento con que los santos nos persuaden a que pida-
mos a Dios y a que concedamos lo que nos piden, pues todos 
los que nos pueden pedir son nuestros iguales en la naturaleza. 
Y si, siendo nosotros siervos de Dios y criaturas suyas, acquiri-
mos derecho en todo lo que le pedimos, ¿por qué no le tendrán 
con nosotros los que no son inferiores nuestros?: Cur apud te, o 
homo, collega non valet —dice el santo—, cum apud Deum servus 
et interveniendi meritum, et ius habeat impetrandi. Ésta es la doctrina 
de los santos, no sólo verdadera, mas necesaria; y cualquier que 
llevare otro camino es falsa y inventada por Satanás, y todos los 
lugares de Escritura con que pretendieren autorizarla serán fal-
sificados y tendrán otro muy diferente sentido.

32  architriclino] architiclino P. Corrijo la errata del manuscrito.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 177

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

[f. 16v] Capítulo segundo
Nadie ha de estar tan en desgracia del rey en cuyo castigo,  

si le pide misericordia, no se le conceda algún ruego
Qui autem habebat Demonium iam temporibus multis

Discurso segundo
En que se responde a los documentos del segundo capítulo del autor y 
se declara el sentido verdadero del evangelio que tomó por asumpto

Dejamos a Cristo en el capítulo ante[f. 17r]cedente del autor 
muy desabrido contra su propia Madre; aquí le hallamos muy 
piadoso con un demonio o con una legión dellos. Muchas pala-
bras gasta en exagerar la atrocidad de su pecado: llámale “padre 
de la mentira”, cosa en él antigua. Nuevamente en la cara de 
Cristo desmiente a todos los profetas en esta misma confesión 
que hizo, porque, llamándole “hijo de David”, señal que le 
conocía por Dios, dice que vino antes de tiempo a atormentar-
los, mas de su parte intercede por él. Señor —dice el autor—, 
el delicto siempre esté fuera de la clemencia de vuestra majes-
tad, el pecado y la insolencia, mas el pecador y el delincuente 
guarde sagrado en la naturaleza del príncipe. Curiosidad fuera 
poder averiguar el fundamento del amor con que es aquí [f. 
17v] tratado el demonio, siendo público enemigo del género 
humano. Del filósofo Timón se decía (y él se precia dello) que 
aborrecía naturalmente todos los hombres. Mandó talar unos 
árboles que tenía en una güerta y, haciendo dellos horcas, pre-
gonó que quien se quisiese ahorcar en su güerta tenía instru-
mentos prevenidos. Y no dudo que aún hoy se hallen algunos 
déstos: siempre crio heces el mundo, y no tienen estos tiem-
pos más privilegio que los pasados. Mas el autor debe de hablar 
disfrazado: demonio será el que él favorece, mas humanado; él 
se puso el nombre, y como tal le trataremos.

Sin duda hay demonios (en la opinión de algunos) más 
dichosos que ángeles. Después de aspirar a levantarse con el cie-
lo y destruir la tierra, hallan [f. 18r] quien los disculpe y favo-
rezca. Debe de ser que obra en muchos hombres la imitación 
de unos y la emulación de otros; o será que, como las obras de 
virtud atormentan al demonio, es mayor el número de los que 
le agradan, y muy pocos los que se arman contra él.

Que haya quien busque filosofías para disculpar alguna 
acción de su rey cuando no parezca tan justificada, para califi-
car aquel género de gobierno que trae la ocasión que la necesi-
dad ofrece, adulzando con razones lo que se muestra desabrido, 



178	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

obligaciones son de vasallo, de cristiano y de honrado. Que haya 
quien se haga filósofo para condenarlo, atribuyendo a culpa el 
favor negado al delincuente obstinado, y formando para esto 
distinción entre culpa y culpado, piedad es más diabólica, no 
sólo porque se usa con el demo[f. 18v]nio, mas porque sólo el 
demonio acostumbra a usarla33: persigue al inocente y favorece 
al culpado; condena a Cristo, absuelve al ladrón, no para bien 
suyo, mas para que el castigo crezca en la culpa, que los favo-
res siguen la condición de quien los hace, y mayor mal es reci-
bir favores del demonio que ser atormentado de quien no lo es.

Halla el autor en este evangelio ejemplo en favor de los 
demonios, diciendo que Cristo los favoreció, concediéndoles 
que no tornasen al abismo. No les dio aquella licencia por favor, 
sino por tormento. San Anselmo dice que para emienda de los 
dueños de aquellos animales y para que, a vista de aquel mila-
gro, se convirtiesen muchos, pues ¿qué mayor tormento para 
el demonio que la emienda de los hombres y conversión del 
mundo? [f. 19r] (Anselmus super Math.): Deus autem —dice el san-
to— permisit in porcos intrare, ut per damnum homines corrigeret, et 
viso miraculo divinae potentiae eos ad fidem converteret. No es capaz 
la obstinación del demonio de piedad. Señorear quiso el cielo, 
usurpar la gloria de su señor, después de haberle colocado en 
el superior lugar de su reino; tiranizó los hombres antes de la 
ley de la gracia, cuando comenzaba a amanecer34 en el mundo. 
¿Qué favor podía esperar el demonio, sino compañía de anima-
les imundos con circunstancias de mayor tormento?

Más conforme a razón se muestra el autor en la segunda 
prueba deste su pensamiento, que es de la negación de san 
Pedro, aunque señalando las circunstancias que la agravian y 
olvidándose de las que la disculpan. Pecado fue negar a Cristo, 
decir que no le conocía, mas, si le [f. 19v] negó delante de una 
mujer, confesole en el teatro de todo el mundo, en la plaza de 
Roma, en presencia del emperador, como le había de revocar 
las mercedes que le había concedido a Judas, si también le esta-
ba prometida silla en el Juicio Universal: Sedebitis super sedes duo-
decim. Dese este lugar a otro: Episcopatum eius accipiat alter. Fue 
falso a su señor, revóquesele la merced. No fue la negación de 

33  acostumbra a usarla] acostumbra usarla P. Como en el caso de “vino 
dar” (p. 166), opto por añadir la preposición usual en español; la omisión 
es probable influencia de la lengua portuguesa.

34  comenzaba a amanecer] comenzaba amanecer P. Añado la preposición 
a, elidida por probable influjo del portugués, como en los casos anteriores.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 179

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

san Pedro digna de tan riguroso castigo: amaba a Cristo, quería 
ver en qué paraba, andaba en su seguimiento para ver en qué 
podía ayudarle. Los siervos que esto hacen merecen estimación. 
No se estraña un yerro acaso, y mucho menos siendo la causa 
honrada; la obstinación y calidad del crimen, sí.

Responde el autor a esto con la facilidad con que Cristo 
agasajó a [f. 20r] Judas cuando le vino a prender; cómo le lla-
mó “amigo”, siendo traidor y obstinado. Necesario será que 
confiramos la aspereza con que el autor pinta a Cristo hablan-
do con su Madre santísima, y el amor con que agora le repre-
senta hablando con Judas, para abatir la imaginación del autor 
y constarle la verdad, que en las materias sagradas no se igua-
la con la presunción.

No faltó quien hallase en la traición de Judas una circuns-
tancia honrada (Anselmus super Math.), que fue tener vergüenza 
de vender a Cristo y entregarle con una señal, no atreviéndose 
a hacerlo públicamente. La insolencia se estraña mucho más 
que el delicto; publicarlo, hacer dél ostentación, Judas se corrió 
de hacerlo.

También parece que se recató de que no conociese el mun-
do que le movía a [f. 20v] entregarle la envidia. Por más honrada 
tuvo la avaricia: hizo instancia en que le diesen algún dinero, no 
reparando en el precio; cualquier le fue bastante para disfrazar el 
ánimo dañado y envidia que tenía a Cristo. Vicios hay que tienen 
alguna apariencia de disculpa en la utilidad particular. Perseguir 
sin causa, los judíos lo hicieron a Cristo: Oderunt me gratis. Mas 
pegósele a Judas alguna vergüenza en la buena compañía que 
tuvo algunos días: envidioso era, venenosas tenía las entrañas, 
mas corriose de parecerlo; antes quiso ser tenido por avariento.

De todos los vicios es la envidia el más infame. Plutarco ala-
ba a Lucio Sila de haber encubierto la envidia de ver triunfar 
a Gneo Pompeo en tan temprana edad. Lo cierto es que reina 
en muchos y, siendo natural, puédese [f. 21r] tener por virtud 
disfrazada, mas hacer ostentación della y publicarla más es que 
no tener honra: de otro nombre es digno.

¿Sería éste el fundamento de Cristo, no tratar mal a Judas lla-
mándole “amigo”? En ningún modo. Los doctores sagrados juz-
gan haber sido palabras con ironía, y que se deben entender en 
sentido contrario: “enemigo” le llamó, no “amigo”. No se enga-
ña Cristo con palabras de hipocresía, cuando son las obras lle-
nas de veneno. Llamole Judas “Maestro”; respondiole Cristo en 
la misma forma, para declarar que no ignoraba su engaño. Fal-



180	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

so es el fundamento con que prueba el autor su asumpto. Ter-
nísimamente amaba a su Madre santísima; concediole cuanto 
le pidió. Trataba a sus discípulos con la familiaridad de compa-
ñeros, dándoles más de lo que le pedían, como [f. 21v] se dirá 
en su lugar. Ellos fueron los compañeros en los trabajos, y así 
era justo que lo fuesen también en la honra: entregoles su rei-
no, para que le gobernasen (Et ego dispono vobis regnum), por-
que esto es ser Dios, en esto consiste la grandeza y majestad. Y 
esto hacen los príncipes que le imitan: los que le ayudan a sus-
tentar el peso del gobierno han de ser preferidos en la hon-
ra y el premio. No merece más el soldado, que anda con las 
armas a cuestas, que, aunque sea en él mayor el trabajo corpo-
ral, cansa más el que aflige el espíritu, la continua vigilancia, 
el desabrimiento del suceso adverso, el cuidado entregado a 
diversas materias y, sobre todo, la emulación de los no conten-
tos. Semejantes juzgo al ministro y soldado, al arquitecto y jor-
nalero; ambos se ocupan en el edificio, y al que lo mira [f. 22r] 
desde afuera más parece que trabaja el oficial: no atiende más 
que a la piedra que el uno mueve, no al cuidado con que el 
otro va disponiendo la fábrica, fortificando aquí los fundamen-
tos, para que no se arruine el edificio, y dando así perfección 
y lustre con el trabajo del entendimiento, del arte y del cuida-
do. Injusto fuera ser igual el premio de ambos aun en razón de 
trabajo, que, cuando en éstos hubiera igualdad, diferente valor 
tiene el mérito del ministro que asiste a la persona real. Quie-
re, con todo, el autor que muestre a éstos los rigores, los desa-
brimientos, juzgando por bueno que tenga el príncipe piedad 
con una legión de demonios, haciendo lo que piden y condes-
cendiendo con su gusto.

No digo que se debe cerrar la puerta al delincuente; virtud 
es real la clemencia, [f. 22v] mas el ejercicio de ella atiende más 
a la miseria que a la malicia. Más honrada —dice san Juan Cri-
sóstomo (Chrysost., De David et Saulo)— estuvo la mesa de David 
con un mozo güérfano y tullido que con los mayores príncipes 
de Israel. Acreditaba éste la clemencia de David, y es propiedad 
suya hacer más dignos de la corona los más poderosos monar-
cas. Alabado es Pirro, igualmente con sus hazañas, de no haber 
castigado ciertos soldados que habían murmurado gravemente 
de su persona (Valer. Max., lib. 5, cap. 2); confesaron haber sido 
efecto del vino, con que los perdonó riyéndose de la disculpa, 
juzgando por sin duda que no podía dejar de nacer de tal cau-
sa el atrevimiento de quien pone boca en la persona real. Mas 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 181

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

usar de la clemencia en casos de malicia es aprobar el crimen y 
dar confianza a atrevidos.

[f. 23r] Admitió Octavio en su gracia a Lucio Cinna, después 
de estar ofendido dél, pareciéndole que la clemencia y buen tér-
mino que usaba con él, las mercedes con que le honraba, le ase-
guraban; mas no bastó: intentó contra él segunda traición, y a no 
conocerla, Octavio perdiera la vida, más imprudente que piado-
sa (Seneca, De clem.). Quisieron los senadores romanos disimular 
una traición a Anon, persona rica y poderosa; fue causa de inten-
tarla segunda vez. Traidores conocidos, demonios obstinados son 
incapaces de emienda, y es indigna en ellos la clemencia: cruel-
dad es mayor —dice Séneca— la piedad en estos tales.

Hallo en este demonio, o en esta legión dellos, otra circuns-
tancia que requería particular castigo. Quéjase de [f. 23v] Cris-
to, que vino a tormentarlos35, siendo así que no hizo más que 
dar salud a los hombres y restituirlos a su antigua libertad. Debe 
usarse este lenguaje en el reino de Satanás, sentirse más el bien 
ajeno que el mal propio; no se acuerdan que fueron expelidos 
de la gloria, despojados de las sillas que poseían, sino que enton-
ces los comenzaba Cristo a atormentar, porque hacía mercedes 
a los hombres.

Si los príncipes no tuvieran este ejemplo, pudieran moles-
tarse de los quejosos, pudieran dudar si se fundaban en algo sus 
quejas; mas, si Cristo padece lo mismo, atreviéndose el demo-
nio a hablar mal de sus maravillosas acciones, ¿qué mucho que 
halle en las de los hombres qué infamar? Grande lición pueden 
[f. 24r] los príncipes aprender desta queja del demonio, para 
alcanzar a conocer las quejas justificadas y las que no lo son. Si 
los quejosos sienten su pobreza, manifiestan su inocencia, enca-
recen su tormento para tratar del remedio, razón tienen; mas, si 
la queja se encamina a otro, si el tormento nace de las ventajas de 
otros, del demonio es, ponzoña trae: no es digno de respuesta.

También se conoce la calidad de la queja por parte de quien 
la da, pues, si es de gente diabólica, por más piedad que mues-
tre, contra alguno se encamina, no se funda en necesidad pro-
pia ni en celo36 ajeno. Envidiaron los fariseos los favores que 
hacía Cristo a sus discípulos, el poder de que los dotaba para 

35  Mantengo esta voz, pues, aunque se sentía anticuada ya en la época 
respecto a atormentar, forma plena que se utiliza unas líneas más abajo, su 
uso era relativamente normal.

36  Antes de celo se escribe lo, que aparece tachado.



182	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

obrar milagros, echar demonios; pre[f. 24v]tendieron desauto-
rizarlos, formando queja dellos, culpándolos de transgresores 
de la ley. Aunque Cristo no fuera Dios, fácilmente conociera 
que su ánimo no incluía celo, sino envidia. Culpar los validos 
es muy fácil: son públicas sus acciones, y en las más justificadas 
halla la malicia en qué emplear su veneno. Considere el prínci-
pe la vida del quejoso, las virtudes que obra; y responda lo que 
Cristo37: Quare et vos? Reformad primero vuestra vida y censu-
rad entonces las ajenas; mal puede tener celo de los otros quien 
no tiene piedad de sí. Quéjese el demonio de Cristo hacer mer-
cedes, que en eso consiste la mayor gloria de los hombres; de 
mérito le sirve tener contra sí al demonio, y a Cristo de su parte.

[f. 25r] Capítulo tercero
No sólo ha de dar a entender el rey que sabe lo que da, mas también 

lo que le toman; y que sepan los que están a su lado que siente aun lo 
que ellos no ven, y que su sombra y su vestido vela

Este sentido en el rey es el mejor consejero de hacienda, y el primero: 
preside a todos  

Math. 9: Dicebat autem intra se
Discurso tercero

En que se impugnan las moralidades  
con que el autor explica este evangelio

[f. 25v] Dio Cristo nuestro señor salud a una mujer que padecía 
flujo de sangre, tocando ella en su sagrada vestidura. Preguntó 
Cristo quién le había tocado, de que el autor colige el cuidado 
que deben tener los príncipes de saber quién los toca, advirtien-
do ser este sentido en los reyes el mejor consejero de hacienda.

Grande es la variedad que hay en los juicios de los hom-
bres, en sus inclinaciones y afectos. Libran unos toda su felici-
dad en lo que otros desestiman, desprecian otros lo que desvela 
e inquieta a muchos; perfección es de la naturaleza, medio con-
veniente a la conservación de sus obras, aunque mucha parte 
tiene en él la fortuna, que la estimación de [f. 26r] las cosas, la 
generosidad con que se desprecian las que son inferiores, pues-
to que nace del entendimiento, debe ser ayudado del brío que 

37  responda lo que Cristo] respóndalo que Cristo P. Teniendo en cuenta 
el sentido y la cita que sigue, corrijo lo que interpreto como una aglutinación 
indebida de dos palabras independientes, con consecuencias indeseadas en 
el sentido del pasaje.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 183

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

se aprende en la crianza. Obliga la pobreza a que se tenga por 
felicidad lo que baste para remedio de la vida, y raras veces 
acontece aspirar a altos pensamientos el que fue criado entre 
necesidades; acobardan éstas al entendimiento y, por más que 
quieran volar, le arrastran, significado ingeniosamente por 
Alciato en el que, teniendo alas para volar, se lo estorbaba una 
pesada piedra que le abatía al suelo.

Quiere el autor que sea el príncipe muy vigilante para saber 
quién le toca, y advierte que el tocar se entiende en la hacien-
da. Vanamente vuela, mal podrá seguir el lado del príncipe [f. 
26v] que se eleva más sin tener piedra que le abata; fue criado 
con diferentes bríos para imperar el mundo, no para cuidar de 
hacienda. Juzga el autor que no puede haber materia de mayor 
importancia, aconseja conforme a lo que entiende: no alcan-
za más su vuelo. Justo será mostrarle el yerro de su consejo, y 
cuál debe ser la principal atención del príncipe, cuándo debe 
dar fe que le tocan, y cuándo manifestar que siente ser tocado.

De muchas maneras se toca al príncipe: en el gusto, en la 
vida, en la honra, en la hacienda y en otras diversas cosas, aun-
que casi todas se reducen a éstas. Trataré solamente de lo que 
sirve a mi intento, que es quitar la fuerza a la doctrina del autor 
y mostrar al príncipe los peligros que debe evitar [f. 27r]. Nece-
saria es la hacienda, importantes los tesoros; nervio de la gue-
rra le llaman los políticos, pues no se puede ésta emprender sin 
ellos, ni los príncipes conservarse sin hacienda. Muchos por fal-
ta della se perdieron, y también sirvió la sobra della a muchos 
de ruina. La demasía se reprueba, por causar atrevimiento a los 
que la envidian y confianza a los que la poseen.

Parecer es de san Agustín (Augustin, 26, De Civit. Dei) que 
estuvo toda la destruición de los romanos en la victoria que con-
siguieron de los cartagineses38; comenzaron a descaecer con la 
prosperidad en que entonces se vieron.

Platón se escusó de dar leyes a los cirenenses39, que, pidién-
doselas con instancia, les respondió que estaban muy cerca de 
acabar por la gran prosperidad a que habían llegado, y que pere-
cería con su destruición [f. 27v] el crédito de las nuevas leyes 
que le pedían. No es la abundancia del dinero la que hace feliz 

38  cartagineses] cartaginenses P. Adapto el gentilicio.
39  cirenenses] cerinenses P. Corrijo el gentilicio, teniendo en cuenta 

la anécdota referida a san Agustín, citada en diversos tratados políticos de la 
época.



184	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

un Estado: más veces le arriesga. Juzgan algunos que los pirámi-
des de Egipto (obra tan escusable) se fabricaron para consumir 
en ella los tesoros que servían sólo de augmentar la codicia a 
los enemigos. Otras materias hay que requieren mayor cuidado 
del príncipe. De todas ellas tiene la honra el primer lugar, como 
cosa sagrada y digna de toda veneración. Plutarco (Plutarch, in 
Amil.) fue de opinión que un lance de pusilanimidad con que 
Perseo40, rey de Macedonia, se rindió a Lucio Paulo Emilio, cau-
tivándole, desmintiera en él el nombre de rey. Consiste la mayor 
parte de la sciencia real en la conservación del brío; faltando 
éste, la vida y hacienda [f. 28r] es lo menos que se pierde. Bur-
la hicieron los gentiles de las ceremonias mosaicas que hacía el 
rey Acaz, y, habiéndole perdido el respeto, disimuló, pusiláni-
me, el castigo, y vino a idolatrar como ellos. A este estado llega 
un rey descuidado de la conservación de su brío, cuando disimu
la con el castigo que merecen los que pasan el límite a la cor-
tesía que le es debida41. No permitan los príncipes que se les 
atrevan, y mucho menos cuando sus acciones son más dignas 
de veneración que de estrañez. Son los atrevidos —dice Séneca 
(Seneca, De tranq.)— como las yerbas ponzoñosas: crecen sin ser 
cultivadas, bastando el descuido del hortelano para que dilaten 
sus ramos, que sólo sirven de ahogar las plantas provechosas, 
comunicándoles su malicia; el remedio es arrancarlas de la tie-
rra, echándolas aparte [f. 28v] los príncipes42, porque, llegando 
a crecer más, es fuerza que crezca el cuidado del remedio. Cris-
to, padre de familias, no quiso que los siervos las arrancasen de 
entre el trigo, sino que creciesen, porque, como venía al mun-
do a padecer por los hombres, no era impedimento que se for-
jasen los instrumentos de su pasión, con mayor detrimento de 
los culpados: Colligite primum zizania, et alligate ea in fasciculos ad 
comburendum, que quien no escarmienta en el sufrimiento del 
príncipe crece para su propia ruina.

Dirá alguno que conviene disimular el descontento y mal 
natural de algunos. Virtud es real no dar fe de todo: sirve 
muchas veces la disimulación de mayor castigo, si encuentra 

40  Perseo] Persio P. Subsano el error, pues el rey de Macedonia fue 
Perseo, no Persio.

41  le es debida] les es debida P. Sustituyo el plural por el singular, por-
que el pronombre se refiere al rey (la cortesía se debe al monarca), y no 
a quienes incurren en una falta de respeto a la dignidad real.

42  echándolas aparte los príncipes] antes de los se tacha en P una letra 
que podría ser una a.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 185

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

con ánimos briosos que sepan apreciar la obligación en que 
quedan a quien los sufre.

[f. 29r] A Tiberio César alabó Cornelio Tácito (Tacit., lib. 6, 
Annal.) la prudencia con que disimulaba lo que oía contra sí, 
siendo conocidamente falso lo que le imputaban; y entre las 
excelencias del rey Antígono refiere Celio (Celius, lib. 21, cap. 
28) por la más excelente de todas no dar oídos a las murmura-
ciones de los vasallos. Cosa es antigua la murmuración contra 
los príncipes, mas guarda también su límite la disimulación. 
Prudencia es dudar de lo que en ausencia se dice, que ni siem-
pre es cierto y, cuando lo sea, puede nacer de ignorancia oca-
sionarse de un suceso en que no tenga lugar el discurso; mas 
atrevimientos ofenden mucho al brío y valor real. No preten-
do exasperar los príncipes, sino advertir a los atrevidos que se 
vayan a la mano, que la paciencia refre[f. 29v]nada castiga más 
rigurosamente que la cólera.

De diferente calidad son las materias de hacienda: nunca lle-
gan a lo interior del alma. Cuidar dellas con demasía más enco-
ge el ánimo que le levanta. Toca este ejercicio a los ministros, a 
cuya elección debe atender el cuidado. Entregarle la hacienda 
para desconfiar de su fidelidad, para celar su modo de proce-
der, es no hacer caso de materias que requieren diferente apli-
cación y vigilancia. No es suficiente la capacidad humana, en 
reinos dilatados, en monarquías compuestas de diversos reinos, 
a acudir a todo; fuerza es descuidar de lo que se puede repartir 
por ministros. Quien desea ver al prín[f. 30r]cipe embarazado 
en materias de hacienda, de ejercicios reales, de empresas de 
valor quiere divertirle, no servirle.

Cristo nuestro señor dio fe de que le tocaban en el vestido, 
porque es símbolo de la honra, no de la hacienda. En cuantos 
tormentos padeció nunca habló palabra: Tanquam agnus man-
suetus ductus est ad victimam. Cuando le quisieron imputar que 
tenía pacto con el demonio, no pudo contenerse sin respon-
der: Ego Daemonium non habeo. Y en otra ocasión: Si ego in Beel
zebub 43 eiicio daemonia: filii vestri in quo eiiciunt? Nunca Cristo 
acudía con tanto fervor a las persecuciones como cuando le 
tocaban en materia de honra: sufre que le den bofetadas, que 
le coronen de espinas44, que, atado a una coluna, le den cinco 
mil azotes sin darse por entendido; tó[f. 30v]canle en el vestido: 

43  Beelzebub] Beelzebut P.
44  espinas] espinos P.



186	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Quis me tetigit? Los romanos en el vestido ponían la honra, sig-
nificando por los trajes las calidades; por el que cada uno traía 
era conocido. El rey David mostró sentimiento de haber corta-
do al rey Saúl la punta de la capa, juzgando que le había tocado 
en la honra. Que el sentimiento del príncipe no se emplea en 
materias de hacienda, si no le faltan ocasiones de honra en que 
se ocupe. En el vestido debe estar el cuidado atender a quien 
le toca atrevidamente, no para cobrar salud, sino para violar la 
púrpura real. Y si el ministro es el instrumento de hacer mer-
cedes, de sanar enfermos, semejanza tiene a la vestidura: igual 
veneración se le debe, pues igualmente honra. “¿Quién me 
tocó?”, dijo Cristo, no “¿Quién tocó a mi vestido?” [f. 31r]. La 
misma estimación debe hacerse del ministro que del príncipe. 
Muy digno es de notar que no se da Cristo por entendido en 
los muertos que resucitaba, en los ciegos a que daba vista; y que 
agora dé fe de sanar una enfermedad, misterio debe de ence-
rrar. Lo que entiendo es que hacía los demás milagros con las 
manos y con la persona; en éste sólo tuvo la vestidura parte: qui-
so autorizar la virtud de su vestido, por mostrar a las turbas que 
era tanto su poder que, sin poner cuidado en ello, daba su ves-
tido salud, haciendo milagros.

Grandeza es del príncipe alcanzar ministro que obre por sí 
tales maravillas, escusándole el trabajo de obrarlas; que, cuan-
do el príncipe y el ministro se emplean [f. 31v] en utilidad del 
bien común, no se consideran como dos cosas, sino como una 
subordinada a la otra, de la suerte que las causas particulares, 
que influyen inmediatamente sus efectos, dependientes de la 
causa primera, que es Dios.

Quiso Cristo mostrar a los circunstantes que sentía proceder 
de sí virtud, para dar a entender que se aprovechasen della, que 
tocasen todos. Doce años había que aquella mujer era enferma. 
Dice el evangelista que había gastado toda su hacienda en médi-
cos, y que ninguno le dio salud; fue tan venturosa que encon-
tró con Cristo, y en una hora quedó más aprovechada que en 
doce años de medicamentos.

Hacen los príncipes dichosos a los que se les llegan; comu-
nícase la virtud [f. 32r] más particularmente a éstos, y deben 
participar más della si la comunicación es de mucho tiempo, 
que la que en el principio fue ventura pasó a mérito, y es justo 
precedan a los demás.

Estando el rey Ciro a la muerte, recomendó mucho al prín-
cipe, su hijo, que los ministros de que se sirviese fuesen aque-



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 187

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

llos que se hubiesen criado con él; es la fidelidad déstos más 
segura, mayor el amor con que ofrecen la vida por servir a su 
rey (Xenoph., lib. 8).

No acredita la justicia del príncipe distribuir igualmente las 
mercedes con los estraños. ¿Quién más justo que Dios? Sus accio-
nes son método de toda la justicia para repartir los tesoros de 
su misericordia. No presuponía servicios: bastábale la miseria 
de los necesitados. Con todo, los que se [f. 32v] aprovechaban de 
su riqueza y liberalidad, los que cobraban salud, en los que obra-
ba sus maravillas, no eran los ausentes, sino los que le seguían y 
tocaban con fe y reverencia. No es Dios avaro de sus tesoros: esti-
ma que todos se aprovechen dellos. Para eso los ofrece y muestra 
dónde están: Quis me tetigit? En mí están, de mi vestidura nacen, 
que, por ser de mi servicio abrigarme y descansarme, sale della 
virtud que da salud y obra maravillas.

Imiten los príncipes a Cristo en este evangelio, que ni 
serán desconfiados ni avarientos en cuidar demasiadamente 
de hacienda; antes, tan liberales que no sólo ellos, sino sus ves-
tidos, hagan mercedes.

No tiene la vestidura de Cristo [f. 33r] presunción que mor-
tificar. Junto a su señor obra, no en ausencia suya ni diferentes 
obras de las que él acostumbra a hacer45; todas van encamina-
das al bien común, al remedio de los vasallos. Quien pretende 
que todo cargue sobre el príncipe no es por compadecerse del 
ministro, por verle desembarazado deste riesgo; mejor emplea-
da es la piedad en el príncipe. Raros son los que se compade-
cen de los que gobiernan: no juzgan su ocupación por peso, 
sino por felicidad; desean desembarazar, con la razón que el 
emperador dio para usurpar la capa al ídolo, codiciada por su 
mucho oro, diciendo que era pesada para el verano y que no 
abrigaba bien para el invierno. Presumen que podrá resultar en 
utilidad propia quedar el príncipe [f. 33v] sin vestido, porque 
le desean de otro traje, que los abatidos de la Fortuna no quie-
ren que pare su rueda, sino que camine ligeramente. Consiste 
su comodidad no en la paz de la república, descanso del prín-
cipe, justicia de los vasallos, sino en la revolución de todo.

Cierto político de nuestros tiempos dijo ser la guerra la más 
ocasionada para hacer hombres dichosos: alborótanse las cosas, 
empléase el cuidado en el remedio común, no hay tanto lugar 

45  acostumbra a hacer] acostumbra hacer P. Por la misma razón que en 
los casos previos, añado la preposición a.



188	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

para considerarse méritos personales, para hacerse diferen-
cia de sujetos; comienza la confusión a aventajar a quien más 
puede, no a quien más merece. No estraño que haya quien 
desee novedades, si se considera en mal puesto quien las pre-
tenda; sí [f. 34r], pues es fuerza que se arme contra su propia 
patria, que procure buscar remedios violentos para destruirla a 
cuenta de quedar mejorado, que mudanzas de gobierno pocas 
veces causan buenos efectos y, si éstas son inducidas por ambi-
ciosos, paran cuando menos en libertades y atrevimientos.

[f. 34v] Capítulo cuarto
Ni para los pobres se ha de quitar del rey (Joan. 12)

Maria ergo accepit libram unguenti nardi et.
Discurso cuarto

En que se moraliza el evangelio que el autor tomó por asumpto,  
apurando la doctrina que trae sobre él

Represéntanos san Juan en este evangelio el servicio que una 
mujer hizo a Cristo y la calumnia con que un [f. 35r] atrevido le 
arguyó. Hallábase la Madalena obligada a Cristo: habíala perdo-
nado sus pecados y habíala resucitado su hermano; reconocíale 
por Dios, desvelábase en buscar modo con que servirle. Estando 
Cristo comiendo con sus discípulos y Lázaro, a quien había 
resucitado, vino la piadosa mujer a ungirle los pies con un poco 
de ungüento precioso; hubo un Judas, demonio en el alma, 
en la condición y costumbres, que atrevidamente calumnió 
aquella acción. Pacientes se mostraron los apóstoles sagrados en 
dejar sin castigo la libertad de Judas: no dice el evangelista que 
hablasen palabra, tuvieron respeto a la paciencia de su maestro, 
aprendían dél a no tomar venganza. Había de cometer Judas 
presto otro peor crimen para mayor castigo suyo, que el sufri-
miento es el mayor verdugo [f. 35v] de los atrevidos: el perdón 
de los primeros delictos los facilita a que acaben de perder la 
vergüenza, y lo que al principio podía ser descuido vino a ser 
propósito. Juicio grande de Dios, que venga a ser la clemencia el 
cuchillo de los que ingratamente la desprecian. Pareciome este 
lance de Judas efecto de envidia, que no hay gente más libre 
que los envidiosos; y consideré a cuál envidiaría, si a Cristo por 
ser servido con amor, a quien él ya no tenía buena voluntad, o 
a la Madalena por las mercedes que recibía de Cristo. Reparé 
que dice el evangelista que uno de los que estaban a la mesa 
era Lázaro, a quien el Redentor había resucitado de la sepultu-



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 189

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

ra; no lo dijo sin causa, misterio tuvo: no hay duda que induce 
mucho [f. 36r] a la envidia la vista de las mercedes que se hacen 
a los que son de la misma casa del valido, y que Lázaro causaría 
mucha parte desta pasión de Judas. Vio que el hermano y las 
hermanas, todos, servían a Cristo; refinose más en aquella oca-
sión su disgusto, a vista de los pocos favores que él recibió, que 
no podía Cristo gustar de traidores.

Mas ¿qué razón había para que Judas envidiase merced ajena 
de su jurisdición? No estaba capaz para que glorificase Cristo en 
él su nombre, resucitándole; requería esto otras circunstancias 
que no había en él. Pudiera contentarse con ser uno de los que 
comían y considerar que no había trabajado lo que comía. No 
dan los envidiosos lugar a la consideración: todos los sentidos [f. 
36v] libran en el olfato; siempre andan inquiriendo las huellas a 
las mercedes que hace el príncipe a otros para calumniarlas. Ésta 
debe ser la razón por que algunos quisieron que el perro fuese 
símbolo de la envidia: atormentaba el pueblo con sus ladridos y, 
examinada la causa, ladraba a la luna. Es propiedad de los vicios 
que suelen comunicar ceguera atreverse a lo más difícil, adonde 
la razón tiene menos lugar. ¿Atrévese un perro envidioso a los pla-
netas celestes, pretende obscurecer la luna? ¡Terrible empresa!

Con todo, me persuado que lo más de que nació la envidia de 
Judas contra Cristo fue que, como comenzaba a cobrarle odio, 
no quería verlo servido con tanto primor. Usaban los judíos aga-
sajar [f. 37r] a los convidados con tres ceremonias que servían de 
honra y regalo: lavábanle los pies, rociábanle con confecciones 
olorosas, dando la paz en el rostro en señal de amor. Ésta fue la 
reprehensión que san Lucas refiere haber dado Cristo al fariseo 
cuando le convidó a comer, alabando a46 la Madalena por haber 
suplido la falta en que él cayó. Vio aquí Judas el primor con que 
la Madalena acudió a su obligación sin faltar en parte alguna, y 
Cristo, que sabía conocer la puntualidad con que era servido. A 
él iba derecha la envidia, si no es que deba llamarse odio.

Materia es sin duda que ha de ser el valido calumniado, y 
mucho más cuando con mayor primor acudiere al servicio del 
príncipe; refínase el odio cuando se arma contra dos, aunque 
comúnmente viene a parar en ladrar.

46  alabando a la] alabando la P. Añado la preposición, omitida en el 
manuscrito. Tal vez el copista no entendió la grafía y por ello dejó un espacio 
ligeramente mayor de lo usual entre las palabras alabando y la, con la idea 
de añadirla con posterioridad.



190	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

También dice el evangelista que [f. 37v] llegó en este tiem-
po la turba para ver a Lázaro, a quien Cristo había resucita-
do. Tengo por cosa probable que, por agradar a la turba, que 
ordinariamente se huelga de oír decir mal del valido, reprobó 
Judas el servicio de la Madalena47. Si hubiese particular casti-
go para unos locuaces que se precian de embelecar el pueblo 
por el aplauso con que celebra sus dichos, teniendo por oficio 
agradar a costa de la honra ajena, escusaríanse en la república 
muchas desórdenes. Por esta causa juzgo yo que los lacedemo-
nios desterraron los poetas; vicio es que tienen muchos dellos. 
Cuenta Plutarco que, siendo preguntado un lacedemonio qué 
le parecía Tirteo, poeta insigne, esperando dél grandes alaban-
zas, respondió que era muy a propósito para destruir [f. 38r] 
una república. Ser entretenimiento de mozos y tener por pro-
fesión entretenerlos con dichos es fuerza que cueste muchas 
veces la honra de los más autorizados, que contra éstos se aguza 
más la envidia. Mas, si hallan quien por esta causa los favorezca, 
quien los engrandezca y autorice, ¡qué mucho es que murmu-
ren de las obras más excelentes!

Bien se conoce que fue Judas déstos, aunque le vino a cos-
tar caro. Quiso complacer a las turbas con reprobar el servicio 
de la Madalena; de allí a pocos días, con vender a Cristo, que 
en esto viene a parar un traidor cuando comienza a poner la 
boca en su señor y en los que le sirven con buen celo. Y, si pasá-
remos adelante, le veremos en la horca, lugar más propio de 
su desafuero48.

[f. 38v] Aun tengo por peor el modo con que intentó dis-
frazar su malicia, ofreciéndola como servicio y atribuyéndola a 
buen celo. ¡Ven acá, Judas traidor! Si tú sabes que eres conoci-
do por desalmado, y el Señor lo conoce muy bien, ¿cómo pre-
tendes engañarle, queriendo persuadirle a que es servicio que 
le haces mostrarte celoso de los pobres, a quien es tan afecto? 
Quieres parecer más cuidadoso en dar remedio a quien tiene 
necesidad, no reinando en tu alma más que odio y ambición.

Nota Judas a Cristo de desperdiciado en consentir que se 
derrame el ungüento; y, hablando Cristo con su eterno Padre en 
este evangelio, llama a Judas “hijo de perdición”: Filius perditio-

47  En este punto se inserta en el margen izquierdo del folio un dibujo 
de una mano señalando hacia el texto.

48  En el margen derecho de este párrafo, en su parte superior, figura 
dibujada una mano que apunta hacia su texto.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 191

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

nis. Proporcionada pena fue con [f. 39r] su crimen. Que Judas 
murmurase y buscase ocasión de hacerlo, grande mal era, por-
que debía aprender de su señor la paciencia que le enseñaba; 
mas que, sin ocasión, murmure de acciones misteriosas que él 
no comprehende, que note no hacerse estimación de un poco 
de ungüento, cuando él no la hace de su propia alma… ¡Mue-
ra obstinado en su rabia, derramándosele sus dañadas entrañas!

Declara el evangelista que era Judas ladrón y que quería 
pasase por su mano el dinero que se diese por el ungüento. 
Pretendía ser ministro, y faltole la ocasión. ¡Peligrosa cosa es 
cerrársele la puerta de sus designios a un ambicioso que arre-
mete como perro rabioso49 a su propio señor!

El autor, de que no debo apartarme en la explicación del 
evangelio, pues conviene apurar su doctrina, saca dél [f. 39v] 
advertencias necesarias al príncipe sobre materias destado, 
diciendo: “El que quita del labrador, del benemérito, del güér-
fano, de la viuda, en quien se representa Cristo, para otra 
cosa, ése es ladrón”. Y dice luego, más abajo: “Quien del patri-
monio de vuestra majestad, de sus rentas y vasallos, de su rega-
lo, de su casa quita para diferentes designios, ése es Judas”.

Semejante es este50 consejo a la respuesta de los ídolos en 
que hablaban los demonios, que una palabra significaba dos 
cosas, y dos significaban nada; y todo era traza para engañar y 
destruir los que admitían sus consejos. No quiere el autor que 
se gasten las rentas reales ni que los vasallos ayuden a defen-
der la república; lo que se sigue deste consejo no hay para qué 
escribirlo: claro está que en esto había de venir a parar [f. 40r] 
su celo, y que éste había de ser el fin de sus consejos. Que quien 
por su autoridad y sin ser rogado se quiere hacer consejero de 
Estado, propio interés le mueve; y aun fuera menos mal que no 
tuviese por interés suyo la destrucción de todos, mas el consuelo 
de los descontentos consiste en que todos lo sean. Éste es el estí-
mulo del demonio, con que persigue al género humano; y, con 
ser tan conocido enemigo, no falta quien le siga y quien admita 
su consejo. Sábelo disfrazar con apariencias de buen celo, tie-
ne ingenio para aplicar sus razones al fin que pretende, que el 
demonio no perdió la sabiduría con la gracia; a muchos pudie-
ra engañar, si no hubiera quien quitase el rebozo a su malicia.

49  Esta palabra parece corrección de un inicial rabiado, sobre el que se 
escribe el nuevo término.

50  Antes de la palabra este figura una a tachada.



192	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

La más cierta señal para conocer [f. 40v] cuál sea consejo 
verdadero y cuál fingido es reparar si el consejero es rogado o 
ruega: quien ofrece consejo interesado está en él, y quien le 
persuade más que interesado malicia incluye. El primer conse-
jero51 que de autoridad propia se tomó este oficio fue el demo-
nio, que, aconsejando materias de Estado, destruyó el mundo, 
y fue igual a su deseo el suceso. Y éste es el más continuo ejer-
cicio con que tienta a los hombres y con que pone a los prín-
cipes a riesgo de perderse. Tribunales hay en que se examinan 
los consejos provechosos y necesarios; los consejeros dellos son 
escogidos por acuerdo del príncipe, aprobados en las costum-
bres, no con nota de vicios. Éstos dan su consejo en lo que les 
piden [f. 41r], no en lo que ellos quieren; y todas estas calida-
des se requieren en quien ha de aconsejar al príncipe.

Toca el autor en este capítulo en las concesiones de las cortes, 
y dice que en estos y en los demás servicios debe el príncipe 
tener cuidado, con este lenguaje que tiene referido de Judas, 
“cuando el que concede medra, y el rey no padece pobreza”. 
Usa aquí de palabras equívocas: desea parecer oráculo. Está en 
la impresión “rey” apartado. Parece que quiso decir “no pade-
ce el rey pobreza”, mas receló decir lo que no era: habló rebo-
zado. Menos mal es pecar con vergüenza, mas un acto solo no 
basta cuando muchos le contradicen. Tomando las palabras en 
el mejor sentido, dice que padece el reino po[f. 41v]breza: así 
es. Aun debía añadir que padece necesidad, mas ésta se consi-
dera en diferente sentido y más propio de lo que el autor dice; 
quiero decir respeto de la conservación del Estado, de la reli-
gión católica, de la honra del príncipe. Necesidad tiene el reino 
de fortificarse contra los enemigos, de prevenir armadas contra 
los que se le quieren atrever. Ninguna otra necesidad es com-
parable con ésta. Las haciendas y vidas se han de ofrecer para 
esto y, en caso que no baste y apretare la necesidad, será líci-
to remediarla con las lámparas de las iglesias. ¡No permitirá 
Dios poner a España en tanto aprieto! Por encarecimiento lo 
digo, aunque necesario, cuando las haciendas de los vasallos no 
pudieren más; que ninguna cosa es más precisa que la defensa 
de la [f. 42r] república. Quien en ocasiones apretadas se com-
padece de la hacienda, cruel se muestra contra la honra; poco 
digo, si las ocasiones son como las presentes: no estima la fee.

51  La palabra consejero parece resultado de añadir la terminación -ero 
encima de una probable o (consejo).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 193

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Dice el autor en el título deste capítulo que “ni para los 
pobres se ha de quitar del rey”: celoso se muestra de la hacien-
da real. Y luego dice que es necesario cuidar de los pobres: 
“Atienda vuestra majestad a las señas que aquí le da san Juan de 
los que venden a los pobres”. ¡Misterio debe de encerrar tan-
to celo! Compadécese de los vasallos, para que no den al rey; 
y compadécese del rey, para que no dé a los vasallos. Doctrina 
es de Judas: enredar quiere a muchos con ella. Sentía que se 
emplease en Cristo el ungüento y no le quería para los pobres. 
Ladrón [f. 42v] era, mas no pasaba de dinero y, éste limitado, 
cebaba su mala inclinación con el poco que había en el colegio 
de Cristo; que por esta causa dice san Juan Crisóstomo que le 
entregó Cristo la bolsa, para librarle de grandes robos. El áni-
mo del autor a otro mayor género de latrocinio se encamina: 
no quiere que los vasallos sirvan a su rey, ni que él los obligue 
con mercedes; entredicho pone entre unos y otros, a todos pre-
tende robar, y no sólo dinero sino honra, que los vasallos sin las 
mercedes de su rey ni pueden tener honra ni hacienda, y los 
príncipes, por mayor que sea su poder, imposible es que pue-
dan conservarle si le faltare el amor de sus vasallos. La verda-
dera razón destado, y precisamente necesaria al bien común, 
consiste en que los vasallos sirvan [f. 43r] a su rey con la misma 
dependencia y cuidado con que todos los miembros acuden a 
la defensa de su cabeza; y que el rey los gobierne y defienda, 
pues Dios le hizo cabeza de su imperio. Comunica el mar sus 
aguas a las más remotas fuentes de la tierra, vuelven ellas a enca-
minar las mismas aguas al mar, para que no le pueda faltar con 
la continuación de hacer la provisión que acostumbra; en esta 
recíproca comunicación se conservan unos y otros. Y, cuando 
Dios quiso conservar las cosas naturales por este medio, claro 
está que no podrán seguir otro las políticas, que dependen de 
discurso y razón. La unión y amor es lo que las conserva; quien 
pretende poner entre ellas división trata de acabarlas.

[f. 43v] Capítulo quinto
La presencia del rey es la mayor parte de lo que manda

Discurso quinto
En que se impugna la doctrina deste capítulo y se apuntan  

los inconvenientes della

Comienza el autor a probar el asumpto que propuso con la 
valentía de san Pedro en presencia de Cristo, cuando cortó 



194	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

la oreja a Malco, y la cobardía cuando le negó; y ésta es la sus-
tancia de todo el capítulo. Bastante es el ejemplo [f. 44r] para 
mostrar cuán arriscados están a faltar a su obligación los que 
están ausentes de los ojos del príncipe. No hay duda que obra su 
presencia maravillosos efectos; planetas son que influyen obras 
de valor: los que dan vida y ser al gobierno de la república.

Mas admite esta razón de Estado muchas limitaciones. No 
es conveniente al príncipe registrar todo con la vista con tan 
particular asistencia que le sea imposible dar a entender que 
no ve. Tal vez importa cerrar los ojos a desórdenes, cuando de 
haberlas visto puede resultar mayor daño. Cuando del casti-
go se siguen inconvenientes, vellas para dejar de remediarlas y 
castigarlas es enseñar a cometer otras. Quintiliano dijo que el 
príncipe aficionado a tener noticia de todo era fuerza o castigar 
mucho o perdonar mucho. No [f. 44v] son los extremos con-
venientes al buen gobierno, y mucho menos en este particular, 
en que el demasiado perdón engendra atrevimiento y libertad; 
y el demasiado castigo, perturbación y odio. Ni todo se ha de 
ver: causa muchas veces la ausencia del príncipe mejores efec-
tos que su presencia.

Conveniente era el pecado de san Pedro: como había de ser 
príncipe de la Iglesia y estar a su cargo perdonar pecados, fue 
permisión necesaria. La de su negación bien le constaba a Cris-
to, pues le tenía prevenido. Quiso no hallarse presente, por no 
agraviar más el pecado: siendo cometido en su ausencia, argüía 
flaqueza; si fuese en su presencia, libertad y malicia. No estraña 
Dios tanto la culpa como la publicidad della. Cosa ordinaria es 
el pecado, mas preciarse dél, ponerle a vista de todos, no tener 
empacho [f. 45r] de manifestarle a los ojos de su señor más es 
que pecado: desafuero es.

Dice el autor que el rey que pelea y trabaja delante de los 
suyos los obliga a ser valientes; quien los manda pelear y no los ve, 
ése los disculpa. Quien viere este consejo sin quitar el rebozo a la 
ponzoña que en sí incluye parecerale que todo lo que le encuen-
tra es yerro manifiesto, siendo el que mayores inconvenientes 
promete a un rey, y en particular en el estado en que ello ofre-
ce como conveniente a las necesidades presentes. Resabios tiene 
este consejo de la carta de Orias que, con demonstración de hon-
ra, le expuso al más arriscado puesto en la fuerza mayor de los 
enemigos, no para vivir honrado, mas para acabar la vida.

No conviene al rey pelear ni ir personalmente a la guerra: 
ninguna razón [f. 45v] de Estado lo permite. La que tiene el 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 195

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

primer lugar es la que pertenece a la conservación; ésta se dis-
pone del medio y corazón del Estado. La naturaleza lo dicta: si 
la mano o el pie es mal tratado, acude a él parte de la sangre, la 
que basta para defender y corroborar lo que padece falta, no 
los espíritus vitales, desamparando el corazón. Utilidad recibi-
ría la parte flaca, mas perjuicio todo el cuerpo.

Reduzgamos esto a plática. Acuden los enemigos a una par-
te del Estado, muchas veces por divertir las fuerzas; acude el rey 
con su valor, con su corte y gente, a defender aquella fuerza; 
empléase el cuidado en ordenar el ejército, en prevenir los suce-
sos, velar los designios de los enemigos. En este mismo tiempo 
es acometido otro extremo [f. 46r] más apartado. ¿Quién ha de 
acudir a la defensa? ¿De dónde ha de ir la gente, la provisión, 
las órdenes necesarias? No pueden los miembros desalentados 
tener vigor alguno para defenderse; y en monarquía tan desu-
nida que por tantas partes puede ser acometida, como en efec-
to lo es, ¿cómo puede ser útil o dejar de ser muy perjudicial la 
asistencia personal del príncipe a la guerra?

Consejo fue prudente el que dio a Alejandro Magno aquel 
bragmene Calano que tenía en su compañía. Hizo traer una piel 
de buey muy seca. Púsose sobre una de las puntas: levantábase la 
otra por faltarle el peso. Púsose en medio: quedaba la piel igual. 
Así —dijo el bragmene— han de ser los reyes: han de estar en 
el corazón de sus monarquías; que cualquiera de los extremos 
que animaren con mayor asisten[f. 46v]cia será para desanimar 
al otro. Es la capacidad humana muy limitada; no puede igual-
mente asistir a diversas partes, y en las de que estuvieren52 más 
remotas, causara los efectos que la ausencia del sol, corrupción 
y sabandijas, que en las materias políticas son de mayor perjui-
cio que en las naturales.

Disienten los escriptores en si se halló el patriarca Noé en la 
edificación de la torre de Babel, porque, siendo una obra tan 
notable, y él monarca de todo el orbe, parece que no se debía 
hacer sin su asistencia; y más siendo Nembroth bisnieto suyo 
autor de aquella obra. Mas los que disputan esta duda averi-
guan que andaba ausente, visitando el mundo, distribuyendo 
las provincias a sus hijos y descendientes; y el principal funda-
mento desta opinión es que, si Noé [f. 47r] estuviese en par-

52  estuvieren] la n parece añadida con posterioridad en el hueco entre 
esta y la palabra siguiente.



196	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

te que tuviese noticia de un tan grande insulto, no era posible 
que le permitiese.

Éste es el motivo de que juzgan los políticos por menos dis-
puestos53 a su conservación los estados demasiadamente gran-
des: no son animadas las partes más remotas con igual virtud. El 
remedio consiste en que el príncipe asista en medio de sus esta-
dos y trate de la conservación dellos con igualdad, empleando 
la virtud proporcionadamente y de manera que no desampare 
un extremo por ocurrir al otro. Ministros hay de tanta autori-
dad para las ocasiones de guerra que escusen al príncipe acudir 
a los extremos con tanto riesgo de toda la monarquía.

[f. 47v] Capítulo sexto
Cristo no remitió memoriales, y uno que remitió a sus discípulos 

le descaminaron
Et exiens vidit turbam multam Jesus etc. (Math. 14)

Discurso sexto
En que se declara el evangelio que el autor tomó por asumpto  

y la verdadera razón destado que dél se infiere

Habemos visto en los capítulos pasados el grande celo del autor 
en dar documentos al príncipe para que vele a [f. 48r] quien le 
toca en la hacienda, sobre el evangelio Si tetigero tantum vestimen-
tum eius. Tesorero le hace, que no atienda a más que a guardar 
dinero. Ya en el capítulo siguiente le mejora de oficio, sobre 
el evangelio Maria ergo accepit libram: dale jurisdición para cas-
tigar los que disiparen la hacienda real; intitula el capítulo “Ni 
para los pobres se ha de quitar del rey”. En el capítulo pasado 
le adelantó a general de un ejército, mas que ha de ser ejerci-
tando personalmente su oficio, con retención de los más. Aquí 
le hace presidente de Hacienda y de Guerra, para que dé de 
comer a los soldados y a los que se ocuparen en el servicio real, 
mas pónele tales cláusulas que el más miserable no le acetará.

[f. 48v] Primeramente, no le desobliga de ejercer personal-
mente los oficios referidos; antes le pone por condición en éste 
que no ha de admitir consejo y que por sí solo ha de cumplir 
todas las obligaciones dél sin ayuda ajena, y que no ha de dor-
mir ni descansar. Aun le veremos con oficio de juez y con otros 
muchos, si bien son incompatibles; y si el autor no dispensa que 

53  dispuestos] dispuesto P. Corrijo el singular, pues el verbo se refiere a 
los “estados demasiadamente grandes”.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 197

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

alguno dellos se fíe a otros ministros, cánsase en balde, porque 
no es bastante la capacidad humana a sustentar tan grave peso.

Dejando los capítulos pasados y la imposibilidad de asistir 
el príncipe a los ejercicios que en ellos se le encargan, como 
está dicho, probaremos la sinrazón déste, discurriendo en él 
[f. 49r], sin dependencia de los demás, pues este género de 
gobierno excede los límites de la naturaleza y toda razón. Con-
siste la sustancia dél en que no se han de remitir memoriales, 
probándolo con el evangelio que tomó por asumpto y con otros 
pensamientos suyos.

Violéntase el entendimiento en que le obliguen a reducir 
este evangelio a los términos de consulta, siendo materia tan 
diferente; y desta dificultad nace culpar los discípulos de Cris-
to, llamándoles una vez “porfiados” y otra “apocados”, no cons-
tando del evangelio que hubiese de su parte porfía ni miseria. 
Advirtieron a Cristo, como buenos criados, de la muchedum-
bre de gente que le seguía, de la dificultad que había en aquel 
desierto para sustentarlos, del más fácil remedio que ofrecía la 
oca[f. 49v]sión, para que no pereciesen. No les constaba que 
quería Cristo hacer milagro; hablaron prudentemente en tér-
minos humanos.

Mas declarado tiene el autor bastantemente su pasión con-
tra los discípulos; de todo lo que puede infiere calumnias contra 
ellos, quizá no tanto por ser discípulos de Cristo como por 
representar los validos, contra quien se armó en esta ocasión. 
Intento errado querer desautorizar ministros con igualarlos a 
los compañeros y amigos de Dios, y agora con más verdad, cuan-
do los imitan en padecer. Ciega es la pasión: a los que piensa 
que honra abate, y a los que pretende abatir exalta más, que 
no hay afrenta mayor que la estimación de los malos. La esposa 
encarecía la excelencia de su esposo en ser amado de los bue-
nos: Recti diligunt te54 [f. 50r]. Supuso que era perseguido de 
los malos mas con alabanza suya; y hoy lo es, y a su imitación, 
todos los que le siguen. Excelencia superior a todas las que pue-
de dar la felicidad humana, imitar a Dios en lo que él tuvo por 
mayor honra.

Advirtieron los discípulos a Cristo del gran concurso que 
había y del remedio que el estado presente ofrecía para que no 
pereciesen. No echaron pensamiento al milagro que Cristo 
podía hacer, en que ellos eran igualmente interesados, porque 

54  Antes de te figura, tachada, la palabra me.



198	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

los santos nunca esperan milagros para sí, y mucho menos en 
materia de comer y beber; y dellos deben aprender los vasallos 
a no aguardar que el príncipe haga obras milagrosas, a que dé 
lo que no tiene, a que contente los que la naturaleza crio des-
contentos, a que satisfaga los que por [f. 50v] enfermedad, no 
por razón o necesidad, padecen hambre. Anduvo muy pruden-
te el que no quiso acetar el reino, de quien hace mención el 
profeta Isaías, disculpándose que ni tenía pan ni era médico. 
No se contentan muchos con que los harten de pan, con tener 
más de lo que nunca imaginaron; padecen hambre por enfer-
medad. Necesario es que el príncipe sea médico o que tenga la 
omnipotencia de Dios para hacer milagros; y engáñase quien 
de otra manera pretende contentar a todos.

Milagro es sustentar el príncipe su Estado en justicia, ser más 
poderoso el valor y respeto que Dios comunicó a una persona 
sola que la diversidad de condiciones, inclinaciones y volunta-
des, no solamente libres mas excesivamente libres, donde Plu-
tarco (Plutarch., Instit. Traiani) llamó al mundo [f. 51r] “cuerpo 
animado”, juzgando que contenía más en sí de lo aparente a 
la vista: la particular providencia con que Dios asiste a su con-
servación, por medio de los príncipes que en la tierra le substi-
tuyen. Mas no son bastantes muchas veces para contentar a un 
ánimo obstinado las obras excelentes que el príncipe hace en 
utilidad de sus vasallos y bien común del Estado. Fuerza es que 
haya descontentos, porque hasta de los milagros de Cristo resul-
tó descontento, más de los judíos, que murmuraban de todo. 
Conténtense los buenos, los prudentes y celosos, que el disgus-
to de los más efecto es de obras excelentes.

Vemos en este evangelio que los discípulos pusieron en 
orden la gente y le distribuyeron la comida. Ministros eran de 
su servicio, y por su mano quiso que corriese el convite que le 
había de dar [f. 51v]. Sabía con cuánta verdad procedían; remi-
tiole esta obra, y dieron muy buena cuenta della. Y si Cristo se 
ayudaba de ministros cuando hacía milagros, yerro sería gran-
de persuadirse que los puede escusar quien tiene el poder limi-
tado y cuando dispone las cosas por medios ordinarios.

Supuesto que del evangelio no se colige cosa que condene 
la costumbre de remitirse los negocios, veamos si se infiere de 
razones o ejemplos si es capaz la naturaleza humana para escu-
sar ayuda, no sólo en razón de trabajo, mas de acierto. De los 
ángeles se sabe que entienden sin discurso, escusan tiempo, no 
se ocupan en conocer por causas, no se impiden con las con-



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 199

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

tradiciones que suele haber en todas las materias. Que prínci-
pe ha habido que tuviese alguna destas calidades y que escusase 
[f. 52r] valerse de ministros, y remitirle los negocios, sucedien-
do muchas veces después de haberse gastado en ellos mucho 
tiempo y de varios discursos sobre elegirse el más conveniente 
medio, y pretenderse el fin más útil, suceder todo al contrario 
de lo que se pretendía.

Quien por sí quiere gobernar fía mucho de la Fortuna: entré-
gale el suceso de los negocios; poco interesado se muestra en 
ellos. Quien por esta vía los dispone sea el que más favores haya 
della recibido: ciegamente gobierna, acaso favorece.

Mas algunos hay que tienen por felicidad la ruina de todos, 
que desean más que el bien propio el mal ajeno. Fáltales el 
poder para prender fuego a la república, para destruir el Esta-
do, que siempre Dios quebranta las alas a quien las preten-
de para ofender; y, cuando no pueden [f. 52v] más, pónense de 
parte de la Fortuna, granjéanle votos, solicítanle poder y no 
hacen poco en conseguirlo, que fiar del gobierno de la Fortu-
na en materias públicas y del bien común lo mismo es que des-
truirlo todo. Fundamento que Filo55 Judío (Phil., lib. De creat. 
Princip.) tuvo para juzgar por perjudicial el gobierno de los que 
por suerte eligen príncipe, que, como se entregan a la Fortu-
na, rara vez acertaron.

Dios nuestro señor, cuyo poder es infinito, cuya eleción 
suple toda la capacidad necesaria —Dignos eligendo fecit, dice 
san Agustín, hablando de los apóstoles en la misma elección—, 
comunica toda la prudencia necesaria, como comunicó a Moi-
sén, príncipe de su pueblo. Con todo, no quería que él por sí 
gobernase; por eso tenía por compañero a Arón, ministro suyo. 
No bastaba Arón, eran los negocios muchos [f. 53r]: escójanse 
setenta ancianos, remítansele los negocios, que esto es lo que 
conviene al buen gobierno. Plures possunt facilius munera reipu-
blicae societatis laboribus exequi, decía el emperador Tiberio (Tac. 
lib. 1, Annal., cap. 4). Conviene que los negocios se repartan y 
remitan a diferentes personas, porque la capacidad humana no 
puede con tanta carga; lleno el vaso, rebosa56 y derrama lo que 

55  Mantengo el nombre propio Filo, en lugar de “Filón Judío” en espa-
ñol, porque parece querer reproducir el término latino “Philo Judaeus”, 
castellanizando sólo el apodo con que era conocido, además de “Filón de 
Alejandría”. En otro lugar del texto se usa el nombre usual, Filón.

56  rebosa] reboca P. El ceceo explica el cambio por otro verbo con 
diferente sentido.



200	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

tiene en sí. Éste es el parecer de Bodino, en su República, ale-
gando razones de conveniencia que no son deste lugar: las de 
imposibilidad son las que más fuerza tienen57. Stulto labore con-
sumeris —decía Jetro a Moisén, después de verle embarazado 
con todos los negocios de su oficio y no poder darle expedien-
te— ultra vires tuas est negotium, solus illud non poteris sustinere. En 
resolución, vino a elegir ministros en quien ali[f. 53v]viase el 
trabajo y a quien remitiese los negocios. 

Y siendo tan diferente el gobierno de una monarquía com-
puesta de diferentes reinos y provincias, en que hay diversas 
leyes y costumbres, varias ocasiones a que acudir, ¿cómo será 
posible ser el príncipe solo en el despacho? Fuera el más mise-
rable hombre del mundo, si en el trabajo no hubiese de tener 
ayuda. Tengan los príncipes por razón de Estado necesaria a su 
gobierno remitir los negocios, que lo contrario es trabajo escu-
sado y poco conveniente al expediente dellos.

[f. 54r] Capítulo séptimo
No ha de permitir el rey en público a ninguno singularidad  
ni entretenimiento ni familiaridad diferenciada de los más

Discurso séptimo
En que se responde al autor, apurando su doctrina y lugares  

con que la quiere probar

En el capítulo pasado me quejé del autor por traer siempre los 
apóstoles sagrados entre dientes; con más razón lo debo hacer 
en éste, pues quiere exagerar el disfavor que él considera en 
las palabras que Cristo [f. 54v] dijo a la Virgen su Madre en las 
bodas de Caná Galileae.

Con mucho fundamento prohibieron los sagrados concilios 
a los seglares que no interpretasen las escrituras divinas; toman 
dellas lo material, que es el sentido menor, y desautorizan los 
soberanos misterios de nuestra redención sólo con tomarlos en 
la boca. Más perjudiciales son que ladrones, porque no sólo 
hurtan, mas destruyen: hurtan el sentido que la Iglesia católi-
ca y santos dan a la Escritura, y manosean todo lo que toman 
en la boca; entran sin consideración en el jardín sagrado, no 
para aprovecharse, mas para pisar y destruir. Entra un ladrón 

57  En este punto se dibuja una mano que apunta hacia el texto, en el 
margen derecho del folio.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 201

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

en una güerta: cuando mucho, coge lo que le parece; entra un 
bruto: no solamente come, mas pisa, arranca y desbarata todo.

[f. 55r] Ya he respondido en el primer capítulo al sentido 
con que el autor explica este evangelio a su propósito, infirien
do dél desabrimiento en Cristo contra su santísima Madre; 
siendo así que a dos palabras suyas hizo Cristo el milagro, no 
solamente grande, mas el primero, para mostrar cuánto la ama-
ba y cuán obediente le era. Encarecimiento fue de lo mucho 
que la quería decir que no era llegada su hora, y que por darle 
gusto la abreviara. Quid mihi et tibi mulier?, como está dicho con 
los doctores sagrados que exponen estas palabras, quiere decir 
que a cuenta de los que daban el convite estaba aquella falta, y 
no de ellos, que eran convidados. Quería Cristo emplear la vir-
tud de sus milagros atendiendo a necesidades y a petición de 
los [f. 55v] necesitados, mas a todas estas razones precede el dar 
gusto a su Madre. Doctrina era que nos daba, que nos valiése-
mos de su intercesión.

No es Dios avariento de sus favores: quiere que los pidamos 
y que nos aprovechemos de terceros, que solicitemos sus vali-
dos; muchas veces dio a entender que quería castigar al pue-
blo de Israel, no para hacerlo, mas para que importunasen a 
Moisén que aplacase58 su ira. Vencían a sus enemigos cuando 
tenía las manos levantadas; eran desbaratados cuando las baja-
ba. Sabían todos que en las manos de Moisén estaba la volun-
tad de Dios; y, como en esto consistía la vitoria, fue necesario 
aprovecharse de quien las tuviese levantadas. No se corre Dios 
[f. 56r] de hacer favores públicos a sus validos, de que conoz-
can todos que se los hace, y que diga el mundo que se debe la 
vitoria a Moisén y a los que le asisten, si le ayudan y le susten-
tan las manos: también tiene parte en los milagros.

En este evangelio vemos que los que servían a la mesa fue-
ron los primeros que dieron fee del vino, los ministros por cuyas 
manos corrió esta maravilla, los que dieron al mismo Cristo del 
vino que él había obrado; que recibir el príncipe del vasallo lo 
que le dio y lo que con su favor le granjeó no es imperfección, 
no se llama necesitar dél: grandeza es suya.

Dice el autor que, “si el rey quiere ver, cuando en público se 
singulariza con uno entre todos, aunque sea por señas dudosas, 
lo que le da, mire lo que se quita a sí [f. 56v], pues en un pun-

58  Es posible que el término aplacase esté corregido sobre un error ini-
cial, aplicase.



202	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

to no sólo disimula el aplauso”. No infiere bien: mejor dijera, 
si quiere ver lo que puede, vea el aplauso con que son tratados 
sus validos. No quita de sí quien favorece: aumenta el amor del 
favorecido, pónele fiadores, ve una representación de su pro-
pia grandeza. Mas la emulación siempre tira a lo más alto: no 
sufre poderosos, aborrece favorecidos; en los ínfimos favores 
halla qué envidiar, y en los mayores halla desabrimientos con 
que probar su intención.

Halla el autor palabras desabridas las que Cristo dijo, estan-
do en la cruz, a su Madre santísima: Mulier ecce filius tuus. Mayor 
yerro fuera querer yo encarecer la terneza dellas, el amor que 
en ellas se incluye. ¿Quién hay que lo ignore? Olvídase Cristo 
de los tormentos que padecía [f. 57r] por acordarse de su pri-
vado Juan; encomiéndale a su Madre santísima, dásele por hijo, 
y en aquel trono más soberano que cuantos se han visto en el 
mundo le hizo el mayor favor que cabe en imaginación: llamole 
“hermano”, diole posesión del mayor tesoro que había en la tie-
rra ni ha de haber hasta el fin del mundo, excepto el divinísimo 
sacramento del altar; mostró cuánto sentía dejar su Madre sola; 
diole quien la sirviese y acompañase. ¡Grande rey, que así sabe 
honrar a sus validos, a los que le aman y sirven, no regateando 
favores, mas repartiendo grandezas!

Trae más el autor otro lugar de san Mateo (Math. 12) en que 
Cristo dijo a su Madre y a san Josef, cuando le buscaban (y los 
judíos lo advirtieron, que estaban presentes), que su padre y 
madre eran los [f. 57v] que hacían la voluntad de su Padre eter-
no. No fueron palabras de desabrimiento —dice san Anselmo 
(Anselm., sup. Math.)—, porque el mismo Cristo doctrinaba que 
se honrase al padre y a la madre, y él les era muy obediente: Erat 
subditus illis. Doctrina fue que les dio: enseñaba Cristo que aque-
llos que amaban más a su padre y madre que a él no eran dig-
nos de su compañía; quiso mostrar que amaba más a su Padre 
eterno, y que por esta vía tenía su Padre y Madre mejor parte 
en él, no por la razón de la sangre. Y éste es el sentido verdade-
ro deste lugar, y los que son a él semejantes, que son cinco los 
que se hallan en la vida de Cristo. No fue disfavor, sino doctrina.

Llamarle “mujer” no fue afrenta, sino excelencia. Fue la 
mujer que estaba prometida al mundo para quebrantar la cabe-
za [f. 58r] al demonio: Ponam insidias inter te59 et mulierem […] 
et ipsa conteret caput tuum. Era necesario que fuese mujer la que 

59  inter te] interte P. Corrijo el error de segmentación en la cita latina.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 203

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

remediase la falta que la primer mujer había cometido; quiso 
Cristo acordar con el nombre de mujer que estaba cumplida 
esta promesa, y así veremos que, de tres lugares en que usa des-
tos términos la Escriptura Sagrada, dos son del evangelista san 
Juan, hijo por privilegio de Cristo, y su compañero en cuanto 
vivió. No quiso desautorizar el amor de Cristo con su Madre, 
mas particularizar aquellas palabras por misteriosas. Era honra 
titular: no la quería quitar a la Virgen.

Llamábase Cristo “Hijo del Hombre”, siendo Hijo de Dios 
y manifestándose por tal al mundo. Todas las veces que se lla-
maba “Hijo del Hombre” quería decir que era hijo de aquella 
virgen, y así la honraba, pre[f. 58v]ciándose de hijo suyo, mos-
trando juntamente la verdad de su naturaleza; argumento que 
habrá de servir contra las herejías de los que adelante negasen 
la humanidad de Cristo. Misterios son soberanos todas sus pala-
bras, no para ser declaradas tan de paso, y mucho menos para 
probar pensamientos políticos con lo literal dellas. Tienen éstos 
su jurisdición, y límite quien los excede y busca comprobacio-
nes en la Escritura y en la vida de Cristo. Acógese a sagrado, por 
ser crimen que merece castigo.

Dice el autor que no ha de hacer el rey diferencia de perso-
nas en público. Ya le dio doctrina para desfavorecer en secre-
to; agora le quiere riguroso en público. Ya falta el fundamento 
que pretendió de la Escritura, con que intentó probar este pen-
samiento suyo. Necesario es [f. 59r] que la razón tenga tanta 
fuerza que le disculpe, por que no se vea la poca con que atro-
pella las cosas sagradas. Dice que se desacredita a sí, y que en 
una destas acciones públicas de favorecer al ministro descae-
ce la reputación de su entereza. No hay cosa más necesaria al 
príncipe, más conveniente para conservar su reputación, que 
honrar a los ministros que le ayudan a gobernar: no aumentan 
tanto en la persona como en el modo de gobierno, facilita la 
obediencia de los vasallos a que sigan las órdenes de los minis-
tros, comunícale de su grandeza para que sean respetados, por 
que no se le atrevan.

Cuando Moisén volvía de hablar con Dios, traía el rostro 
resplandeciente, traía en la frente escritos los favores que Dios 
le hacía. ¿Qué obediencia se ha de [f. 59v] tener a un ministro 
despreciado? ¿Qué efectos puede causar ser desfavorecido, si 
no desestimación de la persona real y desprecio de sus órdenes? 
Y oculte el valido los favores, que así le conviene por evitar la 
emulación, mas no los regatee el rey. Su comodidad busca, su 



204	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

poder muestra; no disminuye su grandeza, no se abate por esta 
vía la majestad, no hay para qué mostrar desconfianza.

¿Qué príncipe hubo en el mundo que no desease imitar en 
sus acciones al emperador Trajano, gloria del Imperio roma-
no, deseado en todas las edades de aquella monarquía? Plinio 
Menor (Plin. Min., in panegyr.) encarece por excelencia parti-
cular suya tener brío para hacer públicos favores sin disminuir 
su grandeza (condena la naturaleza del sol, avariento en no 
permitir que luzgan junto a sí estrellas), el príncipe que tiene 
[f. 60r] valor para hacer estimación de sus vasallos, para honrar 
con demonstración pública al ministro que le sirve con amor 
y fidelidad. Tal vez imposibilitara la ejecución de materias gra-
ves quien no comunicare su grandeza con el ministro, quien se 
mostrare avaro de favores públicos.

Necesario le fue a Faraón dar absoluta mano en este parti-
cular a Josef; convenía aprovecharse de su ayuda, no reparó en 
favores: Tu eris super domum meam, et ad tui oris imperium cunctus 
populus obediet. Honrole en casa y autorizole con el pueblo, que 
esto hacen los príncipes prudentes con los ministros de que se 
han de ayudar; quien los desautoriza enseña al pueblo a que los 
desprecie e imposibilita la ejecución de lo que manda.

[f. 60v] Capítulo octavo
Castigar a los ministros malos públicamente es dar ejemplo  

a imitación de Cristo, y consentirlos es dar escándalo a imitación 
de Satanás; y es introducción para vivir sin temor

Discurso octavo
En que se modifica la doctrina del autor y se condena por impía 

la opinión que sigue acerca de la muerte de san Pedro

Gran delicto es para el autor ser ministro. Todo este capítulo 
encamina a que se castigue rigurosamente este crimen [f. 61r]. 
¿Será por ventura efecto de temor? Causa éste perturbación del 
ánimo: disculpa merece quien le tiene. Acostumbran los minis-
tros espantar, por la obligación que tienen de castigar crímenes, 
de no permitir desórdenes; mas que sea tan eficaz el temor que 
arremeta a las sombras, que emplee su furia en los santos del 
cielo porque parecen ministros, cosa es nueva.

Manifiesta aquí el autor más su intención contra el apóstol 
san Pedro, y lo que en el primer capítulo dijo con pocas pala-
bras aquí lo dice más claramente: que pronunció Cristo a san 
Pedro “sentencia de muerte” por cortar la oreja a Malco. ¡Teme-



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 205

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

rario pensamiento! ¡Proposición más que impía! Si no es heré-
tica, muy poco le falta. Sabe mal cuánto excede a todo mérito 
humano llegar a padecer por Dios [f. 61v] quien tiene librada 
la felicidad en ejercicios de carne y sangre. En el primer capí-
tulo respondí a esto, no como la materia requería, mas con la 
brevedad que aquí es necesaria; y aún falta otro lugar semejan-
te a que responder, que también el apóstol san Juan fue conde-
nado a muerte por el autor. Era privado y no le valió serlo de 
Cristo para huir la calumnia. En su lugar se tratará dél. Bien 
hay que hacer aquí en librar a san Pedro de sus manos. Póne-
le60 por culpa replicar a Cristo cuando le quiso lavar los pies; 
díjole que fue poca crianza, que era advertir con réplica, y que 
va poco de que Cristo haga lo que no debe hacer a que no haga 
lo que conviene.

Lo cierto es que toda la culpa de san Pedro consistió en ser 
ministro y privado [f. 62r] de Cristo. Éste es el blanco a que 
tira toda la furia, no de los santos; éstos le disculpan, si admite 
nombre de culpa una profunda humildad con reconocimien-
to de la grandeza de Cristo. Era san Pedro muy prudente, sabía 
hacer estimación del respeto que se debía a Dios; y si en61 otra 
ocasión fue bastante un milagro de llenar sus redes de pescado 
para decirle que se fuese, que era pecador, que no merecía estar 
en su compañía, ¿qué haría después de haber visto tantos mila-
gros, verle glorioso? ¿Cómo había de consentir que aquellas 
manos santísimas, que habían resucitado muertos, dado vista a 
ciegos, tocasen a sus pies? Si el Bautista se reconoció indigno 
de poner las manos en la correa de su zapato, ¿cómo había san 
Pedro de consentir que las soberanas manos deste Señor lava-
sen sus pies? Y si en la réplica [f. 62v] hubo alguna sombra de 
culpa, efecto fue de respeto, de reverencia y amor.

Todos los yerros de san Pedro tuvieron circunstancias hon-
radas. Rehusó aquello mismo que el demonio había pedido a 
Cristo: que se arrodillase delante dél, atrevimiento de un espí-
ritu obstinado; sólo el demonio le tuvo para perder el respeto 
a su señor, para envidiarle la gloria de ser adorado y servido.

60  Pónele] Ponerle P. Es posible que haya una tenue tachadura encima 
de la r, en cuyo caso no sería necesaria una enmienda. En el contexto sólo 
cabe una forma personal del verbo, pues el infinitivo dejaría el período trun-
cado. Tal vez se produjo una atracción relacionada con términos próximos: 
librar, replicar, etcétera. 

61  La lectura “si en” es resultado de haberse tachado la n de sin y añadido 
encima de la línea en.



206	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Hace el autor otro cargo a san Pedro, por haber dicho a 
Cristo que no le pasase por pensamiento padecer, a lo cual res-
pondió: Vade post me Satana. No fue el intento del santo apóstol 
contradecir el remedio del mundo: no llegaba aún a penetrar 
tanto. Amaba ternísimamente a su señor: no le permitía el áni-
mo persuadirse a que había [f. 63r] de padecer. Ex affectu aman-
tis eum separatim apprehensum increpat, fue efecto de amor, dice 
san Anselmo (Anselm., sup. Math.). Apartole para decirle que 
no lo hiciese; no vemos que tuviesen otros este celo, y así mere-
ció que, luego, de allí le llevase Cristo a ver su gloria. Vale tanto 
un ministro celoso que sirve con amor que se le deben perdo-
nar muchos yerros; y de tal calidad pueden ser que merezcan 
premio, que errar es acción natural. Y errar con buena inten-
ción, con celo del servicio del príncipe, siguiendo diferente 
camino del que el suceso mostró62 que convenía, no se debe 
imputar por culpa del ánimo; depende la calidad de la acción: 
una propia en personas diferentes merecerá castigo y premio. 
Cuando Dios dijo a Abrahán que había de tener un hijo, siendo 
ya de cien años, dice la [f. 63v] Escritura que se reyó; y cuan-
do el ángel dijo lo mismo a su mujer, Sara, también se reyó. Ella 
fue rigurosamente reprehendida, y él premiado después de reír-
se63 con las prosperidades que Dios le prometió: Risus Sarae fuit 
dubitationis —dice Caetano— Habraae vero admirationis, de suer-
te que la misma acción, y nacida de la misma causa, mereció 
premio y castigo por el ánimo diferente.

También el demonio advirtió a Cristo que no padeciese, que 
no se mortificase con tan largo ayuno, mas fue odio, no celo. 
Si el ministro sirve con amor y cuidado, aunque tenga acciones 
que parezcan de demonio, no se le ha de negar por eso la glo-
ria; ha de verse el ánimo y hánsele de disimular. Imposible es 
acertar en todo, y más imposible con[f. 64r]tentar a todos. Son 
muchos los que pretenden, y muchos más los que desean sin 
fundamento de méritos, que la ambición es uno de los vicios 
más ciegos. No admite razón: en los más insolentes se halla, con-
tra el mismo Dios se atreve.

¡Qué arriscada vida fuera la de un ministro, si el príncipe 
fuese fácil en dar crédito, si se dejase fácilmente convencer de 

62  Inicialmente se escribió “había mostrado”, pero se tachó por comple-
to el primer término y parcialmente el segundo para sustituir la expresión 
por mostró.

63  El término reírse parece resultado de la corrección de un inicial verse.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 207

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

la persuasión, si admitiese los locuaces, los que se precian de 
mostrar ingenio en exagerar culpas, en inventar crímenes! ¡Qué 
de pasos de la Escritura se hallaran64 para hacer despeñar un 
príncipe! Hállalos el demonio para persuadir a Cristo que se 
arrojase del monte, y tan al propósito que parece haber naci-
do para aquel lugar.

“¡Ea, señor! —dice el autor— Empréndase valerosa hazaña 
a imitación de Dios [f. 64v], que de una vez, con palabra dig-
na del motín de los ángeles, derriba al mayor serafín”. ¡Atre-
vida acción! De verdugo parece, mas, con todo, halla en el 
gobierno de Dios con qué persuadirla; bien que él pretende a 
imitación del castigo, no de la culpa. Derríbense los mayores 
serafines; poco importa que haya culpa o no: el castigo sea el 
de Lucifer; la causa, la de Susana.

En respeto de los príncipes y monarcas sólo un crimen se 
considera en el valido, el que Lucifer cometió; y no habiendo 
más que esta puerta, fueron infinitos los que no pudieron resis-
tir a la malicia de las lenguas. Tuvo Alejandro Magno valor para 
conquistar el mundo; no tuvo prudencia para resistir a las cau-
telosas persuasiones que causaron la muerte a su gran privado 
Parmenión [f. 65r]. Ha de ser el primero cuidado de un prín-
cipe no dar entrada a celos, porque hallará muchos que, con 
capa de piedad, crucifiquen65 a Cristo.

¿Qué celo más aparente que el de Absalón66? Decía al pue-
blo que todo se perdía, que no había gobierno, que no se daban 
audiencias. Alguna sombra pudo haber de lo que él decía, que 
la malicia mayor es la que tiene apariencia de verdad (engaña 
a los más acautelados); mas el ánimo era destruir al rey, despo-
jarle del reino. No podía hallar entrada por la verdad; hallá-
bala en la semejanza della, en el celo fingido. No prevaleció, 
porque socorre la providencia divina adonde más se refina la 
malicia humana.

Celo disfrazado que, por receloso, se acoge a sagrado; que 
se viste de ermitaño [f. 65v] para engañar a Cristo y para per-
suadir con apariencias de verdad, usurpa el oficio a los predi-
cadores evangélicos, valiéndose para destruir el mundo de las 
misteriosas acciones de la vida de Cristo, de los remedios que le 

64  Es posible que hallaran esté corregido en P como hallarían, pero no 
se aprecia con claridad.

65  Sobre la posible lectura original sacrifiquen, en el manuscrito se corri-
ge como crucifiquen, con trazo más grueso.

66  Absalón] Absolón P.



208	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

libertaron. ¡Qué atrevidamente entra en el jardín de los miste-
rios divinos! Para descomponerle, pisar y arrancar, a cuenta de 
hallar entre las saludables hierbas de nuestro remedio alguna 
que le sirva para preparar su ponzoña para embelecar el pue-
blo. No permite Dios que prevalezca; antes, que venga por esta 
vía a forjar las armas para su propia ruina.

No digo que debe el príncipe ser fácil en disimular críme-
nes a los ministros; pudiera tal vez importar al bien común no 
haber hecho caso de un exceso. Los lacedemonios [f. 66r] lo 
permitieron a Alcibíades, su capitán, por no alborotar el pue-
blo, mas el gobierno seguro debe fundarse en justicia. Llamó 
Séneca a la injusticia67 “polilla de la república”: va royendo y 
consumiendo a los vasallos. Si el autor se contentase con que 
fuesen castigados los malhechores, los que cometen críme-
nes… No es éste su intento, más alto vuela. Sean las armas de 
la justicia, la ejecución sea suya; aquí se encamina la sustancia 
deste capítulo. Las advertencias son muy varias, y mucho más 
las comprobaciones y razones sin orden: no se pueden decla-
rar ordenadamente, ni ellas en sí contienen más sustancia que 
ser significadoras del ánimo del autor.

[f. 66v] Capítulo nono
No descuidarse el rey con sus ministros es doctrina de Cristo,  

verdadero rey
Discurso nono

En que se responde al autor

Vuelve el autor al ministro, a este escándalo. ¡Grande cuidado 
le da este ministro!

Consiste el asumpto deste capítulo en persuadir al príncipe 
que no duerma; y no sólo dice que no duerma, mas que ni des-
canse: “No sólo se ha de preciar el rey [f. 67r] de no tener sue-
ño, pero ni cama”. Por seguir en todo estremos enemigos de la 
verdad, dice que ni cama tenga.

Quiere probar esto con decir que no se hace mención en 
la Escritura que Cristo durmiese y si, “con ser acción natural y 
forzosa y honesta dormir, no se dice jamás68 que durmió”. Dice 
que es necesaria y natural, y quiere que ni cama tenga el prínci-

67  En P, antes de la palabra justicia se añade encima de la línea la sílaba 
in: injusticia.

68  jamás] yamás P.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 209

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

pe para dormir; y porque no halla comprobaciones en la vida de 
Cristo, que realmente dormía como verdadero hombre que era, 
se valió de un testimonio contra los evangelistas (por que no 
queden fuera) y dice que nunca hacen mención de que Cris-
to durmiese. San Mateo y san Marcos refieren el milagro de la 
tempestad que se levantó cuando Cristo dormía en el navío; 
los discípulos le despertaron, y sería herejía negar que durmió 
[f. 67v] y que esto no consta de los evangelistas. Puédese decir 
del autor lo que san Agustín de Pilatos: Vere tu ipse obdormisti. 
Bien se ve que duerme quien habla desvaríos, quien tiene accio-
nes de hombre que sueña. Confúndense las especies: tal vez 
se imagina entre sueños religioso y predicador el que nunca se 
ocupó más que en ser verdugo de honras y vidas ajenas; tal vez 
le parece que es rey que halla tesoros el que siempre vivió men-
digo. Tal se levanta furioso contra quien no le tiene culpa algu-
na, en el disgusto de su sueño; mas, siendo efectos del sueño, 
disculpa merece. Mas que sea un69 rey de peor condición que 
todos sus vasallos, que duerma el desalmado en sus vicios sin 
acordarse de la libertad con que siempre vivió, sin advertir cuán 
pesado sueño es el suyo, no considerando que sirve de escánda-
lo [f. 68r] al pueblo, de afrenta a los amigos y parientes; y que 
no se permita a un príncipe una hora de sueño, y que sea tan 
sojuzgado y velado que se diga que duerme cuando más despier-
to; y que para calumniarle se afirme en que también hay quien 
duerma con los ojos abiertos… Ya hubo quien dijo que así dor-
mía el león; no lo dice el autor por no culparse: es símbolo del 
rey. No quiso la naturaleza que tuviese quien se descompusiese 
a su vista, pensando que dormía, cuando le viese en quieto70, 
sin acometer a la presa. Generosidad es, no sueño. Lléguense 
los animales pensando que duerme; no haga caso dellos, fin-
ja sueño, que más real acción es sospecharse que duerme que 
acometer a sabandijas, emplear la furia real en gusanos, mas 
no ha de ser esto motivo a que se le atrevan. Durmiendo vela 
el príncipe, y con los ojos abiertos duer[f. 68v]me y descansa; 
de todo tiene noticia, nada se le esconde. Justamente proceden 

69  La palabra un parece añadida con distinta letra y tinta al final de la 
línea en P. Inicialmente se escribe “mas que uno sea”, pero se tacha “uno”.

70  en quieto] puede haber un error del manuscrito; mantengo su lectu-
ra, aunque corrigiendo lo que interpreto como aglutinación errónea de dos 
palabras: la expresión “en quieto” resulta extraña, pero inquieto no tendría 
sentido, cuando se habla del sueño del rey-león que finge dormir.



210	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

los ministros en sí mismos; lo pueden conocer los abatidos: des-
pierten y vean su capacidad, su talento, y reconocerán que anda 
todo en su lugar, y que es bien gobernada la república en que 
ellos no medran. No taparles la boca, efecto es también de buen 
gobierno: resplandece más, argüida, la virtud; sirven los fisca-
les de calificar con la misma acción de buscar faltas y desente-
rrar crímenes; reálzase con la justicia la clemencia y la miseria. 
Siempre fue objecto de príncipes, y algunas veces es permisión 
divina, que falte quien cierre la boca a los desalmados, para que 
ellos sean verdugos de sí mismos. Todo el demonio le quitó a 
Job; sólo la boca le dejó: de relicta sunt tantum modo labia circa-
dentes meos. Pareciole que en su propia boca le dejaba el [f. 69r] 
cuchillo con que le degollase, y que sería ella la más poderosa 
para acabarle que sus propias tentaciones.

Mucho desea el autor al príncipe despierto. Vuelve a tirarle 
por la capa, diciendo el “rey que duerme y se echa a dormir, des-
cuidado con sus allegados, ese sueño es tan malo que la muerte 
no le quiere por hermano y le niega parentesco”. En esta oca-
sión solamente deseo al príncipe durmiendo, porque la pacien-
cia tiene su término, mas él se declara: no quiere que despierte 
más que para sus allegados; en ellos quiere que pare solamen-
te su furia. Teme que le acontezca lo que al alano, que le echan 
al toro para que arremeta al caballero: incítale con sus ladri-
dos, y es el primero que paga el atrevimiento. El mucho ladrar 
no sólo despierta, mas provoca. El Espíritu Santo avisa que no 
provoquemos al rey: Qui provocant illum peccant in animam suam. 
Mucho temo [f. 69v] al autor no aquietarse; vuelve a repetir lo 
mismo y a alzar más la voz: “¡Oh, si lo temeroso de mis gritos 
os arrancase despavoridos del embaimiento de la vanidad y os 
recatase de los peligros de vuestra vana confianza!”. ¡Peligrosa 
cosa es un espíritu presumido, principalmente cuando es fun-
dado sobre vanidad de acciones poéticas! Quiere formar miste-
rios; y de palabras vanas, profecías. ¡A quién no admirará esta 
libertad de hablar! Parece que representó el apóstol san Juan 
a estos tales en su primera epístola (Joann., Epist., cap. 4): Nolite 
omni spiritui credere, sed probate spiritus si ex Deo sint71: quoniam mul-
ti pseudoprophetae exierunt in mundum. Veréis algunos hombres 
—dice san Juan— tan atrevidos que quieren hablar por el len-
guaje de los profetas, mostrando tener grande espíritu sus pala-

71  sint] sunt P.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 211

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

bras; advertid72 que pueden ser profetas falsos y que será gran 
yerro darles crédito. Exa[f. 70r]minad primero qué genero de 
espíritu es el suyo; de su vida lo podéis inferir. Si son peniten-
tes mortificados, dados a oración, amigos de los pobres, será 
su espíritu de Dios; mas, si son sensuales, deshonestos, envidio-
sos, dados a gula y a otros vicios, no los creáis. Son como campa-
nas: tocan cuando las mueven, sin presuponer para eso discurso 
o razón. Y algunos hay peores que campanas, que, sin llegarles, 
hacen estruendo, alborotan el pueblo, atormentan a todos, sin 
más causa que su propio natural. ¡Querer dar documentos pre-
suponiendo faltas, advirtiendo sueño en la más vigilante edad 
que ha conocido esta monarquía!

Cuando se levantaron mayores tempestades, cuando se con-
juraron con mayor furia los mares contra esta nave, cuando 
amenazaron mayores peligros, acudió la vigilancia de los pilo-
tos a tan buen tiempo que fue mayor la afrenta de los enemigos 
que el peligro que se recelaba [f. 70v]. Ellos lo confiesan y, ya 
con mayor temor de su destrución que con ánimo de ofender 
nuevamente, se fortifican temerosos del poder español y des-
confiados de prevalecer. ¿Qué fortaleza hay que ya agora no 
pueda resistir a toda la fuerza de los enemigos, estando hasta 
ahora por el suelo? ¿Cuándo se empleó menos la hacienda real 
en ocasiones ociosas, en dádivas pródigas? ¿En qué edad estu-
vo más en su punto la justicia? ¿Cuándo cesó la jurisdición de 
los cohechos, la costumbre de vender y comprar, ya casi intro-
ducido por ley? ¿Cuándo se correspondió con mayor cuidado 
a los beneméritos o se premiaron servicios, distribuyéndose las 
mercedes sin adulación, sin respetos particulares? Quien no 
da fee desto debe de dormir: Vere tu ipse obdormisti. Y gente hay 
que gusta de dormir cuando puede dar fee de obras gloriosas; 
atormentan éstas a quien se ve imposibilitado de tener parte en 
ellas, mas dormir para obrar [f. 71r] y velar para argüir es ofi-
cio del demonio. Y no faltará quien use de la misma traza para 
castigar, para ser el castigo proporcionado a la culpa. Ya Dios lo 
usó (Psalm. 77): Excitatus est tanquam dormiens Dominus, dice el 
rey santo. No dormía: parecía que dormía. Quisieron atrevér-
sele los ignorantes que no saben hacer distinción entre el velar 
y el dormir; pagaron su atrevida ignorancia: Opprobrium sem-
piternum dedit illis. ¡Si esto bastara para que escarmentasen…! 

72  La -d final del imperativo se añade con un trazo más grueso, tal vez 
sobre una r inicial.



212	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Pero la naturaleza sigue su destino, no para hasta llegar al fin 
de su condenación; en vano es advertir a quien se precia de dar 
advertencias y despertar a quien imagina que todos duermen y 
él solo vela. Mas prevalezca la piedad contra todas las razones: 
haya quien le despierte, y sea suya la voz, que, por suya, le dará 
más crédito. “¡Oh, si lo temeroso de mis gritos os arrancase des-
pavoridos del embaimiento de la vanidad y os recatase de los 
peligros de vuestra con[f. 71v]fianza!”.

Falta por responder a otro grande absurdo deste capítulo. 
Bien que pudiera pasar sin respuesta, que lo peligroso de los 
yerros consiste en la apariencia de bondad con que se disfra-
zan los que claramente muestran lo que son. Poco perjuicio 
pueden causar, mas, por que no se imagine que fue inadver-
tencia, tocaré en él. Dice el autor, después de exagerar la vigi
lancia del príncipe, que los ministros pueden dormir. ¿Quién 
vio tal consejo como éste? Porque Cristo dijo a los tres discípu-
los que le acompañaron en la oración del güerto que descan-
sasen y durmiesen después de despertarlos dos veces y verlos 
vencidos del sueño, duerman también los ministros a cuya cuen-
ta está el gobierno de la república. No se infiere del evangelio 
tal conclusión como ésa; lo que se infiere es que desean algu-
nos que sea siempre noche para que no se dé fee de sus cos-
tumbres, para que [f. 72r] no se castiguen sus vicios. Y como no 
se atreven con la naturaleza, pretenden valerse del arte, usar 
de su astucia, persuadir que duerman todos, hacer razón des-
tado de que duerman los ministros. Ésta es la que se puede dar 
más en su favor. No faltará quien diga que es traza de destruir 
la república, cuyo gobierno está a cuenta de los ministros. No 
es el73 príncipe el que ha de asistir a los negocios particulares. 
Gobierna Dios el mundo por medio de las causas segundas, y 
el príncipe por medio de sus ministros. Si la semejanza no fue-
ra tan grande entre el príncipe y ministros —Secundum iudicem 
populi, sic et74 ministri eius—, más calidades se pudieran desear 
en los ministros, por ser los que imediatamente tratan con el 
pueblo, los que disponen y encaminan los negocios particula-
res. En ellos consiste el buen gobierno de la república; en el 
príncipe, animallos con el ejemplo y favor, advertillos si hicieren 
excesos [f. 72v], deponellos cuando continuaren en sus descui-

73  El determinante el se añade encima de la línea en P.
74  sic et] si et P. Se enmienda teniendo en cuenta el texto del libro bíblico 

(Eclesiástico 10:2).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 213

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

dos, que de la vigilancia de los ministros depende toda la feli-
cidad de los vasallos.

[f. 73r] Capítulo décimo
Los pretensores atienda el rey; a la petición, y a la ocasión  

en que se la piden, y al modo de pedir
Tunc accessit ad eum mater filiorum Zebedaei75

Discurso décimo
En que se declara el verdadero sentido del evangelio y se muestra 

cuán errado es el que el autor le da

Todo este capítulo se resuelve en la exposición del evangelio 
en que Santiago y san Juan, por medio de su madre, pidieron 
a Cristo los mejores lugares de su reino. El autor lo [f. 73v] 
declara a su modo, encaminándolo a su propósito contra los 
privados. Y con tanta presunción como si fuese laureado en la 
Escritura, dice: “Quien dijiere a vuestra majestad que esto no 
tiene este sentido y que sus inteligencias hay diferentes, que lo 
explican los Padres, ése a la Escritura se opone, a Dios contra-
dice su verdad”. No pudiera decir más el profeta Jeremías; y, 
hablando con esta confianza, prosigue más abajo: “¿Quiere ver 
vuestra majestad cuán gran delicto es, no digo yo tomar las sillas 
y las honras, los oídos y los lados del rey, sino sólo pretender-
los, que sólo porque los pidieron sus dos discípulos y hermanos 
—así los llama el evangelista— los condena Cristo a muerte?”.

Éste es el tercer lugar en que el autor habla por este esti-
lo más que impío, ha[f. 74r]ciendo al glorioso martirio de los 
santos muerte afrentosa y castigo de culpas. Bastaba esta sola 
proposición para mandar quemar este libro y castigar riguro-
samente a los que lo permitieron imprimir. De todas las merce-
des cuantas Dios hace a los hombres, es la mayor el martirio; en  
él se ve la perfección de la caridad, reina de todas las virtu-
des, con él se testifica la verdad católica y se merece con mayor 
ventaja que todas las demás obras, por heroicas que sean.

No castigó Cristo a los dos hermanos como el autor dice. 
Eran sus parientes y sus criados: teníanle amor, deseaban acom-
pañarle y, cuando fuese con algún deseo de honra, eran aún 
imperfectos; y lo cierto es que no sabían lo que pedían, como 
Cristo les dijo, porque, a saberlo, no lo pidieran. Parecioles 

75  Zebedaei] Zaebedei P.



214	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

[f. 74v] que había Cristo de reinar temporalmente, después de 
padecer y resucitar: esto es lo que ignoraban.

No consistió la culpa en pedir a su mismo maestro; habían 
oído que le pidiesen, que recibirían; y, supuesto que habían de 
pedir, pidieron como honrados y como quien tenía brío de parien
tes de Cristo. Yerro fuera pedir los inferiores lugares, cuando no 
veían otros que los mereciesen mejor por calidad y amor que 
tenían a Cristo; él mismo los disculpó diciendo que ignoraban 
lo que pedían, porque no sabían el modo con que había de rei-
nar. Encaminoles su pretensión y apuntoles otra plaza mejor en 
que los había de proveer, no la que ellos pedían (mano derecha 
y izquierda), que en el reino de Cristo, que fue su cruz76, esta-
ban dadas por el Padre eterno a los dos ladrones, por [f. 75r] 
ser así conveniente al modo con que nos quiso redimir; mas 
concedioles más de lo que ellos pidieron: no pasaba su petición 
de bienes temporales; Cristo les prometió bienes eternos, los 
más honrados, los superiores a todos, que son los que sirven de 
premio al martirio. ¿Qué más podía desear Santiago (si enton-
ces supiera conocer lo que había de pedir) que ser el primero 
que siguiese a Cristo en padecer, el que primero diese la vida 
por su amor? Diole Cristo lo que él no supo pedir. A san Juan 
más propiamente dio posesión de la mano izquierda de su rei-
no, que fue la cruz, lugar en que acompañó a su maestro, en 
que padeció el género de martirio que la Virgen nuestra seño-
ra, siendo su alma santísima atravesada con la cruel espada de 
ver padecer tan afrentosa muerte a su maestro y señor. Mucho 
más alcanzaron de lo que pidieron.

[f. 75v] Considera el glorioso san Gregorio al patriarca Abra-
hán aguzar el cuchillo para degollar a su hijo, y represéntasele 
cruel aquella acción. Parece a la primera vista efecto de enemi-
go, no de padre, mas esto es a los imperfectos, a los que ven las 
cosas con ojos de carne y sangre. No condena Abrahán su hijo a 
muerte: antes le da una vida más gloriosa; hace verdaderamen-
te con el oficio de padre, y de mejor padre de lo que hasta allí 
fue (Greg.): Numquam meliorem Patrem existimavit, quam cum filium 
immolaret, dice el santo. Era Abrahán prudente y, sin tener el 
ejemplo de Cristo viviendo en aquella ley en que los bienes tem-
porales se tenían por felicidad, juzgó que no podía haber más 
excelente vida que morir por Dios. Subió mucho más de pun-

76  En P la palabra cruz (crus) se inserta encima de la línea, donde figura 
tachado un término que podría ser reino.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 215

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

to esta verdad con la muerte de Cristo; quedaron muy a perder 
[f. 76r] de vista todas las demás felicidades. Éste es el despacho 
que Cristo dio a estos discípulos. No los condenó por atrevidos; 
antes, mejoró su pretensión, porque, aunque pidieron incon-
sideradamente, no fue culpable su deseo (Anselm. super Math., 
cap. 16): Bonum fuit desiderium —dice san Anselmo— sed incon-
siderata petitio, desiderabant regnare cum Christo, sed prius erat pati 
pro Christo. Propusieron a la honra de reinar la gloria de pade-
cer, y en esto estuvo el engaño. Rigiéronse por lo que entonces 
se usaba, mas la liberalidad de Cristo supo encaminar su pre-
tensión: en mejores plazas los proveyó. No castiga Dios a quien 
pide; antes, de la petición hace mérito. Más puede con Dios 
la petición de un ladrón que la confianza de un justo. En esto 
consistió el despacho del publicano que, a la puerta del templo, 
pedía a Dios que se acordase dél; y la reprehensión del que, jun-
to al altar [f. 76v], no pedía, mas confiaba en sus méritos. No 
digo que lo hagan así los príncipes: respondo a las proposicio-
nes del autor. Es muy desigual el gobierno de Dios al de los 
hombres: Dios concede a quien le pide, haciendo mérito de la 
petición. Mucha razón es que a los príncipes se les pida, y que 
tal vez den por esta causa. Ni todo se ha de fundar en méritos: 
también la miseria merece.

Ser liberal no es medir servicios. Con todo, en el gobierno 
político muy necesario es que corresponda lo que se pide con lo 
que se merece. Es muy limitado el poder de los mayores monar-
cas para contentar a todos. Dando al que no merece, es fuerza 
que falte para el que merece; y, siendo tan excesiva la ambición 
de los hombres, necesario es que el premio no se regule por lo 
que cada uno pide, porque serían más los que pidiesen que 
los que mereciesen [f. 77r]. Regúlese con el mérito, y la medida 
no sea el parecer de cada uno, sino el valor que el príncipe diere 
al servicio. Sciencia es real saber hacer distinción de personas, 
de ocupaciones y méritos. Trabaja muchas veces más el minis-
tro en su casa que el soldado en la campaña; precede el cuida-
do del espíritu al ejercicio del cuerpo. Si los que miran desde 
fuera hubiesen de ser los jueces, apreciar los méritos, regular 
los premios, reinara más la confusión que la justicia. Persuáde-
se cada uno a que no hay servicios mayores que los suyos, y los 
de sus parientes y amigos. Tuvieran, en lugar de premio, castigo 
los más llegados al príncipe. Refínase contra ellos más la envi-
dia: no consiente que sea mérito el servicio que la privanza trae 
consigo, el cuidado con que se desvela en los particulares de la 



216	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

persona, la fidelidad con que aconseja, el celo con que acude a 
los negocios más [f. 77v] graves. Tiene precio el servicio de un 
soldado, no le tiene el de un ministro superior.

En este evangelio se indignaron los diez discípulos contra 
los dos, no por entender que había sido el despacho grande. 
No sabían lo que era, mas sospechaban que podrían77 ser muy 
bien despachados; conocían en ellos partes dignas de que Cris-
to los favoreciese, no tenían sufrimiento para verlos aventaja-
dos. No bastaba el celo de Diego, la pureza de Juan y la nobleza 
de ambos, pues eran parientes de Cristo; indignáronse de ima-
ginar que tendrían mejor lugar que ellos.

Terrible fuerza es la de la emulación. Entre los mayores ami-
gos se halla, y tanto más se esfuerza cuanto son mayores las 
calidades que se consideran en el valido. En ellos ven el desen-
gaño de su [f. 78r] pasión, la imposibilidad de su remedio; que, 
cuando éste consiste en mal ajeno, es permisión divina que no 
le tenga y que dejen como la abeja la vida donde determinan 
quitarla, sin más interés que el gusto de hacer mal.

De ningún discípulo hace aquí mención el evangelista en 
particular, mas por sin duda tengo que fue Judas el autor desta 
indignación y que él incitó a los demás: lance suyo parece éste. 
Contra la Magdalena se indignó porque dio a Cristo; y contra 
éstos, porque le pidieron. Dar y recibir, como toca a otro, es 
muy odioso a Judas: nadie quiere que reciba si no es él, y aun le 
perturba el juicio que otro pida; indígnase para que nadie pida. 
El autor se muestra también indignado contra los que piden y, 
cuando no se atreve a ellos, usa de persuasiones con el prínci-
pe para que los condene [f. 78v] a muerte, y hácese predicador 
suyo, confesor y teólogo para encaminarle la conciencia, que, 
como él no la tiene, a su cuenta debe de ir errada. “Y tanto 
—dice78— conservará vuestra majestad su grandeza y concien-
cia en paz, cuanto imitare y hiciere imitar a los suyos esta doc-
trina”. Y, porque desconfía que sigan su parecer y de que no 
aceten este su consejo, se arroja a maldecir (pasión mujeril): 
“Y permitirá Dios que las sillas que consiente que le pidan se 
las arrebaten, mas si, olvidado de Dios, las diere, Dios le olvi-
dará”. Déjolo aquí, porque son peores las palabras siguientes a 
éstas; y no dejará de ser culpa repetir insolencias que merecían 

77  podrían] podría P. Corrijo la forma verbal en singular, pues se refiere 
a ellos, en plural.

78  La palabra dice se inserta encima de la línea en P.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 217

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

respuesta más pesada. Y de otra manera se remedia semejante 
género de locura; mas no trato de doctrinar, sino de atajar que 
no perjudique tal doctrina.

[f. 79r] Capítulo undécimo
Buen ministro

Petrus autem et qui cum illo gravati erant somno
Discurso undécimo

Impúgnase la doctrina del autor

Colige el autor deste evangelio algunas materias destado, si bien 
son encontradas al verdadero sentido dél, por más que dice 
haber buscado con mucha curiosidad y diligencia en qué con-
sistió el desacierto de san Pedro en esta ocasión. Y, después 
de haber estudiado sobre este [f. 79v] punto, vino a resolver-
se en llamar a san Pedro “lisonjero” y “cauteloso”. “Y, habién-
dolo considerado muchas veces —dice— hallo que al parecer 
fue consulta cautelosa y en parte lisonjera, pues pidió para los 
allegados”. Hay79 hombres que afectan grandes demonstracio-
nes de justificados, mas, como el dolor está arraigado en sus 
corazones, revientan en maldades dos veces. Dice el autor que 
inquirió muy cuidadosamente en qué consistió el desacierto de 
san Pedro. Parece que no le halló en los santos que exponen 
el evangelio: consultó consigo80 el caso y convocó a consejo. La 
pasión que tiene contra el apóstol sagrado, por la semejanza de 
ministro, salió con una maldad tan grande como llamar “cau-
teloso” y “lisonjero” al más verdadero y desinteresado [f. 80r] 
hombre que el mundo tuvo. ¿Qué necesidad tenía san Pedro 
de Moisén y de Elías? ¿Qué pretensiones tenía con ellos para 
lisonjearlos? No se trataba en aquel tribunal de proveer plazas, y 
él tenía la mejor que había en el mundo. Tratábase de la muerte 
de Cristo: Loquebantur de excessu. Sentía san Pedro oír hablar en 
materia que tocaba a la vida de su maestro y señor; valíase de la 
ocasión que pudiese impedirle la jornada de Jerusalem, y en tan 
buena ocasión como era estar en su compañía, gozando de su 
vista —que no ignoró en esto lo que dijo—, dice san Anselmo: 

79  Entre allegados y Hay se encuentra en P una tachadura que abarca 
casi dos líneas completas del texto; resulta imposible distinguir las palabras 
del fragmento eliminado.

80  Entre los términos consultó y consigo, en el espacio marginal, se anota 
en P, con distinta letra y tinta: “con el”, en el margen derecho y tras consultó, 
y “globo” en el izquierdo, antes de consigo.



218	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

In hoc tamen sciebat quod dicit, bonum est nos hic esse quia vere solum 
et perfectum hominis bonum est intrare in gaudium Domini sui et per-
manere. Mas faltó esta permanencia a aquella gloria que luego 
había de acabar; ignoraba lo que decía [f. 80v]: Quia regnum 
sanctis a Domino non alicubi terrarum sed in coelis est promissum. Era 
gloria de la tierra: había de durar poco. Quería darle Dios otra 
de más perpetuidad; no sabía Pedro lo que deseaba.

Y aun cuando en esta respuesta de san Pedro hubiese algún 
respeto de Moisén y Elías, muy lejos estaba de ser lisonja. Pri-
mor y honra era querer los mejores lugares para los favorecidos 
de su señor, para aquellos dos ministros que estaban a su lado 
y con quien consultaba los negocios de mayor importancia. Si 
Pedro tuviera otra naturaleza o le faltara el brío de lo que ya 
era, hiciera lo que ordinariamente hacen los envidiosos; dijera: 
“Señor, vámonos de aquí, porque antes quiero no tener gloria 
que ver a otros en superior lugar”. Diferente ánimo [f. 80r]81 
tenía: “Dejémonos estar, tengan los privados los lugares que 
merecieron, pues Cristo se los dio; yo no quiero subir más alto 
de lo que estoy”. No era envidioso: gustaba del bien ajeno, con-
formábase con la voluntad de su señor.

San Pedro dormía, y estaría cargado de sueño y no sabría lo 
que decía, porque no tenía bastante noticia de la cualidad de 
aquella gloria ni de los demás misterios que se habrían de obrar 
por medio de la pasión de Cristo; mas él, durmiendo, tuvo reso-
luciones de honrado. Otros hay que, estando despiertos, tienen 
aciones de dormidos. Que quiera el otro miserable desconocer-
se tanto que pretenda, cuando no subir al estado de Moisén, 
derribar a lo menos a Moisén a su estado, pensamiento es que 
sólo en el infierno se halló. La petición que el rico avariento 
hizo [f. 80v], para que Lázaro le viniese a tocar la lengua con 
el dedo mojado en agua, entienden algunos que era traza para 
hacer bajar a Lázaro del lugar que poseía. Envidiábale la gloria; 
no podía subir a ella: pareciole que se aliviaría su tormento, si 
Lázaro no estuviese donde estaba. ¡Grande es el atrevimiento 
de un envidioso! Cuando ve que le faltan alas para subir, pre-
tende derribar; y no a cualquier, sino al que está en el seno de 
Abrahán. Y hace sus demandas muy fundadas en piedad, sien-
do todo cautela y malicia. Consideración que el príncipe debe 

81  Hay un error en la foliación original del manuscrito, pues hay dos 
folios con el número 80; no sucede así en la foliación moderna, que numera 
correctamente los que, según su cuenta, son los folios 85 y 86.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 219

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

tener para penetrar el ánimo de los que, muchas veces con dis-
fraz del bien común, quieren satisfacer la pasión particular: ale-
gan celo, y encubren malicia.

Dice el autor que no es buen ministro el que mira por la 
seguridad del prín[f. 81r]cipe y por su descanso. Del Evangelio 
lo saca, no porque él lo diga. Con ese intento comenzó a cul-
par a san Pedro. No quiere que haya quien dé gusto al prínci-
pe, quien trate de su descanso; mejor le parecería si san Pedro 
dijese a Cristo que se abajase de la gloria en que estaba, si le 
encaminase a Jerusalem, donde le deseaban para quitarle la 
vida. Esto es lo que Judas hizo y lo que san Pedro no haría, que 
era buen ministro: cuidaba de la comodidad de su señor, de la 
conservación de la cabeza en que consiste todo bien. No hay 
ministro más a propósito para gobernar el Estado, para cuidar 
del bien común, que el que procura aliviar a su rey, granjearle 
gusto. Éste es el negocio que más le importa, que mayor gusto 
le da, que más descanso le solicita. ¿Cómo se ha de olvidar dél?

[f. 81v] Cristo nuestro señor entregó el gobierno de su Igle-
sia a san Pedro, que le había persuadido que no fuese a Jeru-
salem a padecer. Y no obstante que le llamó Satanás, por ser 
esto lo que no convenía al remedio del mundo, bien recono-
ció que no era el ánimo de san Pedro encontrar la salvación de 
los hombres, sino solicitar descanso a su señor. También cor-
tó en el güerto la oreja a Malco porque le llevaba preso. Nece-
saria era la prisión para el remedio de los hombres: no faltaba 
quien tratase della. No ha de entregar el criado a su señor, no 
le ha de solicitar pasiones; por sí suelen éstas venir: nunca fal-
ta un Judas que las solicite.

Quiso san Pedro en este evangelio que Cristo se dejase estar 
descansado en la gloria: lances fueron de criado fiel [f. 82r]. 
Quien esto hace merezca ser el primero en el gobierno de su 
Iglesia. Bien gobernará la república quien desea gusto y des-
canso a su señor. El autor le quiere ver con trabajos, aconseja 
a los ministros que se los den y usa del más cauteloso género 
de persuasión: aconseja al príncipe que tenga por sospechosos 
los que le solicitaren descanso, y que estime a los que le dieren 
trabajos y disgustos; “y de los ministros que con afectación se le 
mostraren muy celosos de su reposo y descanso, tenga más sos-
pecha que satisfación”. ¿Quién vio jamás semejante consejo? 
Que el autor aconsejase al príncipe que trabajase, tolerable cosa 
era; no necesaria, que el trabajo de los reyes es muy diferente 
que de los particulares: todo consiste en la vigilancia. Mas que 



220	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

acon[f. 82v]seje a los ministros que le den trabajos, más caute-
la muestra que razón de Estado: en este pensamiento verifica el 
autor el título de su libro, Gobierno de Dios. Por diferente modo 
de los hombres gobierna Dios: da trabajos a los más queridos 
suyos, en ellos ejecuta todo género de tormentos, que, como 
éstos son el precio de los bienes eternos, y los que más merecen 
más poseen favores que hace a sus queridos, dales82 ocasión de 
ser más ricos, de que compren muchos grados de vida eterna 
por trabajos momentáneos. Éste es el gobierno de Dios, no de 
los reyes de la tierra, por cuyo respeto son los trabajos penosos 
y no meritorios: diferente precio tienen.

Trabaje el ministro y privado por descansar a su rey, darle 
gusto, que ésta es la primera obligación suya. Y cuando [f. 83r] 
lo haga en materias ordinarias, más cuidará de las que fueren 
de mayor consideración, de las que tocaren al bien común, a 
la conservación del Estado; que éste es el gusto principal de los 
reyes, a que principalmente se inclinan, por estar en él incor-
porada su propia honra y vida.

[f. 83v] Capítulo doce
Cómo y a quién se han de dar las audiencias de los reyes

Afferebant autem ad illum et infantes et.
Discurso doce

Apúntanse los inconvenientes de la doctrina  
que infiere el autor deste evangelio

Dice el evangelista san Lucas que llevaban algunos niños a Cristo 
para que los curase, y, reprehendiéndolo los discípulos, les dijo 
Cristo los dejasen llegar, porque era dellos el reino de los cielos.

[f. 84r] Colige el autor desta acción de Cristo doctrina para 
que los príncipes den audiencia sin excepción de tiempo ni 
personas. Advertencia necesaria, cuando, por retirarse el prín-
cipe y ministros, se da lugar a que se compren las audiencias y 
se haga ganancia dellas. En que se ve que se hizo en otro tiem-
po este libro, aunque se publicó en éste, en el cual la expe-
riencia de todos condena las intenciones del autor. Porque en 
ninguno estuvieron tan francas las puertas de palacio, y sin por-
teros las de los ministros superiores, en quien pudiera el peso 
grande de los negocios disculpar cualquier retiro. Y, aunque 

82  dales] darles P. Corrijo la lectura del manuscrito, en coherencia con 
el resto de verbos del contexto.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 221

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

pudiese condescender con las advertencias del autor, es tan 
demasiado en querer imiten los príncipes a Cristo en llamar en 
las [f. 84v] calles a los que los quieren hablar (cuando “el sol-
dado —dice— aparta la viuda, el güérfano, llamarlos él y traer-
los a sí”) que será necesario moderar esta doctrina y reducirla 
a cuerda mediocridad.

Acción real es oír a los vasallos, mas no en todo lugar y tiem-
po. En Cristo nuestro señor no podía haber repugnancia ni difi-
cultad de acciones y tiempos; obraba como hombre Dios y no 
podía desautorizarse ni resultar inconvenientes de lo que hacía. 
En los príncipes son muy distinctas las circunstancias que con-
curren, y deben mirar a que no desautorice la facilidad en la 
audiencia a la majestad, que más suele consistir en el modo de 
disponer las acciones que en la sustancia dellas. Y habiendo 
horas señaladas para oír las pretensiones y quejas de los vasa-
llos [f. 85r], importante es el retiro para la seguridad del res-
peto; que, si bien de la facilidad del príncipe nace amor en los 
vasallos, es amor confiado en que peligra el respeto y la obe-
diencia. Y no es de menos consideración el efecto que debe 
resultar de las audiencias, el remedio de lo que en ellas se pro-
pone; que, admitiéndose en la casa83 y queriéndose remediar 
en ella la queja del que pide justicia, el desconsuelo del agravia-
do del ministro, sería ocasión de grandes injusticias esta osten-
tación de humanidad. Porque, difiriéndose en esta forma a las 
quejas y pretensiones de las partes, más conseguiría la persua-
sión de un hablador que los méritos del modesto y moderado; 
y, reduciéndose las audiencias a sólo oír, era aún mayor el des-
crédito: que lo que más exaspera los ánimos de los vasallos es 
que se desprecien las quejas o pretensiones con que acuden al 
prín[f. 85v]cipe. Sábese que esto ocasionó la muerte afrento-
sa del rey Demetrio, desamparado de los suyos y puesto en las 
manos de Seleuco, su enemigo. Habíanle dado en una audien-
cia gran cantidad de memoriales, y, pasándose hasta el río Axio, 
los echó todos en él. No es lo principal en los reyes el oír a sus 
vasallos, sino deferir a sus requerimientos. No digo que conten-

83  No se aprecia bien la palabra: un inicial cara o casa parece sobrescrito; 
teniendo en cuenta el sentido, me inclino (no sin dudas) por este último 
término, referido al palacio real, pues un poco antes se habla de “las puertas 
de palacio”, también a propósito de las audiencias. No obstante, el contexto 
también admitiría calle, pues un poco más abajo, y sobre el mismo asunto, se 
lee: “y los hiciesen en las calles [milagros]”, si bien en alusión a los milagros 
que Cristo obró en distintas poblaciones según el relato bíblico.



222	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

te a todos, que es imposible, pero que no ocasione quejas en los 
de más merecimiento, respondiendo mejor a los que no mere-
cen. Querer, en todo lugar y tiempo, enterarse de las razones de 
los que piden justicia o premio de sus servicios es querer con-
tentar con apariencias, no con obras.

Si los príncipes tuvieran el conocimiento de Dios y poder 
de hacer milagros, justo sería que no se retirasen y los hiciesen 
en las calles. Pero no es este [f. 86r] género de gobierno el que 
conviene en estos tiempos, que da y quita el tiempo el valor a 
las más calificadas acciones. Crece más en algunos la ambición 
en pretender, malicia en acusar, descaramiento en calumniar. 
Debe así crecer en los príncipes recato en oírlos, dificultad en 
creer y prudencia en responderles. No es esto interpretación 
y comento de codiciosos, como dice el autor; sería lo contrario 
culpa de inadvertidos.

Bien parecen las demonstraciones de humanidad, pero nin-
guna lo es tanto como las que más se proporcionan a gobernar 
con justicia a los vasallos. No es piedad dar oídos al desalmado, 
al que tiene librada84 su felicidad en desautorizar a todos: cruel-
dad fuera el darle crédito.

A grandes demonstraciones de crueldad se obligaría el prín-
cipe con ser tan fácil en oír a todos. ¿Qué de libertades habría 
[f. 86v] de castigar? ¿Cuántos se le atreverían en la cara, alenta-
dos de su benignidad? Que agora lo hacen por diferente cami-
no, arrojando el veneno que tienen en las entrañas y huyendo 
la presencia del príncipe. Piedad es quitarles en el retiro la oca-
sión de tales atrevimientos.

No nos dice el Evangelio que llamó Cristo a los fariseos, sino 
a los niños; a inocentes, no a obstinados. Misericordia era apar-
tar el rostro a sus delictos y no darles ocasión que se atreviesen 
en los ojos de Dios.

Sea la audiencia del príncipe igual para todos; no se nie-
gue al que la pide, mas no se ofrezca al que no la merece. 
A los beneméritos y virtuosos, llamarlos y favorecerlos; a los 
que escandalizan la república con sus costumbres y pervier-
ten [f. 87r] a los buenos con sus lenguas, cuando procura-
ren audiencia, no se les ha de negar, mas ni facilitar. No será 
esto en los reyes retiramiento afectado, que confiese sospecha, 
desconfianza o maña —como dice el autor—, sino prudencia 

84  librada] librado P. Corrijo para restablecer la necesaria concordancia 
con felicidad, en femenino.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 223

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

ajustada a las condiciones de los hombres y a la malicia gran-
de del tiempo que alcanzamos.

[f. 87v] Capítulo trece
Buen criado del rey que se precia de serlo

Discurso trece
Declárase la doctrina verdadera que se debe colegir  

en los lugares que el autor alega

Redúcese la substancia deste capítulo a cierto género de celo 
dirigido contra el ministro. Hace el autor razón de Estado de 
que se precie el criado del rey de serlo, no por importar al 
bien [f. 88r] común, sino por imponer nuevos cargos con esta 
ocasión al ministro.

La circunstancia que agravó más la muerte de Cristo fue el 
expedit vobis de los judíos. Malicia disfrazada con celo, hartar la 
pasión propia con la sangre del inocente, a título de decir que 
conviene a la república; ardid el más diabólico que se ha inven-
tado. Hay malicia descarada que, sin empacho de traer el rostro 
descubierto, persigue con publicidad, sin distinción de perso-
nas, pero no es la más ponzoñosa: la que se disfraza con el bien 
común es la de más mortales efectos. Y así dice el evangelista 
san Juan: Ex illo die cogitaverunt interficere eum85. Siendo tan refi-
nado el odio que tenían a Cristo [f. 88v], los judíos nunca se 
atrevieron ejecutarle, hasta que dieron en esta traza de hacer 
razón destado de su muerte. Ex illo die no se entiende de cuan-
do Cristo les predicaba y reprehendía, sino del día que, en su 
obstinación, hallaron conveniencias en su muerte.

El glorioso Baptista, a quien el autor trae por dechado de 
buen criado, les quitó el rebozo, llamándolos progenies vipera-
rum. Tiene la víbora en la boca la ponzoña: mata mordiendo, 
pero cura86 el mal que hace con su cabeza. Quedó sin ella el 
pueblo judaico después de la muerte de Cristo; y sirve de reme-
dio contra su ponzoña faltarle el cetro, en cumplimiento de las 
Escrituras, cuando más le pretendían conservar, con quitarle el 
verdadero Mesías.

85  Corrijo illa en el manuscrito, en esta cita y en la repetición parcial de 
la misma a continuación, siguiendo el texto de los cantos sagrados, donde 
se lee ab illo ergo die.

86  Esta palabra se añade al margen en el manuscrito, a continuación de 
pero, tal vez con otra tinta.



224	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

[f. 89r] Halla el autor grande excelencia en no haberse 
hecho el Baptista Dios, cuando los sacerdotes y levitas le pre-
guntaron quién era. No es ésta su mayor alabanza, que, aunque 
no fuera santo, bastaba ser honrado para no fingirse lo que no 
era, por quitar la dignidad a quien la tenía e merecía. Profe-
ta era san Juan y dijo que no lo era: usó de palabras humildes, 
dando a entender no era el profeta que ellos buscaban, ense-
ñando a los que, sin serlo, se fingen profetas en la presunción 
de sus palabras para engañar al pueblo.

Decía Cicerón de Lucio Catilina87 que mostraba ser ladrón 
en jactarse del mal que no había hecho. No hallaba yo sin razón 
a Catilina en esto; hablaba según el costumbre88 de aquel [f. 
89v] tiempo, que debía ser como el de agora en que hay hom-
bres que, sin poder, pretenden hacer mal y se persuaden que 
han de calumniar al sol. ¡Qué mucho tuviese por honra no 
haber hecho los daños que pudiera!

Podía el Baptista decir que era el Mesías, pero era título hur-
tado en que no se podría conservar. Ni los sacerdotes de Jerusa-
lem querían darle el mesiazgo89, más que para quitarle a Cristo: 
hurtar querían el oficio, y no proveerle. Si entrase a gobernar y 
guardase justicia y pureza, presto le depondrían, que los ladro-
nes quieren rey que les90 sirva de capa para hurtar; el que no 
se lo consiente murmurado será, y perseguido de los que esta-
ban hechos a otro género de vida. No fue ésta la mayor alaban-
za de san Juan, sino el defender a Cristo [f. 90r], mostrar que 
sólo él debía ser servido y adorado, y descubrir la ponzoña de 
los judíos, llamándolos unas veces “ignorantes” que no veían el 
sol que entre ellos amanecía y no sabían estimar las mercedes 
que hacía Dios a aquella edad, trocando un gobierno imper-
fecto y lleno de injusticias en otro soberano, en que gobernaba 
la misma justicia; llamándolos otras veces “sabandijas veneno-
sas”, mostrando que no era ignorancia, sino malicia y desco-

87  Catilina] Catalina P. Enmiendo la lectio facilior del manuscrito con el 
nombre del político romano, aquí y a continuación.

88  Mantengo la fluctuación en la palabra costumbre, femenina en otros 
casos y aquí masculina, aunque considero que este último uso podría deber-
se a la influencia del portugués (o costume, como en gallego). En español 
de la época el término era femenino (así lo acredita Autoridades), pero el 
CORDE recoge diversos ejemplos de uso masculino (el costumbre) entre los 
siglos xvi y xviii.

89  mesiazgo] misiado P.
90  les] le P. Enmiendo para respetar la concordancia con los ladrones.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 225

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

nocimiento que tenían de su rey. Ésta fue la fineza de buen 
criado y la que mereció que el mismo Dios le engrandeciese y 
alabase. Progenies viperarum entiendo yo no solamente las víbo-
ras, mas todo otro género de sabandijas. Quiso san Juan mos-
trar que éstos eran los que se atrevían a Cristo; que a los reyes 
no se atreven [f. 90v] sino la escoria de la tierra y los que no tie-
nen qué perder.

Es de notar el modo con que Saúl murió. Veíase atravesado 
con su misma lanza y, entre las ansias de la muerte, deseaba que 
alguno le acabase de quitar la vida. Pasó un hombre, llamole, 
preguntole quién era; el fin para que le llamaba era para decirle 
que le matase. ¿De qué importancia era saber su linaje? Dema-
siada curiosidad parece en quien está muriendo, pero anduvo 
prudente Saúl: entendió que, si fuese hombre de calidad, no 
le querría matar, que no se atreven los nobles a tocar en la per-
sona real; y, como le dijo que era amalequita, hombre de baja 
casta y estranjero, entonces le mandó que le matase.

Es debida a la majestad de los reyes, aunque no la igualen 
en algunos las partes [f. 91r] naturales, toda veneración y res-
peto por la excelencia que comunica Dios a los príncipes, para 
ser respetados de los hombres. Niño de pocos días era el duque 
de Barbante Godrofe 3, cuando quisieron los condes de Grim-
bergh quitarle su Estado; salieron sus vasallos a la defensa y le 
pusieron en una cuna, a vista del ejército, por el respeto que 
causaría, y ánimo que los soldados cobrarían en su vista para 
vencer a sus enemigos, de los cuales alcanzaron por este medio 
señalada victoria.

Bastante ocasión tenían los vasallos del rey Ramiro de Ara-
gón para despreciarle en su gran simplicidad, principalmente 
cuando, armándose para la guerra, tomó las riendas del caba-
llo en la boca; pero fue su presencia de tanto efecto y ánimo 
para los soldados que por ella desbarataron [f. 91v] a los moros.

Exceden y se aventajan los príncipes a los demás hombres, 
y no quiere Dios que se les atrevan: antes los respeten y vene-
ren, aun cuando más imperfecciones tienen.

Advierte el Abulense que usó Dios de particular razón desta-
do en no permitir que negasen la obediencia a Saúl sus vasallos, 
después de haberle condenado en la vida; y en el reino guerree 
con David hasta que muera, mas no le falten en la obediencia 
los vasallos, por que —aunque era el castigo más proporciona-
do a su pecado que perdiera la obediencia de los suyos, pues 
había desobedecido a Dios— no sean los vasallos ministros des-



226	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

ta ejecución. No autorice Dios con este ejemplo la insolencia 
de los que querrán atreverse a los reyes, cuyo oficio y cargo es 
tan semejante al de Dios en los cielos que llama Platón al rey 
“Dios [f. 92r] humano”.

Fingir o soñar que puede haber quien apruebe palabras des-
comedidas es engaño de quien hace gusto de su ponzoña, y de 
su gusto, razón destado. Son muy notables las del autor en este 
capítulo. “Ese —dice— que llamare criado tal género de demo-
nios, indigno es del comercio de las gentes. No pasa la majestad 
del nombre: es un esclavo, a quien, para mayor afrenta, permite 
Dios las insignias reales”. Todo esto dice del príncipe que obe-
deciere a sus criados. Cornelio Tácito, sin sueños ni ficciones, 
refiere que el emperador Claudio era obediente a sus criados, y 
no le desautoriza con palabras feas ni encarece con exageracio
nes esta condición. Guardó respeto a la majestad, reconociendo 
cuánto mayores y más per[92v]judiciales vicios la suelen acom-
pañar. Hubo muchos que pusieron toda su felicidad en ejecutar 
crueldades y tiranías, recreándose en la destrución de la patria 
y teniendo por el mayor gusto ver derramada la sangre de los 
más beneméritos.

Vitelio decía que deseaba tuviesen todos los ciudadanos roma-
nos una garganta sola para poder con un golpe quitar la vida 
a todos. Bien experimentó en su incendio Roma la fiera con-
dición de Nerón, crueldad en que fue singular, si bien hubo 
tantos que le imitasen en los demás vicios. Fueron otros tan 
abominables en todo género de torpeza que ni referirlo es líci-
to. Fue el robar la felicidad de otros: Calígula obligó a todos sus 
vasallos le dejasen por heredero91, y fue la avaricia [f. 93r] de 
Galba tan crecida que le costó imperio y vida.

De los vicios todos, el más ligero es el que inclina a extre-
mo de benignidad, en dar más mano a los criados de lo que 
es justo. Y alguna vez será prudencia, si se limitare esta facili-
dad a los de singular lealtad y amor a la persona real, y celo 
del bien común, para que sean ayuda al peso de la monarquía. 
Y bien muestra el príncipe cuánto desea se gobiernen los nego-
cios con entera justicia en los que fía, a quien ha de hacer oficio 
de criado fiel; y que, por conservar la gracia del príncipe, evitar 
la envidia del pueblo y ganar honra en los buenos sucesos, ha 

91  heredero] herederos P. Sustituyo el plural por el singular, pues la 
palabra remite a Calígula; el error puede ser por atracción del plural en el 
contexto (“todos sus vasallos le dejasen”).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 227

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

de emplear todo su cuidado y fuerzas en el despacho [f. 93v] 
justo y cuerdo. No es esto violentar ni gobernar, sino servir con 
más honra y más trabajo, que los ministros de valor en el mayor 
trabajo libran su honra.

Dice el autor que lo primero que debe tener el criado ver-
dadero es no ser profeta a imitación de san Juan; y es porque 
no quiere que se dé esperanza al benemérito del buen despa-
cho, ni se desengañe al que pretende sin méritos que no espe-
re. Tiene por mejor atormentar a todos: a unos, con dilatarles 
el gusto de su buen despacho; a otros, con dejarlos gastar vida 
y hacienda en pretensiones que no han de conseguir. Virtud es 
esta profecía: significar la voluntad del príncipe para adminis-
trar justicia y proveer mejor [f. 94r] los cargos; y no sólo no dig-
na de reprehensión, mas necesaria en el ministro.

Cuando Dios mandó a Moisén a Faraón92, diole por minis-
tro a Arón y díjole que sería su profeta. Era príncipe, hacía ofi-
cio de Dios; el ministro que le había de ayudar había de hacer 
oficio de profeta.

Dice más el autor. Que, siendo san Juan evangelista priva-
do de Cristo, le igualó con los otros, y consta del Evangelio lo 
contrario: de los doce apóstoles, sólo él y su hermano, con san 
Pedro, gozaron la gloria del Tabor. Hízole profeta y le reve-
ló con particularidad misterios soberanos en que le aventajó 
a los demás apóstoles; era privado, e justo que fuese profeta. 
Encargole su madre santísima, comunicole en [f. 94v] su pecho 
altísimos secretos en la Última Cena: no pudieron ser más par-
ticulares los favores.

Dice que, eligiendo Dios por su privado a san Pablo, lo pri-
mero que hizo para que fuese buen privado y buen criado 
fue derribarle. Razones sofísticas con demasía, que inventa el 
deseo del autor de ver ruinas de privados. Túvolos Cristo nues-
tro señor, que, conversando con los hombres, había de hacer 
distinción de unos a otros en el modo de tratar y favorecerlos. Y 
hay en Dios razones muy diferentes, es muy distincto su gobier-
no: no hace privados que tengan semejanza con los de la tie-
rra, ministros sí de la Iglesia, cuyo merecimiento consiste en 
padecer por su amor. Padeció [f. 95r] mucho san Pablo, y fue 
así muy favorecido de Dios. Llamole a sí no con derribarle, sino 
con levantarle; cayó del caballo el cuerpo, mas subió el espíri-

92  Faraón] Farao P. El rey de Egipto ante el que se presenta Moisés en 
Éxodo es Faraón. No parece haber una virgulilla de nasalidad sobre la o.



228	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

tu al cielo empíreo; antes de entrar a servir, entró en la gloria; 
levantole Dios a la privanza o, con más propiedad, a la partici-
pación de sus favores, antes que hubiera empezado a merecer-
los. Esto es lo que Dios hace: levanta, no derriba, y, cuando baja 
a san Pablo del caballo, es para subirle a los alcázares de su glo-
ria. Habíale de entregar gobierno de su Iglesia, la conversión 
del pueblo gentil; y había él de dar tan buena cuenta del oficio 
y ser fiel a su señor: previno sus méritos y servicios con favores 
extraordinarios.

Da fin el autor a este capítulo con decirnos que ninguno 
“ha de desmerecer [f. 95v] por no ser del cortejo del privado”, 
y trae por prueba la queja de los discípulos de Cristo, viendo 
un hombre que echaba demonios, a que les respondió Cris-
to que le dejasen. Con razón se persuadieron los discípulos 
que no merecía hacer milagros quien no seguía a Cristo y que 
tenía sus inconvenientes. Dispensación fue, y particular orden 
de Dios, que gozase aquel hombre privilegios de discípulo sin 
serlo. Toca esto a la incomprehensible providencia de Dios. 
Lo cierto es que se podía presumir serían falsos los milagros 
de quien no seguía a Cristo, como el mismo Señor dijo (Math. 
11): Qui non est mecum, contra me est. Y en el gobierno políti-
co conviene muchas veces que los favores del prín[f. 96r]cipe 
no se empleen en los que son de bando contrario del priva-
do, a los cuales no se ha de dar mucha mano, porque viven de 
ordinario descontentos y desean desacreditar las acciones del 
príncipe por la parte que tiene en ellas el privado; y la des-
truición del reino, por satisfacer y hartar su envidia. Y nin-
gunas mercedes ni favores bastan para contentar los que su 
mayor disgusto es la vista del privado; y, mientras él permane-
ce, siempre han de vivir descontentos, por más mercedes que 
les haga el príncipe.

Hay mucha diferencia en hacer favores y pagar servicios. 
Son los favores voluntarios, y no se hace injusticia a quien se nie-
gan; y debe así guardarse en ellos diferente razón destado que 
en satisfacer servicios. No digo que de[f. 96v]pendan del arbi-
trio del privado, que siempre el príncipe los hace a quien más 
gusta, pero, cuando se hicieren consideradamente, menos per-
judicial es que el privado tenga este favor, cuando no resultaren 
injusticias dél, que darse armas a los desaficionados, pues las 
más veces tienen menos amor al príncipe los que tienen mala 
voluntad al privado.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 229

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

[f. 97r] Capítulo catorce
A quién han de ayudar y para quién nacieron los reyes

Erat autem quidam homo ibi triginta et octo annos habens 
in infirmitate sua (Joan. 5)

Discurso catorce
Moralízase este evangelio con contraria doctrina a la del autor

Halla en este evangelio el autor retratada una república: el rey, 
en el [f. 97v] ángel que movía las aguas; en los enfermos, los 
pretendientes; los ministros, en los que habían de conducirlos93 
a la piscina. Y quéjase de la desorden que en ella había, pues 
faltaban medios a que tuviese salud un necesitado. Y “si en la 
piscina —dice— que revolvía un ángel que bajaba del cielo 
había esta desorden en la presencia de Cristo, ¿qué haberá94 
en la del gobierno, y los cargos y mercedes, que las más veces 
las revuelve Satanás?”.

No veo qué ocasión diese a estas quejas la piscina, ni en 
ella algún desorden. Tocaba al ángel solamente dar virtud con 
el movimiento a las aguas; y, aunque todos procuraban cobrar 
salud por ella, y reputaba cada uno su necesidad la mayor, sólo 
a uno se comunicaba [f. 98r] la virtud por disposición particu-
lar de Dios. ¿Qué culpa tuvieron estos hombres? ¿Qué desor-
den la piscina? Mas, como concibió representación de ministro, 
no pudo abstenerse de no calumniar95 desórdenes en lo que la 
altísima providencia divina había dispuesto.

Y no sin ella para documento nuestro vemos que no se 
hacía caso de aquel hombre, que, en la cama de sus vicios, 
sólo tenía lengua para quejas; y, aunque parecía debía ser 
primero en la salud el más necesitado, quiso Dios con infali-
ble acierto la alcanzase primero el que primero llegase, por 

93  conducirlos] contradecirlos P. Juzgo que la lectura contradecirlos es un 
error, tal vez por una deficiente lectura o escritura del término conducirlos (a 
los enfermos); pese al riesgo de introducir una enmienda que no veo del todo 
clara, creo que es mejor hacerlo que mantener un claro error, pues contrade-
cir no tiene más sentido que ‘impugnar, oponerse’, acepción que no encaja 
en un contexto que refiere el traslado físico de los enfermos a la piscina.

94  Mantengo la forma haberá, aunque tiene la apariencia de otro posible 
lusismo; el CORDE registra cuatro casos entre los siglos xvi y xviii, tres de 
los cuales pertenecen a la obra del escritor portugués Gil Vicente.

95  La doble negación “no pudo […] no calumniar” (‘no pudo abstener-
se de calumniar’) no parece un error: posee valor enfático, posible tanto en 
español como en portugués.



230	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

sí o conducido de otro, por que al que faltasen pies pudiese 
con entendimiento granjear quien le socorriese en la ocasión, 
mas, al que cabeza y pies, no espere salud, llo[f. 98v]re en 
vano su miseria.

Y si en piscina que movía un ángel y era Dios autor de la 
salud no la alcanzaba el más necesitado, sino el que se adelan-
tase a los demás, cuánto se debe advertir en la república que en 
la distribución de sus cargos se prefieran los que con más satisfa-
ción la han de servir, sin atender a los que encarecen, ambicio-
sos, sus necesidades, y sólo sirven de ocupar lugares debidos a 
virtudes ajenas, y la vida en continua murmuración del gobier-
no que aborrecen por recto e justo.

De sangre real era Miphiboseth, y le estaba David obliga-
do por hijo de Jonatas, su gran amigo: socorriole, necesitado, 
alimentándole de su mesa, no con cargo o oficio público; y 
si, como le faltaban pies96, no hubiera tenido cabeza para [f. 
99r] saber merecer esta piedad, postrado a los de David —corruit 
in faciem suam, et adoravit eum97—, nunca la hubiera experimen-
tado; o si con lengua suelta imaginara cubrir otros defectos y 
acreditarse, siendo ella ruina y destruición de todas las bue-
nas partes de un hombre señalado. Más afrenta le causó a Peri-
cles, capitán ateniense, su lengua que le había dado gloria su 
valor, pues con ella destruyó su patria; como también Alcibía-
des, licencioso en hablar, descompuso la república y a sí se qui-
tó la vida.

Gran misericordia fue de Dios dar salud a este paralítico. Por 
lo poco que se puede presumir, la merecía, no habiendo habi-
do en treinta y ocho años quien se compadeciese dél, argumen-
to de que algún [f. 99v] vicio suyo señalado apartaba de sí toda 
piedad. Persuádome que hablaba mucho, que es el más ordina-
rio en los miserables, y que más aborrecibles los hace; y mués-
tralo así lo que respondió a Cristo, pues, preguntado si quería 
salud, dio por respuesta quejas contra los que no le habían ayu-
dado a procurarla. Hombres hay que, a vista del remedio, sólo 
miran a quién puedan imputar sus males y quieren más dar que-
jas que recibir salud.

96  La palabra pies está añadida encima de la línea en P.
97  Mantengo la expresión adoravit eum, pese a que eum es un añadido 

respecto a la fuente, el segundo libro bíblico de Samuel. El trazo de la c es 
similar al de una e, y la palabra podría ser cum, errónea.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 231

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Estando los hebreos a vista de la tierra de promisión, y 
diciéndole los exploradores era poderosa la gente, fuertes las 
ciudades, no trataron de cómo se apoderarían della, o se salva-
rían a sí, sino sólo de murmurar y quejarse de Moisén [f. 100r]; 
y ofendió tanto esto a Dios que no les costó la vida a todos por 
intercesión de Moisén.

No quiere Dios que pueda más con un hombre la deprava-
ción de su natural que su miseria; y que la piedad a que ésta le 
obliga se desmerezca, se impida con aquella condición, pues 
ningún vicio es más detestable en su presencia que alzar los 
ojos de las miserias propias para inquirir y calumniar faltas aje-
nas, infamando en otros no lavar las manos, y no viendo su cons-
ciencia imunda y torpe.

Y hase de advertir que la comoción de las aguas sólo daba 
salud al enfermo miserable que, en ella98, libraba su remedio. 
En la tranquilidad y sosiego de la república viven y medran 
los buenos. Revolución de las aguas, mudanza en el gobierno 
[f. 100v], desean los que no lo son, fiando della las mejoras que 
no se pueden prometer conservándose la república en la feli-
cidad que goza, y aunque por lo que en ella padecen anhelan 
a alterarla, es imaginación de doliente: persuadirse han de ser 
poderosos a revolver las aguas cuya comoción se reserva Dios 
a sí, y para ella sólo se sirve de la pureza de un ángel. Vio Eze-
quiel99 que aquellos cuatro misteriosos animales, símbolo de 
las principales monarquías, se movían a disposición del hom-
bre, que estaba sobre el trono en figura de Dios, para mos-
trar cuánto asiste su providencia al gobierno de las repúblicas 
y monarquías, y cuánto éste depende de su voluntad, sin que le  
pueda alterar la ambición de los descontentos, que en [f. 101r] 
los males y destruición de la república esperan ser dichosos; que 
pudieran ser más fácilmente, si, atentos a mejorar el gobierno 
de sí mismos, no ofendieran con calumnias el público y advir-
tieran que lo que a sus ojos parece en la piscina desorden es 
providencia altísima de Dios.

98  Es posible que exista un error en el singular de ella, pues parece 
remitir a aguas; no obstante, podría referirse a la piscina antes mencionada 
o a comoción, por lo que prefiero mantener la lectura.

99  Al margen se añade “Ezechiel”, pero, a diferencia de otros casos, no 
lo inserto en el texto porque no aporta información bibliográfica adicional 
a la que figura ya en el texto, y, además, resultaría repetitivo.



232	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

[f. 101v] Capítulo quince
Con qué gentes se ha de enojar el rey con demonstración y azote

Et veniunt100 Jesus Hierosolimamet
Discurso quince

Respóndese a la doctrina del autor

Muy nuevo y extraordinario y quizá no visto es el estilo de escri-
bir de nuestro autor. Fingir culpas y castigar por ellas, muchas 
veces ha sucedido: muchos fueron condenados por testi[f. 102r]
monios, y muchos se libraron dellos mostrando su inocencia. 
Mal grande es un testimonio, mas hay defensas contra él y 
modos con que la verdad se aclare, como sucedió a Susana. 
Pero esta manera de calumniar, amonestar con celo fingido y 
predicar emienda de delictos sólo a fin de dar a entender que 
los hay y que se crea que algo hubo que diese motivo a tal doc-
trina, es lo más a que pudo llegar malicia humana. No hallo en 
las escrituras sagradas y profanas ejemplo semejante, si no es lo 
que usó el demonio con Eva, que, con el mismo consejo que 
la dio, supuso culpa en Dios. Pero no llegó aun el diablo a este 
género de malicia, porque, aunque juntamente aconsejó a Eva y 
culpó a Dios, su intento principal no fue desautorizar [f. 102v] a 
Dios con imponerle culpa, sino destruir a Eva con hacerla pecar. 
Pero el autor no es lo que pretende dar consejos errados, sino 
a entender que cometen delictos grandes los que gobiernan, 
en que se vee cuán peores son estos tiempos que los pasados, 
cuánto se ha refinado la malicia y cuánta mayor prudencia han 
menester los príncipes, sobrepujando la malicia de los vasallos 
al más astuto diablo.

Refiere el autor en este capítulo el celo con que Cristo 
echó del templo los que en él vendían, acción necesaria en 
aquel tiempo, y su memoria en todos para enseñanza nues-
tra. Si el autor se contentara con hacer oficio de predicador, 
podríamos imaginar que nos decía la doctrina que el evange-
lio [f. 103r] literalmente contiene, por no cansarse en buscar 
otra más acomodada a las costumbres desta era; y así lo empe-
zaba a mostrar, porque, habiendo referido la acción de Cristo 
en castigar a los que vendían, la reprehensión que les dio que el 

100  Encima de la palabra veniunt figura una cruz (+), que se acompaña, 
en el margen izquierdo, de una indicación referida al original del que habría 
partido esta copia manuscrita, o bien al texto censurado, el tratado Política 
de Dios de Quevedo: “erro en el original”. 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 233

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

templo no era para vender, sino para orar, dice: “Vuestra majes-
tad puede decir esto por su casa, y porque fervorosamente con 
su ejemplo alienta virtud y valor desembarazado en sus vasa-
llos; sólo resta que abra los ojos sobre los que se la quisieron 
hacer cueva de ladrones, y no será, pero temerlo es religión”. 
Hasta aquí predicador se muestra: castigo merecía por el atre-
vimiento de profanar el oficio sagrado. Pero no es el mayor cri-
men: declara luego más su ánimo y que en efecto [f. 103v] hay 
los101 delictos que reprehende para estos contumaces —dice— 
que venden el templo. Propio azote ha de ser escogido por 
el rigor de la justicia; y es lástima ver cuán bien introducidos 
están con la absolución los unos y los otros, frecuentando tanto 
las confesiones como los tratos, haciendo pompa de las comu-
niones. Compras y ventas dice que hay. Bien se declara: temera-
rio habla, azote merece, contra sí dio la sentencia, diciendo “el 
rey puede y debe tener sufrimiento para castigar con demons-
tración por su mano en todos los casos, mas, en el que toca-
re a desautorizar su casa y profanarla, él ha de ser el ejecutor 
de la justicia”. Contra sí habla en lo que pretende se castiguen 
otros. Desautorizar las acciones del rey, profanar el celo con que 
[f. 104r] se trata lo que toca a la religión, manchar la pureza 
con que se procede sin respeto a interés, es la mayor insolencia 
que ningún atrevido puede cometer. Más es que desautorizar 
la casa: no basta azote, no hay castigo que iguale el crimen que 
llega a tocar en la honra. A éstos que vendían en el templo 
echó Cristo con unos cordeles. A Oza, que tocó el arca del tes-
tamento con celo de tenerla, no cayese102, castigó con muerte. 
Profanaron aquéllos la casa, éste la honra. Supuso falta de pro-
videncia en Dios, persuadiose se había descuidado en lo que era 
tan suyo, presumió podría su industria remediar descuidos de 
Dios; parece pecó más de ignorancia que malicia y, sin embar-
go, fue condenado a muerte. Y si el ignorante es condenado a 
muerte por tocar en el arca que iba [f. 104v] a caer, ¿qué pena 
no merecerá quien derriba el arca por poder tocarla, para pro-
fanar y desautorizarla y argüir faltas en el gobierno en mate-

101  La palabra los aparece añadida en P, tal vez con distinta caligrafía, 
encima de la línea.

102  A Oza […] castigó con muerte: ‘[Dios] castigó con la muerte a Oza, 
por haber tocado el arca del testamento con la intención de asirla para que 
no cayese’. No enmiendo la expresión, un tanto forzada, “no cayese”, que 
debe entenderse con el valor final que propongo en la paráfrasis, pues no 
me parece estrictamente un error.



234	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

ria tan grave, no sin ofensa de la honra del príncipe, que debía 
defender con su misma vida?

¿Qué edad se podrá gloriar de haber gozado gobierno más 
ajustado a la verdad, más conforme a las resoluciones de los tri-
bunales, en que con tanto acuerdo y justicia se tratan las mate-
rias? ¿En qué tiempo valieron más los méritos o se pagaron 
más puntualmente los servicios? ¿Cuándo estuvieron las puer-
tas tan cerradas a todo género de cohecho, así en las materias 
graves como en las ligeras? ¿Quién se atrevió a poner tacha algu-
na en este particular? El diablo que tuvo atrevimiento a culpar 
de injusto al mismo Dios —Cur [f. 105r] praecepit vobis Deus?— 
supuso injusticia en sus órdenes, para engañar a inocentes, fin-
giéndose celoso del bien común para calumniar la honra de 
Dios. Y que entonces emprendiese destruir el mundo con apa-
riencia de celoso, era en estado en que la serpiente no había 
descubierto su ponzoña; y como criatura que debía obedien-
cia a Eva, pudo encubrir su malicia, y con todo le costó la cabe-
za: Ipsa conteret caput tuum. Pero que en este tiempo haya quien 
sin temor use la misma traza, mayor atrevimiento es que el del 
diablo. Bien que el autor quiere ser tenido por profeta: “Oiga 
—dice— vuestra majestad, no a mí, pues no es mi pluma la que 
habla, aunque es la que escribe”. Profeta es, espíritu habla en él, 
no de Dios: hablan éstos con más certeza. Será del diablo, que 
siempre tuvo sus profetas [f. 105v], como consta de la Escritu-
ra en muchas partes: Propheta Baal quadraginta. Perseguían éstos 
los profetas santos, calumniaban sus acciones, pretendían des-
autorizar el gobierno a que asistía el mismo Dios, las mercedes 
que hacía a su pueblo, los favores con que le trataba.

Hallo al fin deste capítulo alguna disculpa al autor de lo que 
escribió, no de haberlo sacado a luz en este tiempo. Ya lo apun-
té en el capítulo 12: son papeles que se escribieron en otra era 
y, aunque en todo el discurso del libro se conoce así, pues no 
vemos sombra de los delictos que en él arguye, en algunos capí-
tulos se confirma con más claridad, como en el 12, en que trata 
de la dificultad de las audiencias y en el dinero que algún tiem-
po costarían; y en éste, de compras y ventas, materias [f. 106r] 
muy ajenas de lo que se platica. Y descúbrese más esto en las últi-
mas palabras deste capítulo: “Señor —dice—, ya que, como he 
dicho, su casa de vuestra majestad por sí puede decir que es de 
oración, tome el azote si se ofreciere y eche della los que inten-
taren hacérsela cueva de ladrones. Prosiga lo empezado: viva 
imitándose a sí, no se canse de copiarse las acciones de un día 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 235

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

en otro”. Notorio es que ninguno dio ocasión en este gobierno 
a tales demonstraciones y castigos, como ni en efecto se hicie-
ron; y así no vienen bien las palabras “Prosiga lo empezado”, 
que en otro tiempo vendrían a propósito. Pero tengo por mayor 
culpa querer infamar el nuestro con imponerle vicios de los 
pasados, pretendiendo afrentar las virtudes con el azote que se 
hizo para castigo de vicios. No puede padecer la virtud afren-
ta, por [f. 106v] más que se arme contra ella la malicia. Posue-
runt in caelum os suum —dice David— et lingua eorum transivit in 
terra. Pretenden los malos afear el cielo con su boca, mas son tan 
rastreros que no pueden levantarse de la tierra. Permisión divi-
na es que ellos se atrevan, para que se apure más la verdad, y 
ensalcen la virtud con las calumnias y sean autores de su ruina.

[f. 107r] Capítulo dieciséis
El rey ha de llevar tras sí los ministros, no los ministros al rey

Discurso dieciséis
Muéstrase ser falsa y contraria al buen gobierno esta doctrina

Os stulti confusioni proximum est, dice Salomón (Parab. 10). Es 
grande la confusión que se halla en la boca de un hombre incon-
siderado. Aprueba y reprueba con pasión, confunde sin orden 
bueno y malo, y cuando procede de malicia, es aun con más 
perjudiciales efectos, y principio de eterna [f. 107v] confusión.

Ofrécenos nuestro autor en este capítulo por evangélica una 
doctrina en todo perjudicial, y persuádela sin sentirla, pues en 
otras partes de tan pequeño volumen profesa la contraria, por 
parecerle favorece sus intentos. Seguían los discípulos a Cristo, 
y dice que así deben los ministros seguir al rey, usando equívo-
camente de las palabras sagradas con ánimo sofista de no apu-
rar la verdad, mas engañar con apariencias della.

Seguían los discípulos a Cristo, acompañando y sirviéndo-
le, y habíanle de seguir más principalmente en la imitación de 
su vida y muerte: Sequamini103 vestigia eius: qui peccatum non fecit, 
dice san Pablo. Cuánto mejor fuera al autor [f. 108r] alentar 
a esta imitación que torcer las Escrituras a que no se aconseje 
el rey ni siga el parecer de los ministros, porque los apóstoles 
siguieron e imitaron a Cristo, no habiendo proporción ningu-
na de uno a otro.

103  Sequamini] Sequimini P. Corrijo siguiendo el texto bíblico citado, que 
procede de 1 Pedro.



236	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

“De ninguna manera conviene —dice— que el rey yerre, 
mas, si ha de errar, menos escándalo hace que yerre por su 
parecer que por el de otro”. Mucho se olvidó el autor en este 
capítulo del árabe que, en el 14, ponía más la felicidad de la 
república en los buenos ministros que en el buen rey. “Hubo 
árabe —dice— que tuvo opinión que era mejor mal rey y bue-
nos ministros”. Y aprobándola entonces por valerse della con-
tra los ministros, ya la reprueba por hallar en la contraria modo 
para calumniarlos.

[f. 108v] ¡Oh, cuán ciegamente apasionado escribe quien 
cree o persuade dos contrarios, por llevar adelante sus desinios! 
No sé quién fue aquel árabe; ésta, pasión lo parece. La opinión 
es cierta de cuánto consista la felicidad pública en los buenos 
ministros si lo son, si aconsejan sabios y libres al príncipe, si él 
los sigue justo; que, si lisonjeros le adulan y siguen su albedrío, 
enemigos suyos son y de la patria.

Con ser tenido en la Escritura (Eccles. 10) por peligroso el 
gobierno de rey mozo, vemos en mayor parte que goberna-
ron mejor los que lo fueron. Don Sancho, hijo de don Alon-
so, emperador de España, empezó a gobernar muy mozo, mas 
con tanta admiración que en sólo un año que vivió mereció en 
las lágrimas de todos el [f. 109r] nombre de “Deseado”. Don 
Enrique Tercero sucedió en el reino de doce años, y en quince 
que reinó igualó los más excelentes príncipes del mundo; y si 
la muerte no le hubiera prevenido, hubiera conquistado el rei-
no de Granada: tan grandes fuerzas había recogido para esta 
empresa, sin gravar a sus vasallos con tributos. Y de los godos, 
don Tulga104, empezando a reinar de pocos años, ganó tal opi-
nión que tuvieron todos por castigo público su muerte, sin otros 
muchos ejemplos que pudiera referir. La felicidad en el gobier-
no destos príncipes, en falta de experiencia, en el amor de las 
pasiones de la edad, debe sin duda referirse a la prudencia de 
los ministros; que, si bien el príncipe no reconozca ventaja en 
el talento, dándole Dios próvidamente no menor superioridad 
en ingenio que en [f. 109v] poder, siempre acierta en ayudar-
se en el gobierno de la prudencia y vigilancia del ministro sabio 
y recto que, menos independiente, es más recatado en lo que 
resuelve y aconseja, atento al servicio del príncipe, temeroso 

104  Tulga] Fulgo P. Debe de referirse a Tulga, hijo del rey godo Chintila: 
enmiendo en consecuencia.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 237

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

de las quejas del pueblo y a la verdad. ¿Qué hombre se gober-
nó por sólo su parecer que no errase?

David, prudentísimo y vigilantísimo rey, siguió siempre los 
consejos de Achitophel, satisfecho de su celo y cuidado, y de la 
felicidad de los sucesos; y ausentándosele, fue muy notable el 
sentimiento con que acudió a Dios, pidiéndole remedio en la 
falta que le hacía tal ministro y conociendo cuánto peligraban 
sus cosas. ¡Si Absalón se gobernase en sus desinios por la pru-
dencia y sagacidad de Achitophel…!

Y no sólo es prudencia, mas valor [f. 110r] en el príncipe suje-
tar la afición del parecer propio, principalmente en materias que 
tocan a su gusto o interés, a las razones que con madurez pon-
dera el juicio libre de los ministros sabios. Tiberio César, cuyas 
acciones propone el Tácito (Tacit., lib. 4, Annal.) por dechado 
de imitación a los príncipes, temía tanto le siguiesen sus conse-
jeros y ministros que era su mayor cuidado el encubrir su pare-
cer, por que no sobornase la adulación los votos, y pudiese cada 
uno decir libre su sentimiento, y seguir él lo que conviniese más 
al bien común. Y sucedía dar a entender lo que no sentía, por 
ver si era más poderosa en los votos la lisonja que la razón, teme-
roso del peligro que amenaza a la república, si los que han de 
aconsejar siguen, lisonjeros, el parecer del rey. Lo mismo hacía 
Agrícola, que, fácil y blando en [f. 110v] el trato común, no daba 
lugar, de severo, que ninguno le adulase en seguir su parecer, 
prudencia que en Lucio Silla encarece Salustio (Sallust. in bell. 
Jugurtino); y en lo contrario peligra el gobierno y la república.

“De llevar los reyes a ser llevados —dice el autor— hay tanta 
diferencia que, una sola vez que Cristo fue llevado de un minis-
tro, fue el demonio”. Habla en la tentación del desierto y no 
advierte que, en doctrina cierta de los Padres, fue el Espíritu 
Santo quien llevó a Cristo al desierto, y que es errónea la contra-
ria; y, aunque el demonio le llevó al pináculo, fue tentación que 
le permitió Cristo por mayor bien nuestro, de que no se puede 
hacer inducción a los consejos y advertencias que los ministros 
(por obligación del cargo en que Dios [f. 111r] los pone) dan a 
los príncipes, para hacer justicia y conservar su Estado. La ten-
tación es de ministros del demonio, que, encubriendo la mali-
cia que los mueve, pretenden con falsas advertencias los males 
que desean a la república, pero no persuaden, conocidos. Ofre-
cen, en imitación del autor, de sus astucias sustento, y conserva-
ción al Estado en las piedras que arrojan; y dan veneno en los 
remedios que aplican.



238	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

Imite el príncipe, en la obediencia y amor de sus vasallos, el 
de los apóstoles, con que seguían a Cristo en las resoluciones 
graves. No fue tanto de sí que quiera ser seguido de todos, que 
es temeridad igualar la poca capacidad del mayor talento huma-
no con los abismos incomprehensibles de la sabiduría divina. Y 
sujete muchas veces su gusto y opinión a los [f. 111v] pruden-
tes acuerdos de ministros sabios y experimentados. Y, aunque 
el autor hace diferencia de dar consejo a persuadirle, como el 
darle es necesario, conviene que se ejecute para bien de la repú-
blica; y esto obra la persuasión.

Cor docile (3 Reg., cap. 3), pedía Salomón a Dios: un cora-
zón fácil y blando para las persuasiones y consejos, petición 
tan aceta a Dios que le hizo digno no sólo de la corona, mas 
de comunicarle sabiduría con que enseñase y dirigiese a los re-
yes. Y, cuando no da Dios este corazón al príncipe, es el ma-
yor castigo de la república. Queriéndole hacer de los egipcios, 
dice Isaías (Isai., 19): Consilium eius praecipitabo, ‘No tendrán sus 
consejos madurez ni acierto’; y más abajo: Rex fortis dominabitur 
eorum, ‘dareles rey tan duramente asido a su opinión que de
seche [f. 112r] los consejos prudentes y sea destruición de sus 
vasallos’. Dichosa edad, dichosa monarquía, que tan largos re-
cibe los favores del cielo, en lo que se defiere105 a los acuerdos 
prudentes de ministros justos y sabios.

[f. 112v] Capítulo diecisiete
Quién son ladrones y quién son ministros, y en qué se conocen

Amen amen dico vobis qui non intrat per ostium et. (Joann. 10)
Discurso diecisiete

Declárase el sentido verdadero deste evangelio  
y la doctrina que dél se saca

Cristo nuestro señor, de cuyas palabras se vale el autor en esta 
ocasión, dijo a sus discípulos que era ladrón el que no entraba 
por la puerta, proverbio que ellos no entendieron. Y, por que 
no le interpretasen torcidamente, como hace [f. 113r] el autor, 
abatiendo tan misteriosas palabras a tan rastreras materias, el 
mismo Señor le declaró, diciendo que él era la puerta y que 

105  Aunque tenga apariencia de error, mantengo la expresión “se defie-
re”, pues creo que es correcta. Deferir, como consta en Autoridades, es “Adhe-
rir, convenir con el dictamen de otro” (‘en lo que se ajusta, se adhiere a los 
acuerdos prudentes…’).



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 239

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

todos los que entraban por otra eran ladrones; y que por sola 
ella se podía alcanzar la salvación y remedio espiritual, que esto 
quiere decir et pascua inveniet.

No habló Cristo de bienes de Fortuna, sino de la gloria sobre-
natural, para la cual no hay más que una puerta, que es Cris-
to, su fee, su doctrina, su Iglesia. Todos los que quieren entrar 
por otra van errados, perdido el camino de la salvación. Mas, 
para los bienes temporales, honras, riquezas, prosperidades, hay 
diferentes puertas; son cosas de que Dios no hace tanto caso 
que las mida a merecimientos. Entregolas a la Fortuna. Entre 
cada uno en las honras y riquezas por la puerta que pudiere 
[f. 113v]: unos, con favor de la Fortuna, que a los más descui-
dados reparte grandes bienes y a los más indignos da honras y 
riquezas; entren otros por su valor, para que del todo se no106 
desprecien los méritos. Tengan su premio las empresas arduas: 
sea Alejandro señor del mundo; César, del Imperio romano. 
No se niegue satisfación al ánimo con que emprendían los peli-
gros, a la constancia con que se conservaban en los trabajos y 
adversidades. Alcancen otros reinos y riquezas por naturaleza, 
naciendo de padres que los tuvieron, que también merecen por 
los padres los hijos; otros, por parientes y amigos, como suce-
dió a Cayo y Lucio, adoptados por Octavio Augusto; otros, por 
privanza de príncipes; por industria y negociación, otros. Cami-
nos todos honestos y conformes a la ley divina, que [f. 114r] no 
quiso limitar a uno solo los bienes temporales, por que todos se 
pudiesen seguir lícitamente.

Querer el autor que se platique la doctrina deste evangelio 
en los bienes temporales no solamente es violencia a su senti-
do, mas sería necesario que Dios repartiera los bienes tempo-
rales con igualdad a los espirituales, en satisfación de méritos 
y servicios. No nacería alguno rey, ninguno tendría bienes has-
ta pasados muchos años en merecerlos, perdería la Fortuna 
su nombre, poseería cada uno aquello que mereciese. Buen 
gobierno parecía, mas desproporcionado a la conservación del 
mundo, que depende de la desigualdad en los bienes. Con-
viene que sean unos ricos, otros pobres; contentos unos, des-
contentos otros; que tengan unos sin trabajo las riquezas que 
otros con mucha fatiga no alcanzan; que atormente a los pode-

106  Mantengo la expresión “se no desprecien”, con la extraña interca-
lación de la negación entre el pronombre y el verbo, que cabe interpretar 
como ‘no se desprecien’.



240	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

rosos la murmuración [f. 114v] de los miserables, y a éstos la 
condición de su estado, para que en ninguno se halle gusto per-
fecto, y sirva la desigualdad de estados de diferencia de voces a 
la armonía deste mundo.

Bien se compadece que ministros que entraron en los ofi-
cios, no rogados sino venciendo dificultades y anhelando por 
obtenerlos, cumplan con la obligación de buenos ministros, 
siendo enteros y leales en administrar sus oficios. No está la 
perfección del ministro en ser rogado: muchos hubo que, 
rogando, fueron excelentes ministros; y otros que, rogados, 
no cumplieron sus obligaciones. Rogado alcanzó el empera-
dor Galba el Imperio. Pareció —dice Cornelio Tácito— capaz 
antes de gobernar; mostró su incapacidad en el gobierno. Catón 
Censorino, tan conocido por la prudencia con que asistió al 
gobierno [f. 115r] de la república romana, rogó muchas veces, 
y algunas —como refiere Plutarco— fue repelido; arañando 
entró, mas no gobernó arañando. Ejemplo puede ser a todos 
los que gobiernan, para ejercer con perfección sus oficios. No 
se conocen los ministros —como quiere el autor— por la puerta 
por do entran, sino por el modo con que proceden. Ni es nece-
sario que sea Dios la puerta: basta que sea la fortuna, la indus-
tria, el talento. No supo esta puerta el emperador Trajano; por 
otra diferente entró en el Imperio, y ninguno se le igualó. Eli-
gió Dios a Saúl; no pudo ser mejor la entrada, mas procedió de 
manera que se hizo indigno de la corona.

Todas las acciones de los hombres se regulan por la con-
formidad que tienen con la voluntad divina. No tienen mali-
cia alguna los que no se encuentran con ella, aunque [f. 115v] 
no parezcan bien a los ojos de los hombres. Son muchas veces 
excelentes en los ojos de Dios los que en la tierra tienen los pri-
meros lugares, y viles los que padecen afrentas y miserias, si bien 
es las más veces al contrario. Pero sucede que la prosperidad no 
desvanece a algunos ni hace se desconozcan; y la miseria incita 
a otros a cometer cosas indignas. Merecen los ricos en la per-
secución de envidiosos; y condénanse éstos por el camino que 
les dio Dios para salvarse, que lo es muy bueno para el cielo el 
sufrir miserias, y mortificar la naturaleza y condición. Yerra la 
puerta el que busca trazas para hartar su pasión con infamar las 
acciones de los príncipes, desacreditar los que gobiernan, sien-
do ocasión al pueblo que se disguste del gobierno que Dios le 
ha dado. No es la puerta esta que él enseñó, ni por la [f. 116r] 
que entran hombres de valor. Dijo de sí Dios que era puerta, y 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 241

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

dijo asimismo que era verdad, porque cuanto más uno la deja 
tanto se aparta de la puerta por do se entra a las honras y pros-
peridades; que, si bien tienen diferentes entradas, sólo por men-
tiras y embelecos no hay paso a ellas. Son despeñaderos, no 
caminos; y el que los sigue tan lejos está de poder encaminar a 
otros que se pierde a sí.

Confiesa en este capítulo el autor que no se dificultan las 
audiencias, habiendo dicho en el 12 que su dificultad enrique-
cía a los porteros: “¡Gran cosa —dice— que estén las puertas 
hiermas y desiertas, que nadie entre por ellas estando abiertas y 
rogando con el paso, y que todo el tráfago y comercio sea por 
los tejados y ventanas!”. Si se hubiera de responder a las contra-
diciones deste libro, sería necesario un gran volumen. Apunto 
solamente [f. 116v] las que son tan notables como venderse 
las audiencias y no haber porteros y estar abiertas las puertas a 
cuantos quisieren entrar. Sobre el capítulo 12, dije se echaba 
de ver haberse escrito para otra era.

Y confírmase esto en el presente, en que dice verdadera-
mente lo que pasa, aunque sin reparo de contradecirse, a fin 
de persuadir que se negocia en los tejados; que, aunque no 
lo puede probar, conténtase con la mala fee que causará en 
quien lo leyere, principalmente en los ausentes, a quien no lle-
ga entera la verdad. Trae el autor por ornato deste su sermón 
un lugar del apóstol san Pablo, en que dice que nunca se ven-
gó (Mundus sum a sanguine omnium) ni deseó hacienda ajena 
(Argentum et aurum aut vestem nullius concupivi). Claro está que 
así fue, y que así lo deben hacer los perfectos [f. 117r], a imi-
tación del Apóstol. Y de que lo hagan los príncipes, es buen 
testigo el autor, pues, hablando tan libre, no siendo profeta 
ni predicador, no se le ha hecho mal trato: en la paz vive que 
antes, sin temor de venganza o de castigo, aunque no es éste 
contra la doctrina de san Pablo, que tantas veces amonesta a 
los súbditos no le merezcan con atrevimientos: Obedite praepo-
sitis vestris omnis anima potestatibus sublimioribus subditasit, y en 
otros muchos lugares. Advertencia necesaria, así al gobierno 
de la república, cuya conservación depende de la unión y con-
formidad entre el príncipe y los vasallos, como a la conciencia 
déstos; que ni les es lícito mostrarse descontentos y repugnar 
a sus superiores, ni ser ocasión a otros que lo hagan. Y asimis-
mo importa al particular de cada uno, pues se hace digno de 
cualquier castigo el que en cualquier materia se atreve al prín-
cipe; y él queda [f. 117v] disculpado si castigare sus libertades, 



242	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

porque es en este caso virtud, no vicio, la venganza. No entra-
rá por tejados, sino por la puerta, el príncipe que conservare 
su autoridad en el castigo de los atrevidos, y podrá decir Mun-
dus sum a sanguine omnium. Si confiriéremos este lugar con otro 
de David, Viri sanguinum […] non dimidiabunt dies suos, hallare-
mos que es diferente ser varón de sangre o varón de sangres. 
Hombre de sangre es el noble, el que cumple su deber, el que 
honra a todos, y en especial a sus superiores; hombre de san-
gres, el que se sustenta de las honras ajenas, el que se deleita 
en desacreditar la nobleza, la virtud, los que gobiernan. Profe-
tizado les ha David que no vivirán mucho: Non dimidiabunt dies  
suos. Porque, ¿cómo se ha de lograr vida que se alimenta de las 
muertes de otros; que, no habiendo puerta para robar la hon-
ra y crédito de los superiores [f. 118r], entran arañando y por 
tejados en las ocasiones, inventando trazas nunca imaginadas 
de satisfacer su mal natural? Éstos son con propiedad ladrones 
dignos de todo castigo, que viven de prestado107, debiendo la 
vida a la satisfación de sus delictos. Si se la permite la disimula-
ción y modestia del tiempo, la generosidad de los que gobier-
nan, mucho debe agradecer y poco especular la materia de su 
asumpto, que en sus excesos sufridos verá claramente quién es 
ladrón y quién es ministro.

[f. 118v] Capítulo dieciocho
Al rey que se retira de todos, el mal ministro le tienta, no le consulta
Tunc Jesus ductus est in desertum a spiritu ut tentaretur a diabolo

Discurso dieciocho
En que se explica este evangelio

Quiere reducir el autor a términos de consultas y despacho de 
memoriales las tentaciones de Cristo. Dice que fue el demonio 
a despachar con él ciertos memoriales al desierto, por verle 
solo y retirado. Correspóndese este capítulo con el 6, en que, 
en haber dado Cristo de comer a cinco mil personas con cinco 
panes y dos peces, halló consultas [f. 119r], réplicas y despa-
chos; y, aunque no sin ingenio, se muestra semejanza en lo que 
es tan distante. Pero en materias políticas ayuda más lo pruden-

107  Inicialmente se copia emprestado, pero se tacha la primera sílaba: 
prestado. Si bien Autoridades reconoce tanto la forma prestar como emprestar, 
el uso de esta última podría ser otra posible influencia del verbo portugués 
emprestar.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 243

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

te que lo ingenioso, y en las sagradas debe la interpretación 
ajustarse a las Escrituras en el sentido de la Iglesia y Padres. Y 
contra los que las tuercen y usan de licencias poéticas con desi-
nios profanos, fulmina el Concilio de Trento escomunión, que 
debiera ejecutarse rigurosamente por la libertad con que los 
seglares se atreven, sin fundamento, a interpretar las Escrituras, 
acomodándolas a sus intentos. Y sería más sufrible si movidos  
de algún celo, pero es sólo de su malicia que incitan respe-
tos particulares: cuan encontrada al bien espiritual, tan digna 
de riguroso castigo.

El evangelio de que el autor quiere formar consulta contie-
ne las tres tentaciones con que quiso ser tentado Cristo [f. 119v] 
nuestro señor, para enseñarnos a conocer y resistir las nuestras. 
Fue al desierto para bien y remedio nuestro. Blasfemia sería 
notar esta acción por el peligro que hay de tentaciones en el 
desierto. No podía el autor atreverse a tanto, pero culpa al rey 
que se retira, comparándole a Cristo en esta acción. Y débese 
diferente respeto a cosas tan sagradas, de que se ha de inferir 
imitación, y no razones para no haberlas de imitar.

Gloriosa fue la ida de Cristo al desierto. Quiso guiar y enca-
minarnos a él, como a lugar más proporcionado a la más perfec-
ta vida, y que más imita la sobrenatural y gloriosa; y aunque en 
ésta no haya tentaciones y acompañen siempre la mortal, meno-
res mucho son en los desiertos que en las ciudades. Mayores las 
padeció Cristo en Jerusalem que en [f. 120r] el desierto, que, 
si en él se le atrevió un demonio, allá le persiguieron todos sus 
ministros. No bastó a Daniel para vivir quieto ser rey obedeci-
do de sus vasallos; blasfemado de Semei, perseguido de un hijo 
inobediente, libraba en el desierto su descanso: Quis dabit mihi 
pennas sicut columbae volabo et requiescam. Mayor paz esperaba en 
el desierto que en su corte, que no iguala a los hombres en las 
tentaciones el demonio; más crueles son que el infierno mis-
mo: atormenta a los condenados éste, persiguen ellos a los más 
inocentes. Perdonaron los leones a Daniel; no le perdonaron 
las lenguas de los envidiosos. Es el desierto el lugar que más se 
acerca y parece a la gloria, y que más la representa, que, aun-
que tienta un demonio, no hay hombres que persigan. Notó 
san Anselmo que, caminando los hijos de Israel [f. 120v] a la 
tierra de promisión, gozaron la suavidad del maná en cuanto 
se detuvieron en el desierto: Filii Israel […] morantur in deserto, 
donec venirent ad terram promissionis, nec est dignus aliquis comede-
re manna […] nisi in deserto. Era figura el maná de los bienes 



244	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

de la gloria y descanso eterno, que no se compadece en com-
pañía de hombres, en la cual, las más veces, se ve una repre-
sentación del infierno, y se padece la confusión y rabia de los 
condenados, no perdonando la obstinación que les nace de 
sus culpas a su mismo señor. Es sagrado el desierto, y no mere-
ce ser infamado su nombre; no108 es mucho se permita en él a 
un demonio tiente al justo para ensalzarse más. Son los hom-
bres demonios más perjudiciales: más libres, se atreven a pro-
fanar lo sagrado, a desautorizar lo más perfecto y puro, pero 
augméntales la veneración y crédito.

Pretendió el demonio desacreditar el [f. 121r] lugar, hacién-
dose dueño dél, y vencer y abatir a sus pies a Cristo, pervirtiendo 
de su verdadero sentido las Escrituras Sagradas, por imaginar 
que así le podría engañar. Porque, de las palabras que alegó 
(Angelis suis Deus mandavit de te, et.), no es el sentido —como 
afirman los santos— el que les dio el demonio, si bien tan apa-
rente que parecían escritas a aquel intento. Peligro es grande 
en las tentaciones la semejanza que tienen a la verdad, el celo 
con que se disfrazan y los lugares sagrados en que se apoyan. 
Adviertan con cuidado los príncipes a este género de tentacio-
nes, por ser peligrosísimo. Diablo que se hace teólogo y alega 
escrituras quiere destruir, no convertir: válese de las armas de 
la Escritura, como a quien se sujetan y rinden los hombres píos.

Su admiración se tiene que deje las ciudades el demonio y 
busque en el desierto [f. 121v] a Cristo solo, mas danos la razón 
el Evangelio en las palabras Si filius Dei es. Sospechaba que era 
Cristo hijo de Dios, mas no sin repugnancias. Sabía que todo 
lo profetizado de la persona del Mesías y tiempo en que había 
de venir se había cumplido en Cristo, pero veía que el sufrir y 
padecer era de hombre. Sabía que los Magos le habían adora-
do, guiados de la estrella; y que el Padre eterno le había en el 
Jordán llamado “Hijo”, mas pensó que sería adoptivo, como se 
dicen los santos hijos de Dios; persuadiose que no era más que 
hombre, puesto que muy favorecido de Dios.

Padecen en esto los que ocupan los lugares altos, los supe-
riores en el favor y estima, que, por más trazas que busquen 
por retirarse y huir las ocasiones de poder ser calumniados (y 
no den ninguna en su proceder para serlo), en el desierto los 
han de buscar, y se han de aprovechar de las piedras para des-

108  Es posible que se haya tachado la palabra que antes de la negación: 
“nombre; que no”.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 245

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

truirlos. Desprecia [f. 122r] el demonio la gente ordinaria, y 
opone su esfuerzo adonde ve más valor y más virtud. Fue la 
razón de perseguir a Job el ser justo; dícelo la Escritura: Erat 
simplex, et rectus. Que, si fuera pecador, si procediera mal, escu-
sado fuera el tentarle.

Ordinario es que sean los príncipes murmurados y tentados, 
mas débese advertir quién es el que los tienta. Si santo, podrá ser 
profeta enviado de Dios, como se hacía antiguamente para repre-
henderlos, no siendo el hacerlo permitido a todos los vasallos; y 
si no es santo, es diablo, que no hay medio entre estos dos estre-
mos. Los virtuosos y prudentes obedecen a sus príncipes, discúl-
panles las acciones que no parecen justas, que así lo aconsejan los 
santos. Tienta Dios para honrar a sus favorecidos: Tentavit Deus 
Abraham. Tienta el diablo con ánimo de destruir, y es la más ordi-
naria [f. 122v] tentación de que es necesario acautelarse, y con 
más cuidado cuando trae apariencias de justa en el celo, en los 
ejemplos de la Escritura y acciones de Cristo. Sabe el demonio 
prepararnos veneno en la triaca de nuestra salvación, y usa para 
destruir al mundo de los remedios de su restauración.

Dijeron algunos que esta tentación de Cristo fue interior, 
representándole el demonio hiciese pan de piedras y se arroja-
se del pináculo. La más cierta opinión es que el demonio tomó 
figura humana, juzgando que, pareciendo hombre, podría 
engañar más fácilmente. Pues aun a los hombres que en el 
tentar se muestran diablos es difícil la consecución de sus inten-
tos: aun el tentar requiere ingenio, que tentar descaradamente 
y descubriéndose el veneno en las primeras razones es no tener 
vergüenza, y de que aun el demonio se corre [f. 123r], mas es 
de poco peligro. Veamos qué figura tomó, qué calidad de hom-
bre representó. No lo dice el Evangelio. Afirman los santos que 
de ermitaño y hombre religioso. En potestad libre de elegir la 
figura que quisiese, no escogió la de hombre profano y vicio-
so, que pagaría el atrevimiento, conocido fácilmente por minis-
tro del infierno. Y es de admirar que no se atreve el demonio a 
engañar, conocido; y que no se desengañen sus ministros de que 
no lo han de hacer más es permisión para que, cuando éstos se 
atreven, se conozca en su vida su doctrina. No abona la perso-
na lo bien hablado, que lo sabe muy bien hacer el diablo: no 
pasa de apariencias, suspende y divierte con el deleite, mas des-
cubre al juicio de los prudentes la falsedad y malicia.

Persuadía el demonio a Cristo que se despeñase con un 
lugar de Escritura: An[f. 123v]gelis suis Deus mandavit de te, ut 



246	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

custodiant te in omnibus viis tuis. Dice que mandó Dios a los ánge-
les que guardasen los justos en todos sus caminos; y diciendo 
la Escritura en los caminos, lo quiso estender a los precipicios, 
amigo de enseñar novedades e introducirlas con lugares de 
Escritura. Alteran las novedades las repúblicas, descomponen 
el gobierno y acarrean ruinas. Esto es lo que pretende con estas 
doctrinas el diablo, por representar al mundo destruido el prín-
cipe, una tragedia de novedades en que él y los suyos gobier-
nen, por no ser posible sino en desórdenes.

Notó de ignorante en esta tentación san Anselmo al diablo: 
empezó bien, supo disfrazarse, mas no tardó más en mostrar 
quién era que en hablar. Dice a Cristo que, si es hijo de Dios, 
se despeñe del pináculo. No infirió bien: mejor dijera subiese 
al [f. 124r] cielo si era hijo de Dios, mas que bajase por serlo 
fue ignorancia grande. No formó nunca la pasión y odio bue-
nas consecuencias; guíalas a hacer daño y dase a conocer. Mas 
el demonio quiere antes el riesgo de parecer ignorante, por 
si pudiese despeñar a Cristo, que mostrarse entendido, apun-
tando cosa de que le pudiera resultar gloria; no sabe enseñar 
caminos de subir, sólo él los quiso emprender y perdiose, como 
se perderá el que sigue sus consejos. Ésta es la doctrina deste 
evangelio. Las que el autor apunta son fantásticas y fundadas en 
sentidos alegóricos, huyendo de imitar a Cristo en la penitencia, 
en el ayuno y perfección de la vida, en que quiso le imitásemos y 
siguiésemos, no en las obras maravillosas que obraba como Dios 
ni en la disposición dellas, reservada a su altísima providencia, 
a las cuales debemos venerar, no imitar y menos profanar, apli-
cándolas a temporalidades e infiriendo [f. 124v] ejemplo dellas 
a acciones nuestras.

[f. 125r] Capítulo diecinueve
Consejeros y allegados de los reyes, confesores y privados

Ego sum via, veritas, et vita (Joan. 4)
Discurso diecinueve

En que se responde a los documentos del autor en este capítulo

Viéndose ya al fin deste libro el autor, quiere acabar cuentas 
con él y, por desembarazarse de escrúpulos, no deja nada por 
decir. Hace en el título una recopilación de todos los que le dan 
cuidado, si no es que, queriendo dar documentos al confesor, 
le pareció atrevimiento y quiso disimularlo con mezclarle con 
otros, o bien quiso declararnos a qué príncipe dirige estas sus 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 247

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

advertencias: no al de [f. 125v] Inglaterra o a otros heréticos o 
paganos, sino al que, católico y religioso, admite a su consejo 
y se gobierna en las materias más graves por el celo, virtud y 
letras de sus confesores. No halla seguro el autor este género 
de gobierno. Mostró ya su ánimo contra los privados, consejeros 
y ministros; ármase agora contra el confesor. Y en todos quiere 
mostrar incapacidad, y que en sí solo hay partes para cumplir las 
obligaciones de confesor. Dice: “Señor, quien ha de aconsejar 
a un rey y a los que mandan ha de ser estas tres cosas: camino, 
verdad y vida”. Y supuesto que él los aconseja, bien se ve que 
halla en sí todas las calidades que en los otros halla menos.

De sí dijo Cristo nuestro señor que era camino, verdad y 
vida, títulos tan peculiarmente suyos que ni a los apóstoles 
convienen ni al Baptista, de quien dice el evangelista non erat 
ille lux [f. 126r]: enseñaba el camino, no lo era. Y quiere el autor 
que, si el confesor no tuviere estas calidades que no alcanza-
ron los apóstoles, no se atreva a aconsejar al rey. ¡Cuán cierta 
perdición les procura en este documento! Él hace lo que no 
halla lícito en el confesor: aconseja, doctrina, reprehende, y con 
todas trazas quiere persuadir. Si no confesor, profeta, que por 
tal se ha declarado, usurpando el lenguaje a los profetas. “No 
es mi pluma —dice— la que habla, aunque es la que escribe”.

Reduce la prueba deste su pensamiento a lo que pasó al 
rey Acab con el profeta Miqueas, de quien se disgustó por los 
malos sucesos que le predijo. Dice que no han de oír los reyes 
a quien les diga lisonjas y mentiras, sino verdades sin afeites; y 
persuádelo con un lugar encontrado a lo que dice: era santo el 
profeta; el rey, idólatra [f. 126v]. No se atrevió a descubrirle la 
verdad, hasta que una y otra vez le juró el rey en nombre de su 
Dios que la dijese, de que se colige una doctrina muy necesa-
ria a los que asisten a los príncipes: debe templar la prudencia 
el modo de advertirlos de verdades rigurosas, o por ser inevi-
table el suceso como el de Acab, o porque muchas veces las 
malas nuevas sólo acarrean sentimiento al ánimo, sin dar lugar 
a remedio. Su adulación discreta permite la amistad verdadera 
(decía un cortesano): aceta mejor el enfermo el sustento y el 
remedio disimulado con el apetito109. Exasperan muchas veces, 
no remedian, desnudas las verdades.

Y hay hombres tan inadvertidos que tienen por fineza de 
amistad decir en la cara al amigo lo que le cuesta colores en 

109  apetito] apetite P.



248	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

ella. Libertad es, y que procede de mal ánimo, no de voluntad; y 
siendo esto con los [f. 127r] amigos, es con los reyes atrevimien-
to merecedor de grande castigo, que es ofensa a la majestad el 
querer darle disgustos. Prudente y santo se portó Miqueas con 
Acab, aunque mal rey, hablándole dudoso, recelando el disgus-
to que le causaría el descubrirse; y no lo hizo sino apremiado y 
conjurado en nombre de su Dios.

Cordura fue mandar Jeroboán disfrazar a su mujer para que 
supiese del profeta Ahías si había de morir su hijo, que, cono-
ciéndola, receló no se atreviera, aunque profeta y santo, a darle 
ruines nuevas; y así lo hiciera, si no hubiera Dios determinado 
aquel castigo al rey por sus pecados.

Profeta era Nathán y no se atrevió a decir a un rey una ver-
dad sino disfrazada, que no gusta Dios de libertades ni de quien 
las usa. Notó Caetano que, refiriendo Moisén a Faraón las injus-
ticias que padecía [f. 127v] el pueblo hebreo, no le culpó a 
él autor de todas, sino a los oficiales y ministros de las obras. 
Orden fue de Dios, y los que no la guardan ministros son de 
Satanás; y quieren escandalizar, no remediar, semejantes a los 
profetas falsos que, usurpando el oficio a los de Dios, quisie-
ron aconsejar a Acab, mas, como sin virtud y celo, con enga-
ños y falsedades. Erró el rey en no castigar a los que se hacían 
profetas y consentirlos publicasen sus errores, y en favorecer-
los y darles crédito; que, aunque no sea su intento ofender al 
rey, quieren desautorizar a los que les hacen sombra, con que le 
ofenden mucho, descomponiendo a los que le habían de acon-
sejar con verdad, con que le obligan a que les haya de dar cré-
dito a ellos. Y no me admiro tanto que muchos y con apariencia 
de profetas se atreviesen [f. 128r] a uno; mas que uno sin apa-
riencias pretenda desacreditar a tantos es sólo para reír. Aunque 
es de considerar que el pueblo ignorante, como descontento 
del gobierno a quien atribuye las miserias que padece, siempre 
inclina a los que le notan las acciones de los que gobiernan. Y, 
aunque enterados de la verdad los cuerdos, se debe atender a 
que no se engañe al pueblo. Abominable será —concuerdan 
los santos— por sus pecados el Antecristo, evidencia de cuánto 
distará de santo; y conserva Dios a Enoch y Elías para que des-
engañen al mundo de las apariencias de su doctrina. ¡Tanto 
pueden éstas con el vulgo ignorante!

Y aunque en todas edades hubo quien sembrase doctrinas 
falsas, siempre cuidó Dios hubiera quien mostrase la verdad, 
tocando a su providencia muy de cerca, lo que puede ser útil o 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 249

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

pernicioso a los príncipes [f. 128v] y repúblicas católicas. Decía 
Séneca que eran nuestros ánimos como perlas que, criándo-
se entre las ondas del mar, reciben el ser y perfección de las 
influencias del cielo, sin que las perturbe ni impida la confu-
sión y tempestades de la mar. Halas de haber en la república, 
mas ni ellas ni las imundicias que cría podrán quitar a las per-
las su esplendor.

Concluye este capítulo el autor con miedos de castigo de 
sus atrevimientos y anticipa quejas: “Rey que lee libros para no 
hacer caso dellos, para castigarlos, para dar lugar a que Sede-
quías los afrente, para prenderlos, ése solicita la indignación de 
Dios contra sí”. Ya se imagina preso, afrentado y castigado. ¡Oh, 
cuánto le ha de pesar de ser en esta ocasión profeta, que suele 
la malicia adivinar sus castigos! Pronosticaron a Josef sus her-
manos [f. 129r] que había de ser rey, porque no podía haber 
mayor tormento para ellos. Josef soñó en sol, luna y estrellas; 
no imaginó en ser rey. Los hermanos se lo predijeron: Numquid 
Rex noster eris? Pronosticó a David que había de ser rey la envi-
dia y malicia de Saúl110, cuando más descuidado estaba de la 
corona: Quid ei superest nisi solum regnum? Quiere Dios sean pro-
fetas de sus ruinas los que se guían por envidia y odio, y senten-
cien su condenación cuando más ciegos de pasión. Mas, como 
se tiene por profeta el autor, querrá merecer en las afrentas; a 
fuer de profeta desconocido, será falso, si bien se quiera dar por 
Miqueas, para dar lugar —dice— a que Sedequías los afrente. 
¡Aun teme a Sedequías! Creerá, como los pitagóricos, pasan las 
almas de los que mueren a los que nacen, e imaginarase en sí 
la de Miqueas, con que, presumido, profetiza como él. “Mori-
rá —dice— ese rey y, como Acab, lamerán su sangre [f. 129v] 
los perros; flecha111 inadvertida, yendo a otra parte encaminada 
por la justicia de Dios, le quitará la vida y el reino”. Bien repre-
senta la figura de profeta, pero es en las palabras, debiendo 
parecerlo en la vida; que hablar profeta y obrar Satanás es de 
muy falsos profetas, que quieren parecer lo que no son y enga-
ñar con apariencias, mas no a los prudentes, que saben discer-
nir entre día y noche. Que, si las aves se conocen por cantar, 
los hombres por lo que obran, señal que nos dio Cristo nues-

110  Mantengo la forma verbal en singular, aunque se refiere a un sujeto 
plural, uso frecuente en la época: ‘La envidia y la malicia de Saúl pronosti-
caron a David que había de ser rey’.

111  flecha] fleje (flexe) P. Enmiendo la lectura del manuscrito, teniendo 
en cuenta el contexto y el pasaje bíblico al que se refiere.



250	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

tro señor para que no nos engañasen sus apariencias. Experi-
mentemos las obras, y tendremos disculpa si nos engañaren.

[f. 130r] Capítulo veinte
La diferencia del gobierno de Cristo al gobierno del hombre

Discurso veinte
En que se muestra ser imposible la prueba de lo que propone el autor

Da fin a esta obra el autor con decirnos difieren el gobierno de 
Cristo y de los hombres. Y, aunque pretende que estos sus docu-
mentos son del de Cristo, en el cual no puede haber contra
dición, se contradice a sí mismo en las palabras de Cristo que 
trae: Petite et accipietis, pulsate et aperietur vobis. Porque, en el capí-
tulo 10, le ofendió tanto esta suerte de gobierno [f. 130v] que 
dice condenó Cristo a san Juan y Santiago, porque pidieron. Y 
es también mejor que las puertas abiertas escusen el llamar a 
ellas, como confiesa en el capítulo 17. Ni es sólo esto en lo que 
se contradice, que, además de lo que habemos ya apuntado, son 
tantas las repugnancias que sería molesto referirlas.

Finalmente, por despedida y descargo de su alma, confie-
sa que conviene pedir y dar en el gobierno de Cristo, y se lastima 
que en el de los hombres no se platique así. “Buscad —dice— y 
hallaréis, llamad y abriros han. Satanás, gobernador de la tira-
nía, ordena al revés estas cosas en los príncipes de las tinieblas 
deste mundo: Buscad —dice— y hallaréis vuestra perdición”. 
Ya quiere el autor que den los príncipes, que es de admirar en 
la poca esperanza [f. 131r] que puede tener de ser de los que 
reciban. Y pues conformamos en esto, será bien averigüemos 
en qué consiste la diferencia entre el gobierno de Cristo y de 
los hombres. Y constará cuán imposible es probar su asump-
to por el camino que pretende, juzgando que solos los docu-
mentos que colige de lo literal de la Escritura, entendida a su 
modo, es de la que Dios usa; siendo tanta la diferencia que de 
ningún modo se puede hacer consecuencia del gobierno divino 
al de los hombres. Desengañonos san Pablo en breves palabras: 
Incomprehensibilia sunt iudicia eius, et investigabiles viae eius. Medir 
las acciones humanas por las divinas y regular el gobierno de la 
tierra por el del cielo es temeridad a que no se atrevió pensa-
miento humano. La justicia, principal virtud de los príncipes, 
consiste en la [f. 131v] distribución de premios y castigos, en 
favorecer y premiar los beneméritos, y castigar los que pertur-
ban la república. Dispónelo al contrario Dios nuestro señor en 



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 251

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

este mundo, en que permite vivan prósperos los malos, o para 
que ejerciten a los buenos o para que ellos se emienden, como 
enseña san Agostín: Ut corrigantur vel per eos boni exerceantur; y 
que los justos y santos padezcan trabajos y afrentas, persegui-
dos y sin descanso. Si un rey quisiera gobernar por esta traza, 
pecara gravísimamente y fuera indigno de rey, que este gobier-
no es propio de Dios, así por señor absoluto de honras, vidas y 
haciendas, como porque con infinita sabiduría labra en los tra-
bajos de los justos sus coronas.

Asistió muchos años Dios con particular cuidado al pue-
blo hebreo, dándole [f. 132r] leyes y ceremonias, y llamándole 
“pueblo suyo”, como se ve en diferentes lugares de la Escritu-
ra. Al gobierno sólo no quiso llamar “suyo”, encomendándole a 
Moisén y Aarón, de suerte que, intitulándose “Dios de los ejérci-
tos”, “Dios de los patriarcas”, nunca se llamó “Dios del gobierno 
político”, por no profanar lo incomprehensible del divino con 
las imperfecciones del de los hombres, y que ellos no imagina-
sen podía haber entre uno y otro alguna proporción, ni presu-
miesen los adelantaba en la sabiduría de las cosas del cielo la 
noticia del gobierno temporal.

Y aunque en el gobierno de Cristo parecía había de haber 
más razón de ser ejemplo al político, porque —aunque Dios 
como hombre vivió y conversó entre los hombres, acomodan-
do a sus imperfecciones su altísima sabiduría—, con todo, eso 
no le es proporcionado ni tiene semejanza alguna [f. 132v]. Y 
tomando ejemplo de su vida, siendo señor de todas las rique-
zas, Propter vos egenus factus est —dice san Pablo— ut illius inopia 
divites essetis. Y no es necesario probar cuánto imposibilitará la 
pobreza en el príncipe el gobierno.

Los ministros que eligió fueron ignorantes y rudos, porque 
quiso convencer a los príncipes y monarcas del mundo con la 
verdad divina, no con sabiduría humana; y sería incapaz del 
gobierno el príncipe que hiciese semejante elección de minis-
tros, dependiendo de escoger los mejores la conservación de su 
Estado. Eran los pecadores con quien más familiarmente trataba 
Cristo, para reducirlos a sí; el príncipe que dejase los hombres 
de valor, los nobles, los beneméritos, por tratar con gente viciosa 
y baja, bien se ve cuán indigno se haría [f. 133r]112 de la corona.

No es el gobierno de Cristo el que han de imitar los prínci-
pes. El sequere me que el autor alega diferentemente se entien-

112  Por error, en el manuscrito figura el número 123.



252	 MARÍA JOSÉ ALONSO VELOSO	 NRFH, LXXI

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

de. Cristo mismo lo declaró: Discite a me quia mitis sum, et humilis 
corde. Quiere que le imitemos y sigamos en la humildad, en la 
paciencia y pureza de la vida. Y lo explicó después san Pablo: 
Vobis relinquens exemplum ut sequamini vestigia eius, qui peccatum 
non fecit. Quiere Cristo nuestro señor que le sigamos en no 
pecar, en las acciones que perficionan la vida, no que los prín-
cipes le imiten en el gobierno de sus vasallos. Son misterios altí-
simos todas las obras de Cristo, encaminados a la salvación de 
los hombres, no al gobierno de las repúblicas.

Toda la diferencia entre el gobierno de Cristo y de los hom-
bres pone el autor en el modo de pedir y recibir, vicio propio 
[f. 133v] de descontentos: no tener ojos más que para ver lo 
que se da y lo que se pide. Otras son las ocasiones en el gobier-
no de los príncipes, en que, si ser pudiese, se habían de imi-
tar las soberanas acciones de Cristo: los ocultos desinios de los 
enemigos manifestados tantas veces, socorridas las necesidades 
ocurrentes de los tesoros de su omnipotencia sin moras de tiem-
po, la majestad con que imperaba y era obedecido del mar y las 
demás criaturas. Y no pudiéndose imitar estas acciones, cuan-
to menos la liberalidad con que daba vida a muertos, salud a 
enfermos, vista a ciegos y bienes espirituales a todos, que es lo 
que quería Cristo nuestro señor que le pidiesen: Petite et acci-
pietis, palabras que sin fundamento acomoda a los príncipes 
el autor, culpándolos porque no imitan la liberalidad con que 
hacía Cristo estas mercedes. Y [f. 134r]113 porque el autor varía 
en el fin deste capítulo, como en todos, no siguiendo el discur-
so, sino dejándose llevar de la gala de las palabras —que es toda 
la sustancia del libro— a diferentes materias, a que no es posible 
satisfacer en la brevedad desta obra, daré fin a ella con adver-
tir a los príncipes que procuren imitar a Cristo en la pureza de 
sus vidas, mas no pretendan ajustar las acciones del gobierno 
a las de Cristo; que, siendo tan diferente gobernar hombres y 
padecer por ellos, y tan distantes las personas como Dios omni-
potente y hombre frágil, sujeto a los accidentes del tiempo, no 
es posible haya conformidad en las acciones.

Las palabras del capítulo 7 de san Mateo con que el autor 
concluye este su libro, Omnis ergo qui audit verba mea haec, et 
facit ea assimilabitur viro sapienti, qui aedificavit domum suam super 

113  También, por error, se escribe el número 124.



NRFH, LXXI	 UNA INVECTIVA INÉDITA CONTRA QUEVEDO	 253

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXXI, 2023, núm. 1, 155-253
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v71i1.3842

petram114, dijo Cristo [f. 134v] a sus discípulos, previniéndolos 
de cautela contra los profetas falsos, que, con palabras fingi-
das, habían de querer engañarlos. Y dioles una señal muy cla-
ra con que conocerlos: ex fructibus eorum cognoscetis eos. No os 
engañen —dice Cristo nuestro señor— las apariencias de sus 
palabras: mirad a sus obras y sabréis cuál es su doctrina. Y aña-
de a esta instrucción y advertencia las palabras que el autor 
quiso acomodar a su propósito, dignas de que las sepan todos, 
y más los príncipes entre los combates de tan diferentes doc-
trinas, mas leídas con las antecedentes a que se refieren, Verba 
mea haec, cuya advertencia es tan eficaz contra las falsas doctri-
nas que raramente peligrarán en ellas los que, advertidos del 
consejo de Cristo, midieren por las obras el crédito que han de 
dar a las palabras.

Fin

114  La cita procedente de Mateo 7:24 sólo difiere en la Vulgata por el 
uso de supra en lugar de super.


