
NOTAS

PERSONAJES Y ESCENARIOS: MOTIVOS 
COMPARTIDOS EN DON QUIJOTE 

Y LA PÍCARA JUSTINA

Mientras Cervantes preparaba un libro contra las falsedades de los 
libros de caballerías, Francisco López de Úbeda –o un autor que 
tomaría su nombre– hacía lo propio contra todo tipo de lecturas 
profanas y deshonestas en forma de “entremeses y aun comedias, alca-
hueterías y romances, coplas y cartas, cantares, cuentos y dichos”1. Su 
propósito, señala, es advertir de los peligros que acechan a mujeres y 
hombres. Tanto El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha como La 
pícara Justina fueron publicados en 1605, la primera en una imprenta 
de Madrid y la segunda en Medina del Campo. Ambas novelas mues-
tran similitudes que revelan la consolidación de tópicos y motivos en 
la narrativa de la época, a propósito de personajes, situaciones y esce-
narios. Se emplea aquí la noción de tópico en tanto lugar, expresión 
o tema común del que los escritores se sirven con frecuencia, y la de 
motivo como una unidad mínima del relato, un acontecimiento con 
carga temática, por lo que en ocasiones un motivo resulta, al mismo 
tiempo, un tópico: el de las bodas, por ejemplo.
	 Como don Quijote, Justina fue provista por la fortuna de un raro 
ingenio pero, como el caballero, se aficionó a lecturas nocivas: “fue 
dada a leer libros de romance”, Celestina, Momo, Lázaro, Patrañuelo, 
Asno de oro. Si Cervantes enlaza situaciones caballerescas mediante las 
andanzas del caballero, el autor de La pícara Justina escribe un cancio-
nero glosado con las deshonestas confesiones del personaje, rematado 
con el obligado “Aprovechamiento” dirigido al lector en general, con 
las indicaciones precisas sobre lo que debe colegir a propósito de lo 
leído. Como Cervantes, el autor de Justina acude a la escritura para 
motivar la escritura misma o, por lo menos, los objetos de escritura 
y sus accidentes: así, dedica los “Melindres” a la pluma, la tinta y el 

1  Francisco López de Úbeda, La pícara Justina, ed. Luc Torres, Castalia, Madrid, 
2010, p. 114.

NRFH, LXIV (2016), núm. 1, 149-165  ISSN 0185-0121

Recibido: 31-1-2014; aceptado: 10-11-2015



150	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

papel –en particular, a una culebra descubierta en las imperfecciones 
del pergamino en el que la supuesta autora vierte sus memorias, como 
corresponde al género picaresco. Estos objetos están relacionados con 
marcas de la vida licenciosa de la protagonista, una extraña protago-
nista literaria: mujer, letrada y pícara, dotada de referencias cultas y 
modismos provincianos.
	 Existen datos que garantizan que ambos autores conocían sus res-
pectivas obras desde antes de la impresión, datos que se encuentran 
en la mención, en repetidas ocasiones, de la obra de Cervantes en La 
pícara Justina, como señaló Marcel Bataillon:

Hay que admitir que López de Úbeda conocía en general el Quijote y sin 
duda su novela del Cautivo antes de la impresión (se puede relacionar 
con esta novela intercalada una alusión del L. III, iii, I,1: “los pícaros no 
admiten cuento que sea de menos estofa que la toma de la Goleta”). 
Recíprocamente Cervantes o uno de sus amigos debieron de tener 
conocimiento de la Pícara en pruebas, en la época en que ésta quemaba 
las etapas legales para aparecer más pronto2.

	 Cervantes, por su parte, conoció y valoró, en Viaje del Parnaso, la 
obra de su colega, en términos más bien negativos:

Haldeando venía y trasudando
el autor de La Pícara Justina,
capellán lego del contrario bando
y cual si fuera de una culebrina,
disparó de sus manos su librazo,
que fue de nuestro campo la rüina3.

	 Y agrega, a propósito, Bataillon:

En fin, no puede negarse, frente al Quijote, libro decente, prudente, jui-
cioso, preocupado por su buen nombre, La Pícara Justina surge como un 
libro escandaloso, cuyas necedades están escritas con una extravagancia 
consciente. Cuando, con un equívoco trivial sobre “escribir a tontas y 
a locas”, Urganda caracteriza el modelo que no se ha de imitar como 
literatura “para entretener doncellas”, alude en dos palabras, pero con 
un lenguaje casi diáfano, al Libro de entretenimiento de la Pícara Justina 
(título de la edición princeps de Medina del Campo) y a la pretensión 
de su autor de “que en este libro hallará la doncella el conocimiento de 
su perdición…” (p. 86).

2  Marcel Bataillon, Pícaros y picaresca. La pícara Justina, Taurus, Madrid, 1969, 
p. 81.

3  Miguel de Cervantes, El viaje del Parnaso, ed. Vicente Gaos, Castalia, Madrid, 
2001, VII, vv. 220-228, pp. 155-156.



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 151

	 Pero, principalmente y para extrañeza de los críticos, destaca el 
hecho de que López de Úbeda conocía al personaje del Quijote antes 
de su impresión, pues uno de los versos de las “sextillas unísonas de 
nombres y verbos cortados” señala:

Más que la rud- conoci-
Más famo- que doña Oli-
Que Don Quijo- y Lazari-
Que Alfarach y Celesti- (p. 712).

	 Si Cervantes plantea un libro que “todo él es una invectiva contra 
los libros de caballerías”, López de Úbeda anuncia desde su inicio que 
sacará “a luz este juguete… de manera que en mis escritos temple el 
veneno de cosas tan profanas con algunas cosas útiles y provechosas” 
(pp. 109-110). En ambos, se recurre a la parodia de esos libros que 
critican. Cervantes traslada los episodios de las novelas de caballerías 
a un contexto realista en la España de finales del siglo xvi y principios 
del xvii con la figura del loco. López de Úbeda llevará al exceso la 
crítica social de la picaresca con transformaciones en el género del 
personaje y multiplicación de sus recorridos por el territorio leonés. 
La parodia como imitación irónica o burlesca de diversos elementos 
literarios –personajes, situaciones y comportamientos–, se encuentra 
en la base constructiva de ambos textos. El Quijote obedece, en clave 
paródica, a los motivos de las novelas de caballerías –ya ampliamente 
analizados por la crítica–, resueltos de manera contundente y en la 
sucesión establecida: investidura, incorporación del escudero, consa-
gración a la amada, enfrentamientos en el camino. Con menor acierto, 
López de Úbeda combina una serie de motivos librescos, como la pre-
sencia de textos que preceden la obra: aparece el fisgón Perlícaro que 
recrimina a la protagonista la ausencia de título, prólogo o sobrescrito y 
la escasa valía de la autora. Le recuerda que debe seguir ciertas normas 
acordes con el uso: los antecedentes familiares que, cuando se trata de 
pícaros, vienen contaminados de judaísmo, mala fama de los padres 
y de la propia autora. En adelante, la novela incorporará una serie de 
parodias de todos los géneros narrativos, desde la hagiografía –y con 
ella su contraparte, la picaresca– hasta la celestinesca; incluso su forma-
to de impresión responde a ese recurso, como ha señalado Oltra: “Las 
anotaciones marginales, necesarias y aun exigibles en obras filosóficas, 
teológicas y doctrinales, afean considerablemente una obra de ficción, 
y en La pícara Justina son evidente burla de esta producción seria”4.
	 Es probable que buena parte de las coincidencias sean conse-
cuencia de que ambos libros respondieron al mismo género según 

4  José Miguel Oltra Tomás, La parodia como referente en “La pícara Justina”, 
Instituto Fray Bernardino de Sahagún, León, 1985, p. 120.



152	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

los criterios literarios de la época: de entretenimiento, como calificaron 
al Quijote Antonio de Herrera –“de gusto y entretenimiento”–, Gutie-
rre de Cetina –“libro de mucho entretenimiento”– y José Valdivielso 
–“libro de apacible entretenimiento”– en sus respectivas aprobacio-
nes5. Y, en la portada del volumen de López de Úbeda, se anuncia: 
Libro de entretenimiento de la Pícara Justina. Al ser éste un libro moral, 
acerca de todos los asuntos reprobables –concentrados por conven-
ción literaria en el pícaro–, es posible apuntar a la definición de “libro 
de entretenimiento”. Resultaría un género literario establecido y reco-
nocible entre la comunidad lectora del siglo xvii, que se disolvió en la 
reformulación genérica al adaptarse a las convenciones del xix para 
reducirse al término “novela”. Augustin Redondo señala la implica-
ción que censores y autoridades de la época, como Bautista Capataz y 
santo Tomás, atribuían al entretenimiento honesto de obras como el 
Persiles: el placer de su novedad junto con las enseñanzas impartidas 
mediante ejemplos y orientadas hacia las virtudes y el rechazo del vicio:

Es posible que se trate asimismo de una manera de sugerir la necesidad 
de que el lector se implique profundamente en el descubrimiento de la 
obra para lograr la luz, después de las tinieblas, como lo sugería el lema 
adoptado por el impresor Juan de la Cuesta, que figura en el centro 
mismo de la portada: Spero lucem post tenebras, tanto en el Persiles póstumo 
como en las dos partes del Quijote. Estos trabajos vienen a ser también los 
del receptor, porque sólo llegará al auténtico entretenimiento o sea, más 
allá del recreo inmediato, al placer del texto… esforzándose por desen-
trañar la maravillosa maraña de viajes y aventuras… que se le propone6.

	 La expresión “libro de entretenimiento” aparece en El Quijote 
durante el escrutinio de la biblioteca. El barbero pregunta “¿qué 
haremos de estos pequeños libros que quedan?”7. El cura reconoce 
algunos “que no hacen ni harán el daño que los de caballerías han 
hecho”8, pero se supuso que estas obras, en vez “de entretenimiento” 
eran “libros de entendimiento”9, que es como corrigen algunos edito-

5  Augustin Redondo, En busca del “Quijote” desde otra orilla, Centro de Estudios 
Cervantinos, Madrid, 2011, p. 18.

6  Augustin Redondo, “El Persiles, «libro de entretenimiento» peregrino”, en 
Peregrinamente peregrinos, Quinto Congreso Internacional de la Asociación de Cervantistas, 
ed. Alicia Villar Lecumberri, Asociación de Cervantistas-Ministerio de Educación, 
Cultura y Deporte, Madrid, 2004, p. 73.

7  Don Quijote, ed. Luis A. Murillo, Castalia, Madrid, 2001, I, 6.
8  Don Quijote, I, 6, en la edición de Clemencín (Alfredo Ortells, 1986) y la de Rodrí-

guez Marín (Espasa-Calpe, 1964), basados en el prólogo del Persiles (“me acogía al entre-
tenimiento de leer algún libro devoto”, I, 28) o en un pasaje del Quijote: “Hojeo más 
los que son profanos que los devotos, como sean de honesto entretenimiento” (I, 16).

9  En la época, el entendimiento definía la potencia del hombre para aprehen-
der, “no la misma cosa ni sus partes, o alguna corporal calidad della, sino recibiendo 



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 153

res de El Quijote 10. Ya sea de entretenimiento o entendimiento, el rasgo 
genérico parece aludir al efecto en el lector: la posibilidad de divertir 
y educar al mismo tiempo.
	 Y el propósito de entretenimiento, con su propósito didáctico, 
se logra, en ambos libros, mediante las andanzas, que en El Quijote se 
resuelve mediante la tradición de la caballería andante, elevada por 
la literatura de la época a la categoría de mito, arte y ciencia. Como 
mito, el caballero refiere una idílica Edad de Oro seguida por una de 
Hierro, cuyos vicios hicieron necesaria la caballería andante (I, 11); 
como ciencia, sostiene que “encierra en sí todas o las más ciencias del 
mundo”: leyes, teología, medicina y astrología, entre otros saberes 
ejercidos en los diferentes sitios por los que transitará; y como arte, 
considera “que es tan buena como la de la poesía, y aun dos deditos 
más” (II, 18). Y en La pícara, las andanzas se explican en la afición 
andariega atribuida a las mujeres. Una vez liberada de la autoridad 
paterna, de suyo flexible, el Libro II se ocupa de la iniciación de Justi-
na en la vida licenciosa. A diferencia de otros pícaros, obligados por las 
circunstancias a vagar por el mundo, Justina parece ejercer su libertad 
de manera consciente. Y su primera estación es la romería, episodio 
que sirve al autor para mostrar los peligros de la danza y las andanzas. 
En este episodio destaca la disputa acerca de las razones por las cuales 
las mujeres son tan aficionadas a estos “vicios”; la mejor respuesta en la 
romería se cifra en que la naturaleza de las mujeres se caracteriza por 
rebelarse a otras leyes a que su género está sometido,

aunque sea cosa tan natural como obligatoria que el hombre sea señor 
natural de su mujer, que el hombre tenga rendida a la mujer, aunque la 
pese, eso no es natural, sino contra su humana naturaleza, porque es cap-
tividad, pena, maldición y castigo. Y como sea natural el aborrecimiento 
desta servidumbre forzosa y contraria a la naturaleza, no hay cosa que más 
huyamos ni que más nos pene que el estar atenidas contra nuestra volun-
tad a la de nuestros maridos, y generalmente a la obediencia de cualquier 
hombre. De aquí viene que el deseo de vernos libres desta penalidad nos 
pone alas en los pies. Vean aquí la razón por qué somos andariegas.

	 En consecuencia, según esta leyenda, las mujeres tenían esa natu-
raleza andariega que se confirma en su afición al baile, en el que 
“hay dos bienes contra estos dos males, el uno el andar y el otro el 
alegrarnos, tomamos por medio de estas dos alas para huir de nues-
tras penas y estas dos capas para cubrir nuestras menguas” (p. 304). 
Indirectamente, el autor muestra las condiciones de la femineidad 

dentro de sí la especie de aquello que aprehende”, como define Julio, personaje en 
la Dorotea de Lope de Vega (ed. de Edwin S. Morby, Castalia, Madrid, 1987, p. 115).

10  Según Luis Andrés Murillo en su edición, I, 6, n. 31. Martín de Riquer man-
tiene “entretenimiento”.



154	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

que favorecen la vida disipada: el exceso de libertad –inducida por la 
imposibilidad de heredar en una familia numerosa– y la consecuente 
movilidad hacia las romerías, ocasiones para la curiosidad y la ociosi-
dad, como advierte López de Úbeda en el aprovechamiento.
	 Entonces, el motivo de las andanzas resulta fundamental para la 
construcción de la trama en ambas novelas pero también adquiere un 
valor temático, ya establecido en los modelos de personajes del caba-
llero y el pícaro, que impulsa los intereses perseguidos y los encadena 
por relación de causa y consecuencia. La justificación ideológica se 
ve impuesta por las características del género y el personaje que lo 
determina. En ambos casos, la andanza deriva en un motivo común: 
el sitio de hospedaje, ya sea venta o mesón, la pausa en el camino o el 
lugar de origen de la pícara.
	 El Quijote tiene la venta como uno de sus escenarios fundamen-
tales y a los venteros como personajes de igual importancia11; el que 
la locura del caballero le haga ver palacios en las ventas, en el código 
paródico de la novela, resulta una negación hiperbólica de la real 
apariencia de estos sitios. A su vez, La pícara Justina resulta un tratado 
sobre el mesón y los mesoneros desde el juicio de la protagonista. 
Aun con sus diferencias, pues se asocia la venta con los caminos y 
pequeños poblados, en tanto que los mesones se encontraban en los 
centros urbanos12, ambos sitios tienen la misma función de ofrecer 
alojamiento y alimentos a los viajantes.
	 El autor propone a la protagonista como modelo de mesonera, y 
sus habilidades para divertirse a costa de los demás se asemejan dema-
siado a las de las venteras de Cervantes. Justina se declara “la primera 
pluma que se ha ensillado en Castilla para alabar la vida del mesón” 
(p. 236); acude a alegorías y autoridades para explicar la naturaleza 
de este sitio:

El mesonero es como la tierra, y el pasajero como río. Verdad es que el 
río, por donde pasa, moja, y al mesón también siempre se le pega algo. 
Es el mesón como la boca, y el pasajero es como la comida. Verdad es, 

11  Aurelio González señala que la venta es un espacio de una ficción teatral 
colectiva en el Quijote (“La venta como teatro: Cervantes y el Quijote”, en El “Quijote” 
desde América, eds. Gustavo Illades y James Iffland, BUAP-El Colegio de México, Puebla-
México, 2006, pp. 101-117).

12  “Es evidente que no es lo mismo un mesón, una venta, una posada. El primero 
estaba localizado en un núcleo de población rural o urbano y, además de disponer de 
cuartos para alojar gente, tenía otros servicios para aquellos individuos que quisieran 
tan sólo comer y alimentar sus caballerías. Semejante era la función de las ventas con 
la variación de que éstas se encontraban en los caminos. Las posadas, a diferencia de 
las anteriores, sólo ofrecían prestaciones a sus huéspedes”, Margarita Torremocha 
Hernández, “Las noches y los días de los estudiantes universitarios (posadas, mesones 
y hospederías en Valladolid. S. xvi-xviii)”, Revista de Historia Moderna, 10 (1991), p. 46.



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 155

que siempre la boca medra, siquiera en probaduras, y lo mismo el mesón 
(p. 238).

	 Así, de cualquiera se ha de sacar provecho; esto es evidente en la 
primera salida de don Quijote. El ventero, si no puede obtener ganan-
cia económica de sus servicios, la obtendrá burlándose de él y de su 
ejercicio: declara haber recorrido diversas partes de España, llevado 
por placeres semejantes a los de Justina, “había ejercitado la ligereza 
de sus pies y sutileza de sus manos, haciendo muchos tuertos, recues-
tando muchas viudas, deshaciendo algunas doncellas y engañando a 
algunos pupilos” (I, 3).
	 Los sitios de hospedaje aparecen reiteradamente en la literatura 
española de los Siglos de Oro en autores como Lope de Vega, Juan 
Ruiz de Alarcón, Mateo Alemán y el mismo Cervantes. En La pícara Jus-
tina destaca la reflexión acerca del mesón, más que su función como 
escenario. De sus argumentos para sostener las bondades del mesón se 
suelen explicar y reconocer situaciones presentes en otros relatos. Así, 
por ejemplo, si Justina profiere una alabanza de este sitio aludiendo a 
su universalidad, Cervantes reúne esa diversidad en la segunda venta 
de su recorrido. A continuación, el discurso de Justina:

La mayor alabanza que yo hallo del mesón es que no es tan malo como 
el infierno, porque el infierno tiene las almas por fuerza y para siempre, 
y con no gastar con los huéspedes un cuarto de carbón, los hace pagar el 
pato y la posada… ¡Oh, mesón, mesón!, eres esponja de bienes, prueba 
de magnánimos, escuela de discretos, universidad del mundo, margen 
de varios ríos, purgatorio de bolsas, cueva encantada, espuela de cami-
nantes, desquiladero apacible, vendimia dulce (pp. 239-240).

	 En el Quijote, en los capítulos de la segunda estancia en la venta de 
Juan Palomeque (I, 32-37), se reúne lo que Joan Oleza considera

una legión que recorre la escala social casi entera: allí se reúnen nobles 
como don Fernando, caballeros como don Luis, damas de mayor o 
menor condición como Lucinda y Dorotea, incluso una dama mora, 
doncellas como Doña Clara, un Oidor, servidores cualificados y lacayos, 
un cura, un capitán, dos barberos, un grupo de cuadrilleros, un arriero 
rico y otros menos, perailes, agujeros y hasta vecinos de la Heria de Sevi-
lla, mozos en fin de la picaresca. Parece como si Cervantes recuperara 
la intención de Chaucer de convocar en un lugar de reunión a persona-
jes de distintas edades, sexos, procedencias geográficas, y condiciones 
sociales, y repartir a cada uno su turno de palabra… La venta deviene 
entonces un abreviado teatro o mercado de la sociedad13.

13  Joan Oleza, “De venta en venta hasta el Quijote. Un viaje europeo por la 
literatura de mesón”, ACerv, 39 (2007), pp. 44-45.



156	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

	 Entonces, las sentencias que predominan en La pícara Justina, de 
intención ensayística, se concretan narrativamente mediante situacio-
nes dinámicas en el Quijote. Se trata de dos maneras de caracterizar, lo 
que deja en evidencia la efectividad del procedimiento de construc-
ción del personaje. Por eso, si en sus consejos el padre mesonero de 
Justina hace recomendaciones a sus hijos sobre el cuidado en el cobro 
de productos como la cebada (“no se mida al ojo, antes el arca en que 
estuviere esté en otro aposento más adentro del portal, y sea obscuro… 
Las medidas estén siempre dentro del arca, porque mientras os dicen 
quíteme allá esas pajas, esté la medida conclusa”, p. 243), en el Quijote 
se hace notar el cuidado del segundo ventero en el cobro puntual 
por sus servicios: “Sólo he menester que vuestra merced me pague el 
gasto que esta noche ha hecho en la venta, así de la paja y cebada de 
sus dos bestias como de la cena y camas” (I, 17). La calidad y precio 
de los servicios es un secreto revelado del padre mesonero a sus hijas 
(“Cuando trajéredes lo que os encargare, decid que lo que os pidieron 
lo comprastes al vecino al precio de ruegos y dineros, para que al veci-
no se pague la hacienda y a vosotros la salsa y la gracia”, p. 245). Y así 
es bastimento ofrecido al caballero en la venta: “Pusiéronle la mesa a la 
puerta de la venta, por el fresco, y trújole el huésped una porción del 
mal remojado y peor cocido bacallao y un pan tan negro y mugriento 
como sus armas” (I, 2).
	 La ventera y la mesonera se convierten en personajes paradigmá-
ticos en la literatura que involucra algún tipo de viaje, lo que implica 
casi toda la producción literaria de la época. El personaje, en la obra 
de López de Úbeda, da cuenta del origen de los individuos de su gre-
mio y, sobre todo, de la importancia que posee el género femenino en 
el desempeño del oficio:

Verdad es que no asentó de todo punto el mesón, hasta que nos vio a sus 
hijas buenas mozas y recias para servir; que un mesón muele los lomos a 
una mujer, si no hay quien la ayude a llevar la carga. El día que asentó el 
mesón, éramos tres hermanas, buenas mozas y de buen fregado (otras 
tres gracias), bien avenidas en lo público, aunque en lo secreto cada cual 
estornudaba como el humor la ayudaba (p. 241).

	 Y no puede faltar el rasgo de esa ambigua libertad sexual de las 
mujeres que atienden a individuos de diversa procedencia geográfi-
ca y social, ese difuso límite entre la mancebía, la prostitución14 y el 

14  Antonio Rey Hazas ejemplifica la identificación entre mesonera y prostituta 
con un fragmento de Juan de Mal Lara: “No casarse con hija de mesonero es buen 
consejo, porque donde muchos van y vienen y de tan diversas condiciones, alguno 
vino que agradó a la moça, o alguno a ella. Y cuan malo sea esto, díganlo los expe-
rimentados, porque aun ay está la doncella tras siete paredes, y es menester grande 
aviso, ¿quánto más quando anda entre todos?” (Mal Lara, Filosofía vulgar, citado en 



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 157

recato, un recato un tanto turbio que Justina mantiene hasta la última 
página de la novela. La alusión a la prostitución queda negado en 
cada oportunidad, como cuando cree ser considerada una mujer de 
la vida, una bordiona, al convidarla unos galanes al “humilladero”, 
como llaman los lugareños a la capilla del Cristo del Humilladero: 
“No soy yo una de las que ellos ni otros como ellos han de llevar al 
humilladero. Allá a otras bordionas de su marca podrían ellos humi-
llar y llevar al matadero o humilladero, que yo soy muy soberbia para 
semejantes humildades” (p. 580). Esa misma ambigüedad proporcio-
na a Cervantes situaciones extremas; tal vez la más representativa sea 
la de la venta de Palomeque: ahí se congregan ávidos lectores de libros 
de aventuras, entre ellos la madre y la hija del ventero –una afición 
que comparte Justina–; pero ahí también hallamos a Maritornes y su 
vínculo con el arriero, o a la hija, en quien, a decir de la investigadora 
Enriqueta Zafra,

se podía distinguir una especie de Justina, que con apariencia de virginal 
doncella está igualmente comerciando con su cuerpo. Así, si en un prin-
cipio es la “Doncella, muchacha de muy buen parecer” después durante 
la burla que ella y Maritornes le hacen a don Quijote en el capítulo 43, 
se las describe a las dos como “semidoncellas”. Además, esa noche, de 
entre todos los de la venta “solamente no dormían la hija de la ventera 
y Maritornes”, con lo cual se prueba que las correrías y burlas nocturnas 
eran comunes a estas dos muchachas15.

	 Por su parte, Justina declara sólo veladamente este tipo de tratos 
de las mesoneras, aunque en el transcurso de su relato se remite con 
frecuencia a las mujeres del mesón, con mínimas motivaciones, como 
su justificación a su reverencia ante las imágenes religiosas: “el mayor 
cuidado que yo tenía en cuantas reverencias hacía, era ver si salían 
buenas y conforme a un molde de reverencias que a mí me había dado 
una dama mesonera, gran mujer de reverencias” (p. 585). La gracia 
aquí se encuentra en el juego entre la habilidad de esta mesonera de 
relacionarse con hombres de iglesia y su consecuente pose de respeto.
	 Conocedora de las cualidades de su gremio, Justina hace burla 
de ellas en uno de los episodios más cómicos de la novela, el engaño 
de Cobana Restona, la obesa y poco agraciada mesonera, víctima de 
las mismas artimañas que aplica a los caminantes. A propósito, señala 
otra cualidad propia del oficio, la discreción, que “tiene tres partes: 
la primera, olvido de majestades; la segunda, halagos de palabras y la 
tercera, inquisición de secretos, a cuya causa el prudentísimo Mercurio 

Rey Hazas, “La compleja faz de una pícara: hacia una interpretación de La pícara 
Justina”, RLit, 90, 1983, p. 100.

15  Enriqueta Zafra, Prostituidas por el texto: discurso prostibulario en la picaresca 
femenina, Purdue University, West Lafayette, IN, 2009, p. 95.



158	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

tenía por armas el perro retozón, el lobo olvidadizo y la culebra escu-
driñadora” (p. 642). López de Úbeda crea el perfil de su personaje 
según convenciones que debieron ser reconocidas y posibles en varias 
mujeres ocupadas en ese oficio. Cabe insistir en que los detalles que 
conforman ese perfil están referidos en clave paródica, como ocurre 
en la noticia de sus antecedentes familiares, que incluyen cristianos 
conversos y otras actividades vergonzantes en la época. En este punto, 
eligió incluir en el árbol genealógico de la pícara a un titiritero. Llama 
la atención que también en el Quijote hay alusión a los titiriteros, justo 
para incluir en ese gremio al personaje de Ginés de Pasamonte, espe-
cie de pícaro itinerante en las aventuras del caballero16. Surge, así, un 
nuevo tópico común en ambas obras.
	 Por medio del bisabuelo, Justina recrea cómo se realizaba el espec-
táculo de títeres17. El espectáculo, agrega, resultaba atractivo y con 
consecuencias que explican parte de la mala fama del titiritero: “por 
oírle se iban desvalidas tras él fruteras, castañeras y turroneras”. El 
artista sucumbió al asedio, continúa Justina: “dio en apearse y aga-
rrarse tanto a hembras, que después de haberle comido los dineros, 
vestidos, mulos, títeres y retablo, le comieron la salud y la vida y lo 
dejaron hecho títere en un hospital” (p. 219). La lascivia, pues, se 
suma a los vicios del personaje. En tanto, Cervantes convierte a Ginés 
de Pasamonte en Maese Pedro, titiritero18 y, para coronar un vergon-
zoso historial de delitos, el personaje termina en el oficio de titiritero: 
“determinó pasarse al reino de Aragón y cubrirse el ojo izquierdo, aco-
modándose al oficio de titerero; que esto y el jugar de manos lo sabía 
hacer por extremo (I, 17). Para el siglo xviii, el lugar común llega 
al Diccionario de la Real Academia en su definición de juego de manos: 
“la habilidad o agilidad de manos, con que los titiriteros engañan y 
burlan la vista, con varias suertes de entretenimiento, con que hacen 
una cosa por otra”19.

16  Asimismo, Berganza, en “El coloquio de los perros” reúne a buhoneros, 
vagabundos y titiriteros bajo una misma condición: “Toda esta gente es vagamunda, 
inútil y sin provecho; esponjas de vino y gorgojos del pan” (Novelas ejemplares, ed. J.B. 
Avalle Arce, Castalia, Madrid, 1987, t. 3, p. 287).

17  “Mi bisabuelo tuvo títeres en Sevilla, los más bien vestidos y acomodados de 
retablo que jamás entraron en aquel pueblo. Era pequeño, no mayor que del codo 
a la mano, que dél a sus títeres sólo había diferencia de hablar por cerbatana o sin 
ella. Lo que es decir la arenga o plática era cosa del otro jueves. Una lengua tenía 
harpada como tordo, una boca grande, que algunas veces pensaban que había de 
voltear por la boca” (p. 218).

18  “Bien se acordará, el que hubiere leído la primera parte desta historia de aquel 
Ginés de Pasamonte a quien, entre otros galeotes, dio libertad don Quijote en Sierra 
Morena, beneficio que después le fue mal agradecido y peor pagado de aquella gente 
maligna y mal acostumbrada” (I, 17).

19  Real Academia Española, Diccionario de la lengua castellana, Joaquín Ibarra, 
Madrid, 1783, s.v.



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 159

	 Los titiriteros resultaban, entonces, otra de las manifestaciones 
de la vagancia; peor aún, de las trampas de la ficción concebidas en 
la época20. De esta manera, el titiritero, el individuo que ocupaba 
un lugar entre los marginales sociales que abundaban en España, es 
mostrado en ambas obras como la figura perniciosa del ladrón, lascivo 
y farsante que había mantenido una posición más bien discreta en 
el catálogo de desocupados conocidos: un tópico consolidado en la 
época y heredado a la actualidad21.
	 Curiosamente, Ginés comparte con Justina otro rasgo: su afición 
a los burros ajenos. El narrador del Quijote justifica el descuido narra-
tivo del robo del rucio informando que fue él quien lo había hurtado 
en la primera parte (II, 27). En general, la crítica se ocupa más del 
problema de escritura y edición que señaló el mismo Cervantes, sin 
ocuparse de la función o la significación de este episodio. Probable-
mente su coincidencia en la obra de López de Úbeda arroje luz al 
respecto. Justina declara el hurto de su burra a causa del descuido de 
su “mochillero”, percance que resolvió con una sustitución: “que pues 
esta borrica está queda, o es nuestra o lo quiere ser. Mira, ¿tú no lo 
ves, que parece que nos conoce?” (p. 553); el chico duda pero termina 
por obedecer a su ama. Ella con frecuencia justificará la operación: 
“la propiedad que en las burras me contenta más a mí es que, como 
unas se parecen a otras en el color y talle, cualquier trueco, bueno o 
malo, pasa por ellas y ellas por él, y cualquier burla de trasposición, 
si se hace con ligereza, tiene efecto”. Y argumenta: “las burras todas 
parece que salen por un molde, y cuando sea alguna la diferencia, 
que con lodo seco, que con trasquilarlas, se desconocen más [que] 
Urganda la desconocida” (p. 555).
	 Y, en el Quijote, también Sancho se ve tentado a intercambiar asno, 
para lo que solicita permiso a su señor: “qué haremos deste caballo 

20  Así lo reitera, nuevamente, el mismo Cervantes mediante el personaje de 
Vidriera: “De los titiriteros decía mil males: decía que era gente vagamunda y que 
trataba con indecencia de las cosas divinas, porque con las figuras que mostraban en 
sus retablos volvían la devoción en risa, y que le acontecía envasar en un costal todas 
o las más figuras del Testamento Viejo y Nuevo, y sentarse sobre él a comer y beber 
en los bodegones y tabernas; en resolución, decía que se maravillaba de cómo quien 
podía no les ponía perpetuo silencio en sus retablos, o los desterraba del reino”, “El 
licenciado vidriera”, en Novelas ejemplares, ed. cit., t. 2, pp. 133-134.

21  “La imagen que en la actualidad tenemos del teatro de títeres que se realiza-
ba en la España de los siglos xvi y xvii se ha formado principalmente a partir de lo 
que aparece en la archifamosa escena del retablo de maese Pedro… A partir de este 
texto literario, y de otros como El retablo de las maravillas, del propio Cervantes, o La 
pícara Justina, se ha conformado una visión romántica del teatro de títeres en la que 
aparecen fundidos el espíritu libertario, la picaresca y la salvaguarda de antiquísimas 
tradiciones”, Francisco J. Cornejo, “Un Siglo de Oro titiritero: los títeres en el 
corral de comedias”, en XXVII y XXVIII Jornadas de teatro del Siglo de Oro, eds. I. Barrón 
Carrillo, E. García-Lara y F. Martínez Navarro, Instituto de Estudios Almerienses, 
Almería, 2012, p. 11.



160	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

rucio rodado que parece asno pardo, que dejó aquí desamparado 
aquel Martino que vuestra merced derribó, que, según él puso los pies 
en polvorosa y cogió las de Villadiego, no lleva pergenio de volver por 
él jamás. ¡Y para mis barbas, si no es bueno el rucio!” (I, 21). A lo que 
responde el caballero que no es ése el comportamiento que se espera 
de un caballero; y Sancho insistirá en la conveniencia de un intercam-
bio, con ideas que coinciden nuevamente con la de Justina:

Dios sabe si quisiera llevarle –replicó Sancho–, o por lo menos trocalle 
con este mío, que no me parece tan bueno. Verdaderamente que son 
estrechas las leyes de caballería, pues no se estienden a dejar trocar un 
asno por otro; y querría saber si podría trocar los aparejos siquiera (I, 21).

	 Don Quijote tolera ese comportamiento en Sancho: “Y luego habi-
litado con aquella licencia, hizo mutatio caparum y puso su jumento a 
las mil lindezas, dejándole mejorado en tercio y quinto”. Así, tal acción 
–que tendrá consecuencias narrativas particulares en cada novela22– 
resulta un recurso para caracterizar a los individuos de menor con-
dición y matiz cómico, como Justina o Sancho, y tiene implicaciones 
paródicas el hacer de un animal tan humilde motivo de discusión 
ética. Por ello, como don Quijote en su momento, en La pícara Justina, 
una anciana mendicante será quien le recuerde a Justina lo erróneo 
de su conducta: “Señora, yo la perdono lo que me ha hecho esperar, 
porque Dios nos espere a todos, mas mire, hija, que torne la burra a 
su dueño, porque con lo ajeno nunca Dios hizo bien a nadie” (pp. 
572-573). M. Guillemont y M. B. Requejo apuntan el surgimiento, en 
el siglo xvi, de lo que llaman una “literatura de la asinidad”, con refe-
rentes clásicos, italianos y folclóricos y que continúa con el Guzmán de 
Alfarache; y proponen una identificación entre personaje y montura, 
como rasgo particular del tópico del asno23.
	 La necesidad de transportarse es para los tres personajes una 
condición primordial, pero en Justina tal necesidad implica la razón 

22  Francisco Rico observa la importancia narrativa del pasaje: “He aquí asimis-
mo un escenario que contiene todos los ingredientes que culminarán en el tablado 
de farsa de la venta: el barbero, el asno del barbero, los aparejos del asno del barbero 
que Sancho habrá de cargar a cuestas cuando le roben a su jumento y que el barbero 
reconocerá donde Palomeque, la bacía que relumbra como un yelmo de oro y que 
destrozarán los galeotes, el pleito en torno a la bacía y los aparejos, los equilibrios 
del prudente Sancho para conjugar primero caballo y asno, luego yelmo y bacía… 
No hay duda de que la «alta aventura y rica ganancia del yelmo de Mambrino» es el 
arranque de no pocas de las principales líneas de desarrollo novelesco que en adelan-
te sigue el Ingenioso” (“Versiones, lecturas y trasparencias del Quijote”, en El ingenioso 
hidalgo. Estudios en homenaje a Anthony Close, ed. R. Cacho Casal, Centro de Estudios 
Cervantinos, Alcalá de Henares, 2009, p. 298).

23  Michèle Guillemont y Marie-Blanche Requejo Carrió, “De asnos y 
rebuznos. Ambigüedad y modernidad de un diálogo”, Criticón, 101 (2007), pp. 57-87.



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 161

de ser de la protagonista: la libertad. Esta característica conforma una 
categoría de mujer particular que no corresponde a los rasgos de los 
estados tradicionales: doncella, casada, viuda o monja, además del de 
la prostituta. Se trata de una libertad para no aceptar pretendientes, 
para elegir formas de vida poco convencionales y, por último, para 
ignorar las opiniones de sus posibles censores; se trata, pues, de una 
libertad del personaje femenino visible en ambas novelas: Marcela en 
el Quijote y la misma Justina. Ambos personajes son abismalmente dis-
tintos; sin embargo, están construidos a partir de dos elementos comu-
nes: el vestido y ciertos recursos argumentativos. En primera instancia, 
se reconoce la libre elección que hacen a propósito de su apariencia: 
como se recordará, Marcela, ante las solicitudes de matrimonio, con-
testa “que, por ser tan muchacha no se sentía hábil para poder llevar 
la carga del matrimonio” (I, 12), hasta que un día decide adoptar el 
traje de pastora, cuidar su propio ganado por el campo, a donde la 
seguirán un puñado de amigas y jóvenes que la siguen requiriendo, 
entre ellos el desdichado Grisóstomo. Mientras que en el segundo 
episodio del libro segundo, López de Úbeda refiere la vestimenta de la 
joven Justina: un rosario de coral que usa como collar, “una camisa de 
pechos, labrada de negra montería, bien labrada y mal corrida. Cinta 
de talle que parecía visiblemente de plata” (p. 314), más una falda roja 
con un brial de color turquí24.
	 Recientemente, Encarnación Juárez Almendros ha analizado la 
vestimenta en las autobiografías del Siglo de Oro, a partir de la premi-
sa de un “discurso sartorial” que, para entonces, atribuye a la ropa todo 
un sistema de relaciones sociales. Las relaciones de dominio represen-
tadas en el vestido condujeron a una legislación de éste, por lo que 
una elección libre de la indumentaria representaría la atribución de 
dominio del individuo sobre sí. La existencia de esta relación queda 
de manifiesto en el Lazarillo, Guzmán, el Buscón y Justina, así como en 
autobiografías de soldados. Y demuestra, aquí, que la elección del 
vestido como expresión de libertad puede también considerarse un 
tópico de la época, enriquecido de diversas significaciones establecidas 
en la construcción de cada personaje. Si bien el atuendo en Marcela es 
una declaración de rechazo al matrimonio, el de Justina da, además, 
cuenta de un poder sobre otros, particularmente, los hombres, asunto 
que Juárez Almendros ejemplifica, justamente, con La pícara Justina25. 
El atuendo de Justina busca realzar la coquetería femenina: los colores 
llamativos que atrajeron de inmediato a un enamorado con las peores 

24  Y el autor dirige este episodio para advertir a los hombres contra los encantos 
de la coquetería: “Es tan sutil el engaño y engaños de la carne, que a los broncos, 
zafios e ignorantes persuade con sus embustes y embeleca con sus regalos” (p. 326).

25  Encarnación Juárez Almendros, El cuerpo vestido y la construcción de la identi-
dad en las narrativas autobiográficas del Siglo de Oro, Tamesis, Woodbridge, 2006.



162	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

cualidades: ingenuo y feo26. El enfado ante tal asedio se mitiga con 
un argumento de analogía: “Mas, pues no se queja el dorado y rubio 
sol de que le miren tantos feos, y el cielo no se cansa de que le miren 
tantos bobos, quiero sobreseer del enfado, con presupuesto de no 
acordarme dél” (p. 325).
	 A pesar de las diferencias de origen y condición, Marcela y Justina 
emplean argumentos comunes. El argumento basado en la fealdad 
en contraposición con la belleza es muy cercano al de Marcela en el 
Quijote: “que podría acontecer que el amador de lo hermoso fuese feo, 
y siendo lo feo digno de ser aborrecido, cae muy mal el decir «Quiéro-
te por hermosa: hasme de amar aunque sea feo»” (I, 13). Para inicios 
del siglo xvi, el asunto aparecía con frecuencia en documentos tanto 
literarios como eruditos –coordenadas en las que se configuraron las 
obras que hoy se agrupan bajo el título de Siglos de Oro–, a modo 
de respuesta a las configuraciones sobre el amor recuperadas por el 
neoplatonismo. Así, Justina dedica largas disquisiciones a defender su 
libertad ante los asedios amorosos y contra las concepciones del amor, 
tradicionalmente vertidas en la figura de Cupido: “No creo al amor, si 
ese es amor. Eso fuera creer que el amor sólo por bien parecer tiene 
saetas ligeras en las manos y en el cuerpo voladoras alas, y fuera pensar 
que el fuego enfría y la agua seca” (p. 834).
	 Marcela, en el Quijote, cuestiona la voluntad de los amantes de 
obtener el favor de la amada, agraciada por el don de la hermosura, 
sin “pedilla ni escogella”; la belleza del alma contra la del cuerpo y la 
superioridad de la primera; defiende, además, su elección de la vida 
retirada como resguardo de su libertad y, finalmente, su inocencia en 
el caso de la muerte de Grisóstomo. Justina, por su parte, juzga severa-
mente los medios por los que los galanes pretenden obtener los favo-
res de las damas: presentarse enamorados, absortos, ofrecer miradas 
piadosas y tiernas y menear sus rostros con gestos que hacen reír a la 
mesonera, pues reconoce la mala calidad del amor que se le ofrece27; 
o presentarse con los atributos de los caballeros, en un personaje que 
recuerda al caballero de la Triste Figura ante las mujeres de la venta:

Otros hubo que pensaron de Justina que se moría por Roldanes, y a esta 
causa pasaban por mi puerta con espadas de a más de la marca, hechos 
festones de armas, tozadas de instrumentos bélicos. Esto era de día que 

26  Llama la atención que, a diferencia del primer pícaro, no es la pobreza la 
que dirige el modo de vida de los bellacos, ni mucho menos el de Justina, que tiene 
oportunidad de casarse con cierta ventaja en más de una ocasión; pero prefiere la 
posibilidad de salir y regresar de su aldea a las romerías y tener fama de ingeniosa, 
reconocida como la “pícara romera”, título de la Segunda parte del libro II.

27  “Amor que, antes de llegar a su punto, representa los extremos de su última 
perfectión, es como camuesa que sin estar madura huele y está amarilla” (p. 836).



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 163

de noche todo era sacar lumbre de las piedras con los golpes de sus 
espadas, intentando ruidos hechizos (p. 837).

	 La apariencia del falso caballero, como la de don Quijote, mueve 
a Justina a risa y rechazo. El “Roldán”, sin embargo, se retira satisfe-
cho de haber hecho reír a la “dama” Justina, contando “por favor 
el ventanazo”. Aparece, así, una nueva coincidencia entre La pícara 
Justina y Don Quijote: las burlas al pretendido caballero, provenientes 
del gremio de mesoneros y venteros. Pero estas burlas, en la obra de 
López de Úbeda como en la de Cervantes, pueden venir acompaña-
das de violencia física. Así ocurre al hijo de la lavandera, joven con 
pretensiones de hidalguía, que atrae la atención de otros jóvenes y 
sale derrotado de la solicitud de matrimonio, pues Justina le arroja 
“una gran chaparrada de agua de a medio hervir, harto limpia, pues 
limpiaba los platos” (p. 828). Estas imágenes recuerdan los sucesivos 
maltratos que reciben el caballero y su escudero de una o dos personas 
que luego incitan a los vecinos o al resto de los huéspedes a participar 
de la burla que, en el caso del falso hidalgo y pretendiente, culmina 
con golpes y expulsión:

Ya que no tuvo otro medio con que mostrar su enojo, echó tras los 
muchachos con intención de hacerlos disciplinantes de por fuerza. Mas 
ellos revolvieron sobre él con tanto brío que, como los ratones vencieron 
a los valientes de Rodas, le vencieron al valiente hidalgo, y fueron tan 
poderosos, que le echaron del pueblo así, en pelete, como estaba, y hasta 
hoy no ha tornado al pueblo (p. 829).

	 Por último, en este recuento de motivos y tópicos comunes en estas 
dos obras de 1605, cabe incluir el motivo de las bodas, pues represen-
ta, como la venta y el mesón, un lugar y un tiempo cuya recreación 
narrativa reúne elementos representativos de la cultura y la sociedad 
de la época. Ocasiones como ésta se reiteran en la obra de Cervantes y 
en buena parte de la literatura de los Siglos de Oro. En ambas novelas 
se enfatiza el banquete de bodas como el augurio de un matrimonio 
bien concertado que, sin embargo, no es del todo voluntario o promi-
sorio. Así, en La pícara Justina, cuando por fin la mesonera ha elegido 
esposo, se hace notar la calidad de la comida y el vino, pero sobre todo 
la disposición de los vecinos para participar del banquete de bodas –y 
tomar de él para sus casas–, con la venia de la novia, que con este acto 
de displicencia y generosidad subraya su valía:

La comida fue buena y bueno el servicio, y con todo eso, hubo en ella 
algunos que comieron sin plato.

Diome gusto de ver que dos pelones de mi pueblo, con achaque de 
pan de boda, enviaban a sus casas cuanto podían a sus mujeres, y mirán-
dome, decían como por donaire:



164	 ADRIANA AZUCENA RODRÍGUEZ	 NRFH, LXIV

–Con licencia de la señora Justina.
Mas yo, porque no pensasen que el ser novia es ser boba y no ver 

nada, les decía, también por burlas, lo que pudiera pasar por veras, y era 
responder:

–Vaya en amor de Dios (p. 865).

	 Como se recordará, esa alegre práctica será compartida por San-
cho. Asimismo, a través de la mirada del escudero, se hace notar que 
las bodas de Camacho hacen alarde de la generosidad del banquete:

Lo primero que se le ofreció a la vista de Sancho fue, espetado en un 
asador de un olmo entero, un entero novillo; y en el fuego donde se 
había de asar ardía un mediano monte de leña, y seis ollas que alrede-
dor de la hoguera estaban no se habían hecho en la común turquesa de 
las demás ollas, porque eran seis medias tinajas, que cada una cabía un 
rastro de carne: así embebían y encerraban en sí carneros enteros, sin 
echarse de ver, como si fueran palominos; las liebres ya sin pellejo y las 
gallinas sin pluma que estaban colgadas por los árboles para sepultarlas 
en las ollas no tenían número; los pájaros y caza de diversos géneros eran 
infinitos, colgados de los árboles para que el aire los enfriase (II, 20).

	 Y ambos autores se ocupan de la calidad del vino. En el caso de 
Justina, la novia refiere el efecto: “El vino no fue malo. Por señas, que 
algunos de los convidados, a tercera mano, se pusieron a treinta y una 
con rey, y a cuarta, hablaban varias lenguas sin ser trilingües en Sala-
manca ni babilonios en torre” (p. 866). En tanto que Cervantes recrea 
un cuadro colorido lleno de detalles y de plasticidad:

Contó Sancho más de sesenta zaques de más de a dos arrobas cada uno, 
y todos llenos, según después pareció, de generosos vinos; así había 
rimeros de pan blanquísimo, como los suele haber de montones de trigo 
en las eras; los quesos, puestos como ladrillos enrejados, formaban una 
muralla, y dos calderas de aceite, mayores que las de un tinte, servían 
de freír cosas de masa, que con dos valientes palas las sacaban fritas y las 
zabullían en otra caldera de preparada miel que allí junto estaba (II, 20).

	 Ambos autores reconocen que la fiesta de bodas implica un acto 
social, en el que las opiniones de los comensales son esenciales. Así lo 
señala Justina:

Estos son los que honran las bodas, porque después de acabadas, dicen 
a los que les preguntan lo que pasó, que en la boda hubieron danzas, y 
que hasta la casa era volteadora, y que ardían setenta candiles por arte de 
encantamiento sin haber gota de aceite, y que hubo colaciones de letras y 
que a ellos les cupo la equis, y que todos los de la boda traían cascabeles, 
y ellos en la cabeza, y que todos los convidados vinieron de lejas tierras y 
hablaban con tal destreza que con sola la R decían cuanto querían, 



NRFH, LXIV	 MOTIVOS EN DON QUIJOTE Y LA PÍCARA JUSTINA	 165

y cuentan mil maravillas con que pretenden hacer una boda tan famosa 
como la de Daphne, en cuyo casamiento se volvieron las piedras en vino.

La colación no fue mala, pues allende de ciertos melones de invierno 
que hicieron madurar a pulgaradas, hubo piñones mondados y en agua, 
que para en aquella tierra es el non plus ultra de los regalos; avellanas en 
abundancia, y aun agavanzas y altramuces, con un si es no es de turrón 
(pp. 866-867).

	 Con el motivo de las bodas culmina la historia de La pícara Jus-
tina; el orden de los acontecimientos da la pauta para cerrar esta 
investigación y ofrecer algunas conclusiones. Ambos autores vivían 
en Valladolid en 1604 y, como sostienen Bataillon y Anthony Close, 
tenían conocimiento de sus respectivos manuscritos, pues una obra “se 
diseminaba habitualmente a través de copias manuscritas o lecturas 
ante círculos académicos. Cervantes da a entender que fragmentos de 
la primera parte de Don Quijote habían sido transmitidos de esa forma 
con anterioridad a su publicación”28. José María Micó, por su parte, ha 
advertido que se produjo una especie de competencia entre El Quijote, 
La pícara Justina y la segunda parte del Guzmán que propició algunos 
de los errores de escritura tan recordados; la vecindad de los autores 
sugiere al investigador la coincidencia en los círculos académicos: “las 
noticias de cuanto sucedía o se avecinaba corrían como la pólvora 
por cenáculos y academias”29. Si esto es así, situaciones como las aquí 
expuestas serían tópicos y motivos literarios bien establecidos en cír-
culos y tertulias. Estos episodios temáticos y lugares comunes llegan a 
coincidencias más o menos establecidas, como la discusión sobre las 
mujeres libres o el viaje que es ocasión de aventuras, además de otros 
que no eran tan evidentes, como los personajes que todo viajante 
podría reconocer, como la ventera o el titiritero y ocasiones para la 
risa colectiva, como las bodas, las burlas con violencia o los accidentes 
del viaje. Los escritores de la época debieron echar mano de estos 
motivos y competir entre ellos por los logros alcanzados mediante esas 
opciones limitadas. Sin duda, Cervantes acertó en aspectos narrativos 
y estilísticos que aventajaban a López de Úbeda, más ocupado en los 
modelos y modos lingüísticos y genéricos de su momento, al margen 
de sus posibilidades narrativas.

Adriana Azucena Rodríguez
Universidad Autónoma de la Ciudad de México

28  Anthony Close, Cervantes y la mentalidad cómica de su tiempo, Centro de Estu-
dios Cervantinos, Alcalá, 2006, p. 378.

29  José María Micó, “Prosas y prisas en 1604: El Quijote, el Guzmán y la Pícara 
Justina”, Hommage à Robert Jammes, ed. F. Cerdan, Presses Universitaires du Mirail, 
Toulouse, 1994, pp. 830-831.


