UNA SINGULAR DEFENSA
NOVOHISPANA DE LA REPUBLICA
DE LAS LETRAS: ORACION VINDICATIVA (1763)
DE CRISTOBAL MARIANO CORICHE

EL NACIMIENTO DE UN ENSAYO

Cuando el dominico novohispano Cristobal Mariano Coriche
hojeaba en la ciudad de Puebla las paginas del cuarto nimero de
la publicacion periodica madrilena llamada Discursos Mercuriales
(1755-1756), editada por Juan Enrique de Graef, se encontr6
con una ingrata sorpresa. En aquel nimero correspondiente al
17 de diciembre de 1755, Coriche descubri6 un discurso —tradu-
cido del francés al espanol- en el que se expresaban, como ase-
gura, “las mas estranas, 6 acaso las mas nocivas paradoxas, que en
el caprichoso genio de los hombres, ha torpemente abortado™.
Ese discurso leido por el novohispano, escrito para un concurso
de la Academia de Dijon en 1750, pretendia responder a una
interrogante que los eruditos de aquella institucion habian lan-
zado publicamente a modo de desafio: si las ciencias y las artes
habian contribuido a mejorar las costumbres. El escrito, cuya
traduccion ley6 Coriche en las paginas de Discursos Mercuriales,
argumentaba lo contrario: que las ciencias y las artes no habian
sido sino perjudiciales para el correcto desarrollo de las cos-
tumbres, estimulando su decadencia. Esta ingeniosa y quizas
excéntrica respuesta finalmente se llevo el premio de aquella
academia francesa. Su hipotético autor, un para entonces poco
conocido Jean-Jacques Rousseau, lo publicaria ese mismo ano
bajo el titulo de Discours sur les sciences et les arts.

I CRISTOBAL MARIANO CORICHE, “Prologo”, Oracion vindicativa de las
letras vy los literatos, Imprenta del Colegio Real de San Ignacio, Puebla, 1763,

p- L.

NRFH, LXIV (2016), nam. 1, 117-147 ISSN 0185-0121

Recibido: 6-5-2015; aceptado: 21-8-2015



118 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

Ante tales injurias a la republica literaria, Coriche decide
emprender la tarea de reivindicar el papel del pais de las letras y
sus ciudadanos ante los ataques de este discurso, como €l mismo
asegura en su prologo: “Yo (aunque immensamente inferior a
Rous[s]eau) mas por ocupar bien el tiempo, y por aprovecha-
miento proprio, que para instruccion agena; comenze a trabajar
la presente Oracion...”%. A pesar de esta muestra de modestia el
dominico no oculta, a renglon seguido, la alta estima que tiene
de su propio trabajo refutatorio, cuyo objetivo ni mas ni menos
“es bolver por la fama, y honra injustamente denigrada de las
Ciencias, y los Cientificos, y atraer a muchos al honroso, y esti-
mable, inocente, y santo trabajo de el Estudio”, si por “accidente
leyeran el Discurso de Rous[s]eau”. Como un quijote de las
letras, este “desfacedor de entuertos” literarios dio a las prensas
poblanas una obra que es de las pocas o quizas la unica que del
otro lado del Atlantico pretendio, por aquellos anos, oponerse
a tales ideas.

No obstante, hoy se sabe que en realidad Coriche nunca leyo
el discurso de Rousseau en las paginas de la efimera publicacion
de De Graef. Comparando la traduccion del editor con la obra
rousseauniana, el estudioso Jefferson Rea Spell concluye que
aunque el topico tratado y el punto de vista es similar al de Rous-
seau no hay un solo parrafo en que ambas coincidan totalmen-
te®. Mediante este cotejo queda claro que De Graef tradujo por
error otra obra parecida a la rousseauniana, quizas confundido
con la tematica y la autoria del poema final con que el discursista
cierra su escrito*. La obra que ley6 Coriche fue, concluye Spell,

2 El prélogo de Coriche esta sin numerar, asi que las citas a esa parte no
llevan esa indicacion; el resto de la obra la cito dando el namero de paginas
que corresponde a la cita entre paréntesis.

® JEFFERSON REA SPELL, “Rousseau’s 1750 Discours in Spain”, HR, 4
(1934), p. 341.

* Este poema final que De Graef también traduce tiene por autor a ‘J.
B. Rousseau’, algo que tal vez confundio al editor. Este Rousseau es el poeta
Jean-Baptiste Rousseau y su obra citada es un fragmento de sus Odes. Si bien
De Graef titula su traducciéon como Discurso, que empato los votos de la Academia
de Dijon para el premio del ario 1750..., sin senalar que obtuvo con exclusividad
el primer premio, Coriche confundira el autor del discurso por un par de
posibles razones. La primera, por la introduccién de cinco cuartillas del
editor en la que integra la traduccién de un pasaje de una de las respuestas
que tuvo Rousseau, escrita por M. Le Roi, “Discours”, Journal Economique ou
Mémoires, Notes et Avis sur UAgriculture, les Arts, le Commerce, et tout ce qui peut y
avoir rapport, ainsi qu’a la conservation et a l'augmentation des Biens de Famille,



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 119

la de otro autor que el investigador identifica bajo el pseudo-
nimo de M. de Chasselas, cuyo trabajo fue también enviado al
famoso concurso, aunque no obtuvo el premio principal, sino
el primer accésit de la Academia de Dijon®. El uso de este pseu-
donimo y el verdadero nombre de su autor al cual respondio
Coriche, el historiador francés Pierre-Jean Grosley, se confirman
con la obra del abate Jean Maydieu en Vie de M. Grosley®, aunque
no solo eso. Maydieu, quien escribe la biografia del historiador
utilizando algunos pasajes de su diario, transcribe un fragmento
de punoy letra del propio Grosley en el cual asegura que tal obra
ni siquiera habria sido escrita en serio: “Je me suis toujours amu-
sé a mettre par écrit les idées creuses qui me passent par la téte,
pour pouvoir rire de moi-méme in sinu” (p. 309)7. A pesar de
que Coriche replico un discurso probablemente escrito en tono
de bromay basado en “ideas huecas”, la lectura de su traduccion
desde el periodico de De Graef hizo posible el nacimiento de
Oracion vindicativa, pieza importante y poco conocida del reper-
torio dieciochesco novohispano.

Formalmente, el texto de Coriche es un opusculo en cuarto
con nueve paginas preliminares sin numerar y cincuenta y cinco
de texto principal, financiada parcialmente por un anénimo
amigo que le ofrecio “contribuir a su Impresion”. Tal brevedad
quizas se debio al alto precio del papel y de la impresion en el
Nuevo Mundo, comparado con las mayores facilidades de la
imprenta europea, cuestion que ya habia sido subrayada en
similares términos por el también novohispano Juan José de
Eguiara y Eguren en Biblioteca mexicana (1755)8. Este problema,

etc., Antoine Baudet, Paris, 1751, pp. 109-155. La segunda razén posible es su
lectura de un ensayo de Benito Jerénimo Feijoo que mds adelante examinaré.

® SPELL, art. cit., p. 342.

% PIERRE-JEAN GROSLEY y JEAN MAYDIEU, Vie de M. Grosley, écrite en partie
par lui-méme, continué et publice par M. 'abbé Maydieu, Théophile Barrois le
jeune, London-Paris, 1787, p. 308.

7 El ensayo de Grosley que tradujo De Graef, publicado bajo el pseudo-
nimo de M. De Chasselas, se encuentra en el Mercure de France. Vid. [ Grosley,
Pierre-Jean], Troye, M. D. C. de, “Discours ou Dissertation, ot I’en examine
sile rétablissement des Sciences et des Arts a contribué a épurer les Mceurs”,
Mercure de France, t. 1, Juin 1752, Veuve de Pissot-Jean de Nully-Jacques Barrois-
Duchesne, Paris, 1752, pp. 68-100.

8 J.J- EcUIARA Y EGUREN explica en los prélogos de su obra que la leja-
nia de los grandes centros impresores y la carestia del papel eran obstaculos
importantes para la visibilidad de la produccién intelectual novohispana:
“Ya se ven las causas de por qué tantas obras notables, elaboradas en nuestra



120 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

senala Coriche, “ha impedido hacer patentes a todo el Mundo
los rapidos Cursos intelectuales de muchos Doctisimos Sugetos
Americanos, tanto ligeros, quanto sesudos en sus Discursos”. De
esta manera, agrega, si las producciones americanas tuvieran las
mismas condiciones economicas que las europeas, se verian no
s6lo obras breves, “como las que en esta mi inculta Oracion te
presento; sino obras tanto grandes, quanto Eruditas”. Dejando
a un lado la estrategia retorica (captatio benevolentiae) mediante
el topico de la falsa modestia, esta queja de Coriche es un testi-
monio de las dificultades que sufria el mundo intelectual novo-
hispano. Como afirma Anthony Grafton, el acceso a la imprenta
otorgaba a los letrados dieciochescos “their only power, that of
publicity”, poder que muchos coetaneos de Coriche estaban
practicamente impedidos de ejercer por su alto costo, algo que
poco a poco ird cambiando al correr del siglo!.

Junto con esta critica a los obstaculos existentes en la region
para la produccion y divulgacion de conocimiento, el ensayista
hace una nueva advertencia en su prologo: casi no usara citas de
autoridad en el cuerpo del texto, “por imitar con esto el rumbo,
que sigue el Autor a quien impugno”, asi como tampoco las
pondra al margen pues, agrega, “siendo €éstas muchas; creciera
otro tanto mas la Obra”. El ahorro de citas en Oracion vindicati-
va —citara casi exclusivamente pasajes del discurso de Grosley y
algunas frases de escritores de la antigtiedad latina— tiene directa
relacion con la queja sobre la escasez de recursos que sufrian los
americanos: mientras menos citas haga, mas paginas podra aho-
rrar. Segun el bibliografo José Toribio Medina, este ahorro de la
citacion en la obra del dominico es “una innovacion que debe

América, yacen ocultas por los rincones de las bibliotecas o han perecido
horadadas y corroidas de la polilla” (Prologos a la “Biblioteca mexicana’, trad.,
est. y anot. Agustin Millares Carlo, F.C.E., México, 1996, pp. 170-171).

9 ANTHONY GRAFTON, “A sketch map of a Lost Continent: The Republic
of Letters”, Republics of Letters: A Journal for the Study of Knowledge, Politics, and
the Arts, 1 (2009), p. 6.

10" GaBrIEL TORRES Puca estudia el debate publico en el México diecio-
chesco y el creciente uso de la imprenta, por parte de un reducido grupo
de intelectuales, como escenario de las polémicas cientificas y literarias. En
el ultimo cuarto de aquella centuria, afirma, “las polémicas no terminaban,
sino comenzaban en la imprenta” (Opinion publica y censura en Nueva Espaiia.
Indicios de un silencio imposible. 1767-1794, E1 Colegio de México, México,
2010, p. 272).



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 121

notarse”'!, pues el abundante uso de referencias, sobre todo
latinas, es frecuente en la prosa virreinal. Esta breve acotacion
de Medina permite contextualizar la originalidad de Coriche en
la manera de argumentar sus aseveraciones y ver su obra como
un ensayo literario sin una aspiracion erudita mayor.

Es cierto que estos rasgos formales y la tematica del texto de
Coriche podrian ser pruebas suficiente para caracterizarlo como
un ensayo. Pero también hay otras caracteristicas, aparte de las
ya descritas, que sitian Oracion vindicativa dentro del género.
Sin ir mas lejos, el titulo mismo ayuda en esta caracterizacion.
El concepto de oracion es definido por el Diccionario de Autori-
dades (1737) en una de sus acepciones como “Razonamiento,
locucion, arenga, compuesta artificiosamente para persuadir
0 mover a alguna cosa”. Sin duda, la obra de Coriche cumple
a cabalidad con esta definicion, pues no solo es una reflexion
en torno al papel de las letras dentro de la sociedad, sino un
llamado a los literatos —muchas veces en estilo declamatorio— a
no claudicar en su empeno por cultivar las ciencias. Estudiando
el caso de la literatura espanola del siglo xv11, Pedro Alvarez de
Miranda senala que la oracion forma parte del género ensayisti-
co, pues tanto ésta como el discurso y la disertacion son “breves
piezas en prosa que contienen reflexiones personales en torno
a un tema”'%. Quizds este tipo de género ensayistico no era tan
comun en la Nueva Espana'?, pero en la Peninsula, por lo menos
desde los primeros decenios del siglo XviIl comienzan a publi-
carse obras con aquel titulo!

1 Jost ToriB1I0 MEDINA, “Coriche (Fray Cristébal) Mariano”, en La
imprenta en la Puebla de los Angeles (1640-1821), UNAM, México, 1991, p. 364.

12 PEpRO ALVAREZ DE MIRANDA, “Ensayo”, en Historia literaria de Espania
en el siglo xvii, ed. F. Aguilar Pinal, Trotta-CSIC, Madrid, 1996, pp. 296-297.

13 Sobre la presencia del ensayo en la Nueva Espana, mads alld de estas
‘oraciones’, ALICIA FLORES RAMOS, Precursores del ensayo en la Nueva Espana
(siglo xvi11). Historia y antologia, UNAM, México, 2002, p. 144, ha dicho que es
este género uno de los sellos de la Ilustracion virreinal. Dada la predileccion
de este movimiento por “la creacion critica”, afirma que la escritura ensayis-
tica “fue idénea para la reflexion sobre las preocupaciones esenciales de los
criollos, para enjuiciar ideas expresadas en otras obras, tanto de los mismos
americanos (en su cardcter apologético), como de autores europeos (en su
indole de debate o polémica)”. Lamentablemente, el escrito de Coriche no
s6lo ha sido poco estudiado; tampoco tuvo la fortuna de ser considerado
como una manifestacion del ensayo novohispano en este trabajo de Flores
Ramos.

" Un ejemplo de esto es Oracion en alabanza de las elocuentisimas obras de
Don Diego Saavedra Fajardo (1725), de Gregorio de Mayans y Siscar, que fue



122 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

Esto es, en suma, lo que rodea tematica y formalmente el
nacimiento de Oracion vindicativa. En la obra se pueden encon-
trar varias lineas discursivas, aunque todas dirigidas a un mismo
objetivo, el de refutar las ideas parodicas de Grosley, que €l cree
de Rousseau, y hacer una apologia de su idea del trabajo inte-
lectual. Mas alla de la verdadera comedia de equivocaciones que
dio origen a este ensayo novohispano, conviene analizar una
serie de elementos presentes en esta interesante y poco cono-
cida obra, con el objetivo de ampliar el estudio de la literatura
novohispana del siglo xviir.

LLA REIVINDICACION DE CORICHE Y LA REPUBLICA
DE LAS LETRAS

Para comprender el contexto del ensayo reivindicativo del
dominico poblano resumiré al maximo la parodica y provoca-
tiva disertacion de Grosley, para luego dar paso a algunas ideas
presentes en Oracion vindicativa. La tesis del intelectual francés
giraba en torno al examen de cuatro épocas historicas en las
que, segun el ludico autor, las ciencias brillaron en detrimento
de las buenas costumbres: los siglos de Pericles (v a.C.), de
Octavio Augusto —quien goberné ente 27 a.C.y 14 d.C.—, Le6n
X —Papa entre 1513 y 1521-y Luis XIV, rey de Francia entre
1643 y 1715. Mediante este examen, Grosley buscaba desterrar
un mito: la ciencia y la virtud no son hermanas, sino opuestas.
Con este objetivo, ataca al conocimiento y propone que los
siglos mas incultos tuvieron costumbres mas virtuosas que los
de mayor desarrollo cientifico: “Siglos dichosos, que reunie-

posteriormente incluida como preliminar de la edicién de 1768 de Repuiblica
literaria del autor elogiado. Esta obra de Saavedra Fajardo es un viaje onirico
por la republica literaria que concluye con el despertar del narrador y su con-
clusion sobre quién seria un sabio verdadero: “...aquel que tiene verdaderas
opiniones de las cosas, i despreciando las del vulgo, ligeras, i vanas, solamente
estima por verdaderos aquellos bienes que dependen de nuestra potestad;
no de la voluntad agena, a cuyo animo siempre constante, i opuesto a las
aprehensiones del amor, o temor, alguna fuerza mueve, i ninguna impele,
o perturba” (Republica literaria, obra posthuma de don Diego Saavedra Fajardo,
Salvador Fauli-Real Colegio de Corpus Christi, Valencia, 1768, pp. 176-177).
Esta reflexion final de Saavedra Fajardo, sobre todo la relativa a los bienes
verdaderos del letrado, tiene cierta coincidencia con algo que Coriche dira
mas adelante, como estudiaré.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 123

ron, y fixaron la perfeccion en todos los géneros”'®, no fueron
tales con respecto a las buenas costumbres, pues hubiesen sido,
segun el chancero autor, “quanto mas dichosos, si las inclina-
ciones del corazon huviessen correspondido a las luces del
ingenio”. Por ello, atacara la imposicion de leyes por parte de
los sabios y gobernantes en el mundo helénico y especialmente
en el romano, pues segun €l, “la urbanidad ablando el feroz
espiritu republicano; pero quantos passos daban los Romanos
para salir de la barbarie, eran para caer en la servidumbre”
(p- 12). Algo muy parecido dira sobre los siglos posteriores que
examinara en su discurso o disertacion.

Este es el corazon de la tesis que Coriche rebatira en su obra
a partir de la traduccion y publicacion de De Graef. La dinamica
refutatoria del dominico consistira en poner las opiniones de
los doctos quienes, por razones obvias, estan de su lado, y refu-
tar los pasajes del texto de Grosley, pues no hay ninguno con
que el dominico esté de acuerdo. A modo de ejemplo, ante las
afirmaciones del historiador francés transcritas arriba, Coriche
reacciona diciendo que, por el contrario, “la ensenanza, y la
doctrina convirtieron a estos Pueblos de fieras en hombres, de
inhumanos en racionales, de perversos en virtuosos: con que
las Letras en vez de pervertir mejoran las costumbres” (p. 33),
puesto que, de otro modo, la ausencia de leyes —y de jerarquias—
trastornaria el orden social. Lo que senala Grosley, de acuerdo
con lalectura de Coriche, seria “suponer, que la servidumbre es
el Vicio, y que la libertad, y el dominio es la Virtud: es decir, que
quien no reconoce Superior es virtuoso, y quien esta sujeto es
vicioso” (p. 39).

La fe del dominico en el poder ordenador de la ley, que haria
“racionales” por decreto a los pueblos que segtin €l eran barba-
ros, se muestra también en otros aspectos de su obra. El ejemplo
mas importante de esta confianza en la ley lo da su vision sobre
el mundo indigena precortesiano, aunque en el ensayo no haya
mas que s6lo un pasaje en el cual Coriche se refiera a él. El
dominico se detiene frente a la historia del imperio mexicano
no para alabarla, sino para censurar, en su opinion, las atroci-

15 [PIERRE-JEAN GROSLEY], “Discurso, que empato los votos de la Acade-
mia de Dijon para el premio del ano 1750 en que se examina, si el restable-
cimiento de las Ciencias, y Artes ha contribuido a mejorar las costumbres”,
Discursos mercuriales: Memorias sobre la agricultura, marina, comercio, y artes libera-
les, y mecdanicas, trad. Juan Enrique de Graef, t. 1, miércoles 17 de diciembre
de 1755, Gabriel Ramirez, Madrid, 1755, p. 2.



124 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

dades cometidas en este periodo. No le interesa homologar las
virtudes intelectuales de los antiguos indios con las de la Anti-
guiedad occidental, como a muchos intelectuales novohispanos
de su siglo, sino acusar la barbarie que supuestamente campeaba
entre los indigenas: “De este nuevo Mundo Americano, solo en
la opulentisima Imperial Corte de México, lloran aun sin tener
ojos las Historias, la barbara crueldad con que se sacrificaban
al Demonio cada ano veinte mil Corazones de tiernos Infantes”
(p- 52). El ensayista dominico asegura un poco mas adelante
que la conquista —con todo su aparato religioso, administrativo
y legislativo—llego a México a purificar o hacer progresar a aquel
ca6tico mundo precortesiano hacia el orden virreinal: “Sacri-
ficios nefandos, inhumana barbarie, ya totalmente desterrada
desde que le entr6 el cultivo” (p. 53). Segun se desprende de
este pasaje del ensayista, la nueva administracion en la que par-
ticiparon sacerdotes, funcionarios e intelectuales redimieron un
mundo perdido en la idolatria y el caos.

Esta perspectiva de Coriche lleva a recordar las palabras con
que Angel Rama defini6 algunas de las actividades que tendran a
su cargo los letrados en el mundo colonial hispanoamericano: la
jerarquizacion, la mision civilizadora y “la conciencia de ejercer
un alto ministerio que lo equiparaba a una clase sacerdotal”®.
Esta conciencia civilizadora del dominico poblano se da en un
marco de legitimacion de la conquista, algo que los intelectuales
criollos defendieron, aunque con ciertos matices: a diferencia
del total desprecio de Coriche por el mundo precortesiano,
Carlos de Siglienza y Gongora, el mismo Eguiara, Granados y
Galvez en Tardes americanas (1778), entre otros, valoraron el
pasado indigena, legitimando, al mismo tiempo, el imperialismo
espanol. Como dice Grafton, la tribuna brindada por la reli-
gion, la posicion en catedras universitarias o la pertenencia a las
academias, fueron utilizadas muchas veces por los ciudadanos
de la republica de las letras para expresar visiones imperiales o
nacionales!”. Poco a poco, se vera que en Coriche se revela esta
conciencia legitimadora de una conquista ‘civilizatoria’ y orde-
nadora también en otro aspecto: como intelectual y religioso
tendra sus ojos puestos en el saber y en la fe como una unidad

16 ANGEL RaMA, La ciudad letrada, Universidad Auténoma de Nuevo
Leoén-Fineo, México, 2009, p. 59.
17 GRAFTON, art. cit., p. 5.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 125

indisoluble y necesaria para derrotar las opiniones de Grosley y
plasmar su particular concepcion de la republica de las letras.

Conviene detenerse en este concepto, el de republica de las
letras, pues es una de las ideas clave del mundo cultural del siglo
xvi1y también del ensayo de Coriche. Este concepto, heredado
de la republica literaria del humanismo renacentista, como ase-
gura Adrian Marino'®, tiene diversas implicaciones en el plano
de la produccion de saber. Muchos intelectuales dieciochescos
intentaron identificarse como miembros de una suerte de pais
imaginario en el cual no habrian fronteras ni gobierno ni una
capital establecida, asi como tampoco uno de los grandes males
sociales del mundo: la desigualdad. De igual manera piensa
Joaquin Alvarez Barrientos, quien ha estudiado este concepto
en el caso de las letras espanolas. Segun €I, hay sustantivas dife-
rencias entre el término de republica literaria y el que podria
denominarse su antecesor en el mundo hispanico, el “Parnaso
literario”: mientras que éste se conformo6 de manera nacional y
jerarquica —principalmente por escritores de creacion y poetas
de gusto clasico—, en aquél sus miembros provenian de distintas
naciones y ramas del saber, los que gozarian de una suerte de
igualdad'®.

Estas utopicas caracteristicas generaban entre sus miem-
bros —eruditos en toda clase de saberes— un fuerte espiritu de
grupo, asi como también la sensacion de una ruptura con la
dimension temporal, como senala Marino: la cultura se vuelve
contemporanea, pues es posible un dialogo con los genios de la
Antigiiedad?®. Esta ruptura con el plano temporal, que permite
un fluido didlogo entre los eruditos del pasado y del presente,
esta acompanada por otro quiebre, el de la dimension espacial,
que ya adelanté con la referencia al trabajo de Alvarez Barrien-
tos: junto al dialogo con escritores de todas las épocas, hay un
fluido intercambio de conocimientos, noticias, ideas, opiniones
y juicios sobre diversos temas entre los intelectuales de distintos y
distantes paises. De este modo, la produccion letrada se configu-

18 ADRIAN MARINO, The biography of “The idea of literature” from Antiquity to
the Baroque, trs. Vigil Stanciu & Charles M. Carlton, State University of New
York Press, Albany, 1996, p. 183.

9 JoAQUIN ALVAREZ BARRIENTOS, “La Republica de las letras y sus
ciudadanos”, en Joaquin Alvarez Barrientos, Francois Lopez e Inmaculada
Urzainqui, La Republica de las letras en la Espania del siglo xviir, CSIC, Madrid,
1995, p. 7.

20" MARINO, op. cit., p. 184.



126 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

r6 en esta republica ideal como un crisol discursivo en el que se
reunen saberes de los mas diversos ordenes, en la que no existia
una clara division de roles disciplinarios ni siquiera a finales del
siglo xvI111, como afirma Steve Shapin?!.

Sin embargo, la republica literaria no fue totalmente igualita-
ria. Si bien tendio a evitar fraternalmente las jerarquias entre sus
ciudadanosy sus avances en el plano del saber, su igualdad se redu-
jo a una concepcion occidental de €l o, incluso en el siglo xviii,
a un conocimiento producido casi exclusivamente en la Europa
central, despreciando el de otras regiones periféricas, como lo
demostré Antonello Gerbi en su conocido estudio La disputa del
Nuovo Mondo: storia di una polemica, 1750-1900 (1955). Coriche,
sin duda, tuvo conciencia de este desprecio. Por ello, cuando se
quejaba en su prologo por el alto precio de la impresion en el
Nuevo Mundo, anadia que esto “...ha sido causa, que con gran-
de vilipendio, y deshonor de nuestra Nacion, en el Mundo viejo
hayan sido tenidos los Nativos de este Nuevo, por tan ignorantes,
¢ incultos”. El dominico ve en los problemas para imprimir obras
un obstaculo para que los letrados americanos sean reconocidos
como ciudadanos de esta singular republica: la letra impresa seria
la puerta de acceso para pertenecer a su geografia®.

Por otro lado, esta republica tampoco tuvo una ideologia
comun. Buena parte de sus integrantes profesaban, a su vez,
distintas religiones, lo que defini6, en mayor o menor medida,
la forma de entender y delimitar los contornos de este pais ima-
ginario: antes de ser ciudadanos universales del saber, lo fueron

2l STEVE SHAPIN, “The image of the man of science”, en The Cambridge
history of science, ed. Roy Porter, t. 4: Eighteenth-Century science, Cambridge
University Press, Cambridge, 2003, p. 160.

2 FEl soci6logo EDWARD SHILS, “Metropolis and province in the intellec-
tual community”, The intellectuals and the powers, and other essays, University
of Chicago Press, Chicago, 1972, p. 356, senala que todos los seres huma-
nos tendrian una especie de mapa mental, el cual les permitiria tener una
nocién de su lugar en los grupos sociales a los que pertenecen. En el caso
de los intelectuales periféricos, afirma Shils, una caracteristica principal de
este mapa es la representacion de su cualitativa proximidad o distancia de
la metrépolis, pues perciben los centros metropolitanos del saber como un
“space of which they might be a part and toward which, in any case, their
attention and respect are drawn”. Esta situacién también explicaria, desde
un punto de vista sociologico, el rechazo de Coriche por las culturas indige-
nas del antiguo México, su legitimacion de la conquista como triunfo de la
episteme occidental y su deseo por formar parte del mapa de la prestigiosa
republica de las letras como centro del saber.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 127

de sus respectivas iglesias u 6rdenes religiosas. Por este motivo,
apunta Grafton, muchos intelectuales lucharon por investigar
—y también por imponer- los asuntos de su fe por razones par-
tidistas, con el fin de asegurar el triunfo de una religion o de
una orden?. Este ultimo punto, el de las divisiones religiosas
y la lucha por asegurar, en el caso de Coriche, la primacia del
catolicismo en el cada vez mas complejo mundo de las creencias
dieciochescas, sera de gran importancia para la defensa de las
letras que intentara llevar a cabo el autor. Para Coriche, de este
modo, la republica literaria tampoco sera tan amplia, pues se
reducira al ambito de la fe a la cual pertenece.

En esta vison jerarquica del mundo, el cristianismo (o mas
aun, el catolicismo) es para el dominico el centro y cabeza de la
actividad letrada del mundo. Por ejemplo, una de las primeras
cosas que establece en su ensayo es que la ignorancia es ene-
miga de la fe y del entendimiento, pues aquélla promoveria el
pecado por omision: “;O pobre Christiandad, 6 desdichada Feé!
¢En qué estado estuvierais, si de el Mundo se hubieran desterra-
do las Letras, si en vuestro gremio no hubieran vivido hombres
Literatos?” (p. 16). Evidentemente, Coriche no concibe el saber
alejado de sus doctrinas, pues la Iglesia representa para €l la aca-
demia mas grande de doctos o eruditos y, por consiguiente, la
que pudiese resultar danada si no hubiese sabios en el mundo.
La republica de las letras de Coriche es cristiana y jerarquica;
lo demas, aunque provenga de sabios y eruditos respetados en
aquella utopica republica, es herejia.

Precisamente, el dominico ve la herejia como un tipo de
peligrosa ignorancia; ella es, desde su perspectiva, la principal
enemiga de la fe y de las letras, siendo la obra de Grosley una
muestra de lo que aquélla es capaz de pervertir para negar la
obra divina que ha dado luces al entendimiento humano. Cuan-
do se refiere a este asunto, la prosa del ensayista se puebla de
declamaciones en un tono que se acerca al sermon, especial-
mente al parenético o exhortativo que llama al auditorio a seguir
una conducta ética correcta con respecto al tema moral que
trata. Entre las declamaciones de Coriche se puede encontrar
un llamado, tanto a los doctos como a los hombres en general,
para unir fuerzas contra la supuesta herejia del autor de la obra
refutada, pues “la misma Christiandad, la misma Fé de Jesu-
Christo debe reputar, por su mayor enemigo al Padre que pro-

23 GRAFTON, art. cit., p. 11.



128 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

dujo dictamen tan monstruoso” (id.). Sobre este peligro que
acecha a la fe y la importancia del conocimiento para combatir
el pecado yla caida de los dogmas cristianos (o catolicos para el
dominico), hay una serie de pasajes que ayuda a comprendery
explicar las ideas religiosas presentes en Oracion vindicativa, que
van dando forma a su particular idea de una republica literaria.
Por ejemplo, senala el ensayista que, sin letrados, los dogmas de
la Iglesia caerian sin mas remedio: “Estas deplorables caidas, llo-
rara todo el Mundo, si no huviera Sabios. ;O Fe de Jesu-Christo!
;O Catolicos Dogmas! ;O Preceptos Divinos! Vosotros fuerais los
primeros desterrados, si se desterraran de el Mundo las Ciencias,
y los Cientificos” (p. 24). El dominico, como miembro de la Igle-
sia, ve que el saber es un campo en disputa entre los “herejes”
y los catodlicos, pues también “para oponerse a las verdades, se
han valido de las Ciencias los Hereges: que para inventar sus
errores han trabajado, han estudiado, se han desvelado”, a lo
cual agrega: “...porqué [sic] han de abandonar las Ciencias, los
que han de sacar en limpio las verdades demonstrando [ sic]
las inmundicias torpes de la mentira?” (p. 20).

Esta reflexion de Coriche acerca de la utilidad que tiene la
ciencia para la fe y su lucha contra la herejia también esta en
la Doctrina Cristiana de Agustin de Hipona, quizas una de las lec-
turas del dominico que subyacen tras el ensayo. En ella, Agustin
recomienda al orador sagrado el buen uso de la retérica para
persuadir la verdad, pues por medio de su arte “...se puedan per-
suadir las cosas verdaderas, i también las falsas”, por lo que los
defensores de la verdad, agrega, no “la deben dejar desarmada
contra la mentira”®!. Aunque Coriche nunca se refiere al uso de
la retorica para persuadir la ‘verdad’ —tal vez porque su ensa-
yo no tiene como tema al orador sagrado—, lo cierto es que su
reflexion de fondo coincide con la de Agustin: para ambos, hay
que luchar contra los enemigos de la fe sobre el mismo terreno
en el cual se mueven, el del conocimiento.

El discurso de Coriche, sobre todo en estos fragmentos sobre
la herejia y su ejercicio del saber, pareciera ser bastante anticua-
do para la época en la que nace. Pero, en realidad, el dominico
poblano es hijo de los tiempos que corren no sélo en la Nueva
Espana, sino también en el mundo catélico fuera de ella. Segin

24 AGUSTIN DE HIPONA, Los libros de la Doctrina cristiana de N. G. P. S.
Agustin, t. 2, 1ib. 4, cap. 2, trad. P. Eugenio de Zeballos, Oficina de Benito
Cano, Madrid, 1792, p. 140.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 129

Monelisa Pérez-Marchand, un ejemplo del fuerte apego a la
tradicion catolica se puede ver en la reaccion de las censuras
inquisitoriales de la segunda mitad del siglo xvi11. Hacia finales
de aquella época, estas censuras de obras impresas o llegadas
a la Nueva Espana persiguen no sé6lo las de indole religiosa;
también las que, de una u otra forma, podrian desestabilizar el
ambito politico y social. Esto se debe a la circulacion de ideas
nuevas —como las de los enciclopedistas—, contra las cuales la
Inquisicion, desde la séptima década del siglo xvi111, reacciona
“al florecimiento y auge de los espiritus de vanguardia o filésofos
modernos en aquella época™.

En otras regiones, aun cuando no existia el Santo Oficio, los
catolicos reaccionaron de manera similar a Coriche. Por ejem-
plo, en los primeros anos de vida independiente de los recién
fundados Estados Unidos, la pequena comunidad catolica letra-
da hizo frente a la expansion del deismo y el anti-catolicismo al
intentar sentar bases racionales a su fe, como ha senalado Patrick
W. Carey®°. Lo mismo ocurri6 en la clase letrada catélica de
Alemania, segun Michael Printy; alli, sus intelectuales sintieron
que la devocion y la piedad tradicionales de la Iglesia barroca
estaba obsoleta, pues percibieron que habia una “persistence of
«superstition» among the common people”?, a la que debian
combatir con la razon para triunfar por sobre otras creencias.
Por este motivo, no es de extranar el impetu refutatorio de Cori-
che y el de los catdlicos de otras regiones por contrarrestar las
fuerzas herejes que amenazaban los dogmas de la fe y, por consi-
guiente, a una particular vision de la republica literaria. Volveré
sobre este punto, el de la refundacion racional y practica del
catolicismo, en los ultimos apartados.

Asi, el pais de las letras concebido por el ensayista tiene sus
bordes geograficos: aunque es universal y cosmopolita (s6lo
en la medida que el catolicismo lo es), limita con la herejia,
amenaza constante que toma la forma de “barbarie” (como en

% MONELISA PEREZ-MARCHAND, Dos etapas ideoldgicas del siglo Xvill en
Meéxico a través de los papeles de la Inquisicion, E1 Colegio de México, México,
2005, p. 149.

% PaTrICK W. CAREY, “American Catholicism and the enlightenment
ethos”, en Knowledge and belief in America. Enlightenment traditions and modern
religious thought, eds. W. M. Shea & P. A. Huft, Woodrow Wilson Center Press-
Cambridge University Press, Cambridge, 1995, p. 131.

27 MICHAEL PRINTY, Enlightenment and the creation of German catholicism,
Cambridge University Press, Cambridge, 2009, p. 2.



130 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

las religiones indigenas), o bien, de un encubierto ariete que
intenta derribar sus jerarquias y doctrinas. Este ultimo es el caso
de la vision de Coriche sobre el parodico escrito de Grosley,
para €l una herejia contraria a la fe catolica y al conocimiento,
es decir, un atentado al dominio de su concepcion de republica
literaria usando las herramientas propias de ella.

Por estas razones, aunque la obra del historiador francés
probablemente no fue escrita en serio, es absolutamente valido
tratar la Oracion vindicativa como un ensayo refutatorio de un
tipo de pensamiento que se alejaba, por un lado, del valor que
tenia para el siglo dieciocho la republica de las letras y, por otro,
de la fe que profesa Coriche, su marco valorico, sus limites. Para
el dominico poblano el catolicismo no sera incompatible con el
desarrollo del conocimiento, sino al contrario: la fe sera una con-
ditio sine qua non para que los trabajos intelectuales tengan una
verdadera importancia en el desarrollo moral de las sociedades
modernas. El punto de vista laudatorio de las artes y ciencias por
parte del autor de Oracion vindicativa estara enraizado en tal con-
cepcion, asi como también en la que tendra sobre el intelectual,
COmo veremos a continuacion.

RETRATO DIVINO DEL HOMBRE DE LETRAS

La vision que tiene Coriche del autor del discurso refutado es la
de una suerte de traidor, tanto de Dios como de las ciencias, pues
alejado de las doctrinas cristianas usa mal de su erudicion para
atacar el desarrollo del conocimiento. Desde los primeros parra-
fos de Oracion vindicativa, Coriche elabora esta imagen negativa
en uno de los muchos pasajes de la obra en que predomina el
estilo declamatorio. Con ello, senala con molestia y extraneza
que “...un hombre criado con las Letras, alimentado con las
Artes, nutrido con las Ciencias, se portara, qual venenosa Ser-
piente con su Madre, matando a quien le havia dado la vida”, y
procure, anade, “desterrar del mundo la Sabiduria, y desarraigar
de el corazon de los hombres el amor a las Ciencias!” (p. 2).
Mediante estas caracteristicas negativas, el dominico no busca
mas que pintar al que considera un traidor de las letras, utilizan-
do la imagen biblica de la serpiente o aspid venenoso, animal
repulsivo, peligroso y mortal para los hombres. Por el contrario,
sitia el deseo de saber como un elemento presente de manera
natural en el alma humana, como mas adelante asegura: “Es doc-



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 131

trina comun, asentada, y recibida, que la practica de la Virtud es
muy conforme a la naturaleza racional, quanto le es contrario el
egercicio del vicio”, pues el ser humano “tiene innata, y natural
inclinacion (bien que libre) assi a poseer las Ciencias, como a
practicar las Virtudes” (p. 4).

Acerca de este punto, Shapin ha senalado que esta idea de
orden natural, que reparte de manera innata virtudes espiritua-
les e intelectuales entre los hombres, era parte de las concepcio-
nes comunes entre los intelectuales de la centuria dieciochesca.
Tal orden era la evidencia de las operaciones de la creacion
divina, entendida por ellos como un estimulo para quienes se
dedicaban a su estudio, ya que pensaban que los asuntos divinos
estaban hechos para ser tratados por ‘divinos eruditos’, lo cual
los llevaba a concebir, al mismo tiempo, “an image of the man
of science as virtuous beyond the normal run of scholars”?. Esto
que Shapin estudia acerca de la imagen que tenia de si mismo
el hombre o mujer de ciencias —aunque la division disciplinaria
no era del todo clara—, se puede atribuir con bastante exactitud
a la imagen del letrado que propondra Coriche.

Para el dominico el modelo de lo que debiese ser un literato
es el de un hombre retirado del mundo y cercano a la figura de
Cristo. Mediante este modelo su objetivo es defender y ensalzar la
figura del letrado que cree virtuoso, debido a “la suma injusticia,
que se les hace quando los vituperan, 6 vilipendian; valiéndome
para esto, con apuntar sola, y brevisimamente las grandes fatigas,
y trabajos con que se adquieren las Ciencias” (pp. 9-10). En el
siglo xv111, este concepto de ciencia no implicaba una disciplina
especifica, sino, como asegura Dorinda Outram, el conocer o
el conocimiento en un nivel general; por ello, muchas veces “el
estatus intelectual de la ciencia era cuestionado”, tal vez por
el privilegio que todavia gozaban casi exclusivamente los estudios
teologicos. Por este motivo, lo que a continuacion hara el ensayista
es encomiar los trabajos de los intelectuales, para que sus lectores
sientan piedad y respeto por sus sacrificios, aunque, segtin €l, ni
las propias letras basten para explicar lo que padecen estos hom-
bres por su labor virtuosa debido a “los inexplicables trabajos, que
sufren los amadores de la Sabiduria, por cada letra que aprenden”
(p- 10). Para enfatizar tan esforzada existencia, el dominico dibuja

2 SHAPIN, art. cit., p. 164.
2 DorINDA OUTRAM, La [lustracion, trad. Victoria Schussheim, Siglo
XXI, México, 2009, p. 122.



182 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

ante sus lectores una especie de retrato intimo del hombre de
letras. La escena, como se vera, no puede ser mas dramatica:

Védlo condenado voluntariamente a una prision de por vida: pri-
vandose de la suave comunicacion con los amigos; evitando las mas
honestas recreaciones; escusandose [sic] de asistir a los festines,
mads inocentes; omitiendo concurrir a las politicas, mas forzosas:
Miradlo en aquel retiro, que bien podemos llamarle Carcel, 6
destierro, que prompto al trabajo, y que peresoso [sic] al descan-
so; que tarde se acuesta, y que temprano se levanta: hace ayunar a
sus ojos de sueno, a su estbmago de comida, a su cuerpo de alivio,
y a su Cabeza de reposo. Espiadlo por alguna rendija; y antes os
parecera, que mirais, y escuchais & un loco, que a un hombre de
mucho seso: tales son los ademanes, que cada instante hace, tales
los afectos, que por momentos muda... (p. 11).

La soledad y el sacrificio marcan el caracter del hombre de
letras que Coriche pinta en esta suerte de compositio loci: volun-
tariamente, lo que le da un mérito mayor, se ha encerrado en su
carcel de saber, renunciando a la vida social y habitando en sus
libros que, al parecer, tratan de altas materias por las que ayu-
nay se mortifica. Ademas, como dira, el sacrificado intelectual
tendra incluso su propio éxtasis: “Atended a el estudioso, que
immovil, como una Estatua esta todo absorto, y quasi fuera de
si, pudiéndose decir de ¢€l, como se dice de la Alma amante, que
mas esta donde no esta, que donde avita [sic]” (pp. 11-12). La
vision encomiastica del letrado que el ensayista dominico brinda
es la de un hombre casi santo —como si fuese un Juan de la Cruz
o una Teresa de Avila en éxtasis erudito—, residente permanente
de su claustro y fuera de la sociedad, aunque en constante movi-
miento intelectual y espiritual.

Esta imagen del letrado en su prision tiene bastante simili-
tud con la que el jesuita italiano Daniello Bartoli describio en
su obra Dell’womo di lettere difeso ed emendato (1645), traducida al
espanol por Gaspar Sanz en 1678 y reimpresa en 1744. Segu-
ramente, este libro es una de las fuentes que ayudo a Coriche
a configurar su propia concepcion del hombre de letras. Por
ejemplo, Bartoli senala que el sabio es un peregrino espiritual
por naturaleza, “no sélo de su casa; pero también de si mismo;
y mas esta donde no estd, que en donde habita...”, definicién

30 DANIELLO BARTOLIL, El hombre de letras, trad. Gaspar Sanz, Juan Jolis,
Barcelona, 1744, p. 20.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 133

que se asemeja casi literalmente al éxtasis erudito que describe
Coriche. En otro pasaje el jesuita dice que aunque el sabio esté
en una involuntaria prision siempre estara libre, pues “Poco le
importa al alma, que esté el cuerpo en este, 6 el otro lugar, si
con sus pensamientos esta fuera de alli” (p. 36). Asi también,
senala poéticamente que con sus libros, el sabio vuela “por todo
el Orbe, de la manera, que el Sol quando se aparta de este Emis-
ferio [sic], y se sepulta en el Ocaso, dando a la Tierra un Cielo de
Estrellas”, con lo cual, agrega, “su perderse es con mayor util, y
su esconderse es con crecida ventaja...” (p. 38). No es muy dificil
ver ciertas reminiscencias en Oracion vindicativa de estos pasajes
de la obra del jesuita italiano. El ensayista poblano también ve
al erudito como un asceta que voluntariamente se retira de la
sociedad para alcanzar un saber valioso para el mundo, aunque
su tono es mas sombrio y dramatico, quizas para impresionar
retoricamente al lector con una imagen de sacrificio e inmola-
cion en pos del saber.

Pero el sabio de Coriche no sélo se aleja de la sociedad,
sino también de la busqueda de riquezas materiales: para €l, el
conocimiento es un bien virtuoso y eterno, mientras la riqueza
es viciosa y fugaz. LLa sabiduria, senala Coriche, “es un bien, que
puede con toda verdad llamarse proprio, y no ageno de quien
la posee, bien fijo, bien permanente, bien immoble, bien espiri-
tual, y eterno, bien indeleble, que acompana por toda la eterni-
dad al Alma”, puesto que “Las riquezas, que a mas de consistir en
prendas, tan fugaces, como la misma fortuna, que las dispensa;
;0 y quantas veces son adquiridas con enganos, poseidas con
injusticias, guardadas con avaricia, y expendidas con prodigali-
dad!” (p. 14). Estas reflexiones también coinciden con las que
Bartoli escribe en su obra ya citada. Para el jesuita italiano, la
pobreza y la sabiduria —parafraseando a Séneca— “es un divino
compuesto, que todo lo tiene y de todo carece”, pues el erudito
reflexionando hace “patrimonio de toda la tierra, mejor que
heredando”. Bartoli agrega a renglon seguido algo muy similar a
lo dicho por Coriche: los bienes materiales no son propios, sino
que “los tenemos en deposito; pero no en possession, ni hazen
al Sabio mas dichoso, que el semblante del Hombre haga Hom-
bres 4 las estatuas” (p. 19). Este rechazo a las riquezas terrenales,
tanto en la obra de Coriche como en la de Bartoli, provienen
probablemente de una lectura de Aristoteles, especificamente
del libro sexto de la Etica Nicomaquea. En este libro, Aristoteles se
dedica a examinar las virtudes intelectuales y sus beneficios para



134 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

la felicidad humana, lo que también hace en el libro primero y
el décimo (el ultimo), en los que habla del placery la felicidad.
Posiblemente de estos tres libros, mas el trabajo de Bartoli, se
nutre la argumentacion de Coriche a favor de su modelo de
intelectual.

Siguiendo sus reflexiones sobre la sabiduria y la virtud pre-
sentes en el hombre de letras, el ensayista poblano llega al
entendimiento. Segun é€l, haciendo eco de la Etica aristotélica
—especificamente del libro décimo—, el entendimiento no nece-
sita de placeres mundanos (ni de riquezas materiales), pues el
alma consigue la felicidad con el saber. Asi comienza el ensayista
dominico a interpretar las ideas aristotélicas de sabiduria, enten-
dimiento y felicidad:

...el Entendimiento, qual Aguila generosa, se remonta sobre todas
ellas [las actividades del hombre]: porque en entender, usa muy
poco de los groseros sentidos: y ni aun eso poco se valiera de ellos,
si segun el presente estado, en que el Alma informa al cuerpo, no
necesitara de los fantasmas, que existen en los érganos corporeos.
Pero, jo que contrapeso tuviera esta felicidad continua, si no fuera
juntamente deliciosa! No con aquella delectacion immunda, tor-
pe, y grosera de la carne; sino con otra de orden muy superior,
limpia, delicada, y tersa en el espiritu, asi quanto a pureza, que
participa de las cosas immateriales, que contempla... (p. 25).

Para desglosar y analizar este pasaje se debe comparar, en pri-
mer lugar, con lo que ensena Aristoteles. En el libro primero, el
fil6sofo senala que la virtud humana (épetrv) es propia del alma:
“...0petnV 0& Aéyouev avOp@miviy oV TNV ToD COUATOG AAAL TNV THS
yoyfig”®. Coriche también piensa que la virtud es una actividad
propia del alma y no carnal, aunque el alma necesite del cuerpo
para vivir. Los adjetivos que usa para referirse al mundo material
y su rechazo a seguir el epicureismo lucreciano y su doctrina
del eidolon —fantasma o simulacro que explicaria la naturaleza
fisica del alma- tienen mads que ver con su formacion religiosa
que con una lectura aristotélica directa, por lo menos de la Eti-
ca. Aristoteles no dedica mucho espacio en el libro décimo al
entendimiento y si bastante a la felicidad, ya que ésta se conse-
guiria —aunque no siempre— mediante el trabajo intelectual vy,
especialmente, por la contemplacion: “...1 To0tov évépyeta katd

3 ARISTOTLE, The Nicomachean ethics, ed. H. Rackham, Harvard University
Press, Cambridge, 1982, 1102a.6-7.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 135

TNV oikeiav ApeTnVv €in av 1| Teleia evdaupovia 6t 6’ oti BewpnTikny,
gipnran” (ibid., 1177a.15).

Ciertamente, Coriche sigue a Aristoteles, pero considera
las labores intelectuales como las unicas capaces de lograr la
felicidad humana, mientras que el filésofo amplia la felicidad
también a ejercicios mas simples o basicos, como el de la contem-
placion desinteresada. También lo referente al entendlmlento
que categoriza con la metafora del ‘Agulla generosa”, es una
aportacion suya, pues Aristoteles casi no se ocupa de €l. Tal
vez su lectura de la Etica va acompanada de un autor que fue
importante en siglo XviI para la interpretacion del filosofo. Este
autor es el moralista Emanuele Tesauro, noble turinense, quien
publicé un didlogo didactico llamado Filosofia Morale (1670),
traducido al espanol por Antonio Goémez de la Rocha y Figueroa
a finales del siglo xvi1 y reproducida en varias ediciones en el
siglo xv111 (como la de 1729y otras posteriores). Tal como Cori-
che se referia al saber como un bien eterno, Tesauro habla de la
felicidad moral como un bien de similares caracteristicas, pues el
alma “aunque sumergida en el Cuerpo, se sumerge en las cosas
Divinas: y juntando a la luz de la Ciencia la de la Fee mucho mas
clara... como Aguila se fixa en aquella Luz™.

Ademas de aparecer la imagen del aguila que no esta en Aris-
toteles —aunque referida aqui al amor natural y sobrenatural a
Dios (es decir, el que Dios da por mandato al hombre)—, también
esta el rechazo al cuerpo que contiene un alma “sumergida”, la
que se eleva por sobre todas las cosas. El texto de Bartoli también
tiene algo que decir sobre este punto. La feliz prision que pade-
ce (y goza) el sabio que retrata es un simbolo de la negacion del
cuerpo, la que permite la soledad y el silencio necesarios para
el trabajo intelectual. Ambas ofrecen al extatico huésped, escribe
metaféricamente el jesuita, “mas luz a su ingenio, para hallar en
las tinieblas el resplandor de las ciencias; y como desde un pozo
profundo, podian ver sus ojos al medio dia la mas alta Estrella
del cielo” (p. 40). Esa alta estrella que el letrado como nadie
puede ver en medio del dia desde su prision fisica es lo que Tes-
auro piensa la conjuncion entre la luz de la ciencia y la de la fe.

Este luminoso encuentro tiene un lugar muy importante en el
discurso de Coriche. Segun €], las ciencias humanas pueden ser

%2 MANUEL TESAURO, Filosofia moral, derivada de la alta fuente del Grande
Avistoteles Stagirita, trad. Antonio Goémez de la Rocha y Figueroa, Joseph Llo-
pis, Barcelona, 1692, p. 452.



136 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

utiles para las letras divinas si ambas trabajan en conjunto. Esta
vision metafisica y religiosa esta presente en el ensayo, pues para
el dominico la razén es un bien dado por Dios al hombre, como
un acto de su amor, aunque el conocimiento no es puramente un
don, pues debe ser alcanzado por el ejercicio de la razon. Esta
union entre las luces cientificas y las de la fe en el trabajo racio-
nal, la estudiaré con mayor detencion en el siguiente apartado.

No obstante, conviene retomar la frase aristotélica acerca del
intelecto u otras virtudes que conforman el alma humanay que
guian al hombre a la felicidad continua. El ensayista poblano
se aferra a esta frase y la adjudica, como referi, exclusivamente
al ambito del trabajo intelectual, con lo cual sostiene que esta
labor virtuosa lleva a la felicidad. Coriche asegura que la vida
intelectual del sabio no s6lo no es promotora de lo malo, sino
que es divina y, por consiguiente, la mas cercana a Dios: “Esta
vida intelectual es la que mas asemeja el hombre a Dios, y lo hace
a Su Magestad amabilisimo; y por consiguiente es a quien Dios
mas beneficia: pues segin la maxima universalmente recibida:
cada uno ama mas a su semejante”, lo que conllevaria a que el
sabio tenga “un quasi innato apetito, para lo bueno” (p. 26). El
dominico no explica el motivo de su aseveracion, que sitaa al
sabio como mas semejante a Dios que cualquier otro ser huma-
no, aunque probablemente esté inspirada, al igual que otras, por
la obra de Bartoli.

El jesuita, comparando a los ricos ignorantes con el sabio
pobre, senala que entre aquellos poderosos cubiertos por “las
sedas, la lana, entre las purpuras... entre semblantes colora-
dos, y llenos”, aparece el sabio “como un Dios de los Antiguos,
esculpido en piedra tosca, 6 gravado en barro pobre; pero no
le veneravan [sic] por esso menos, que si fuesse de oro fino, 6
amassado con perlas preciosas” (p. 24).Y mas adelante hace una
referencia directa a la semejanza entre los letrados y Dios, quien
“Haziéndoles tanto mas semejantes a su Essencia Divina, quanto
con mas perfeccion entendieren...” (p. 53). Lo que parece un
ejercicio absolutamente arbitrario y hasta osado desde el punto
de vista teologico puede tener también otra connotacion en
estos pasajes del ensayo de Coriche nutridos, posiblemente, con
la obra de Bartoli: es el trabajo intelectual -y no simplemente la
bondad, generosidad y misericordia alentadas por la fe— el cami-
no principal para alcanzar la gloria de Dios, transformandose el
saber en una virtud divina y los intelectuales en una suerte de
imagen o representacion de la sabiduria celestial en la tierra.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 187

Asi como Dios es sabio, y los intelectuales son su reflejo terre-
nal, Cristo también lo era, afirmara el dominico: “No reuso
[sic] la Sabiduria, no desprecio la Ciencia, no huyo el saber; no
admitio si la ignorancia, ni abrazo la neciencia” (p. 29). Coriche
intenta darle un mayor peso a su opinion a partir de la idea de
las tres ciencias de Cristo: “Tres Ciencias confiesa, y reconoce en
Christo la Fe Catolica. Ciencia Divina, Ciencia infusa, y Ciencia
adquirida...”, por lo tanto, se pregunta, “;Cémo se puede afir-
mar, que éstas inclinan a obrar mal?” (id.). Estas tres ciencias que
Coriche asigna a Cristo —divina, infusa (es decir, el conocimien-
to inspirado por Dios) y la adquirida o experimental— nacen,
probablemente, de su lectura de la tercera parte de la Summa
theologiae (1265-1274) de Tomas de Aquino. En ella, el tedlogo
dedica cuatro articulos en la cuestion novena a resolver estas
tres ciencias en Cristo, describiéndolas y dando los motivos que
la explican: €l no solo tuvo ciencia divina, pues “...the Son of
God assumed an entire human nature, i.e. not only a body, but
also a soul, and not only a sensitive, but also a rational soul”.
Esa alma racional es la que rescata el ensayista, ya que le ayuda
a afirmar que los sabios se inclinan al bien, pues Cristo uso las
ciencias propias del hombre y, aunque no habl6 directamente
de ellas —explica a su vez el jesuita Bartoli— su voz sobre este
asunto se puede escuchar en las obras de todos los hombres de
ciencia (p. b5). Este punto, que pareceria mas apropiado para
una discusion teologica que para una defensa de los literatos,
es un argumento fundamental para el dominico en su apologia
del sabio virtuoso. No sera esta referencia a Tomas de Aquino la
unica huella de la escolastica en la obra de Coriche. Quiza otras
obras, apoyadas en la de aquél y en la de Arist6teles, como en la
de Tesauro y Bartoli, desempenan un papel en la unién entre
religion y conocimiento que el dominico defiende.

Para Coriche y muchos de los letrados novohispanos, el
catolicismo es una suerte de aduana por la que algunas ideas
novedosas del siglo xviir salen transformadas; como matriz de
pensamiento y tamiz historico y filosofico da una forma espe-
cial a las ideas sobre el papel de las letras que circulan por el
mundo hispanico y europeo. El retrato que Coriche ha hecho
del letrado como un hombre virtuoso se sintetiza en una mez-
cla de elementos, como su apego a la fe religiosa y la defensa o

3 THOMAS AQUINAS, Summa theologica, t. 4, trad. Fathers of the English
Dominican Province, Cosimo (New York), 2007, p. 2076.



138 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

reivindicacion del derecho y responsabilidad del estamento de
los letrados (con y sin sotana) de continuar con el cultivo del
saber. En el siguiente y ultimo apartado analizaré esta mezcla
de elementos que da otro perfil a la clasica idea ilustrada de
progreso, mediante la concepcion de progresos de la fe y de las
letras presentes en el ensayo que Coriche dedica a la defensa
de los literatos contra el parédico texto de Grosley.

PROGRESOS DE LA FE Y DE LAS LETRAS

Como he analizado, la lucha contra el discurso del historia-
dor francés ha sido llevada raudamente por el dominico hacia
el plano de la fe. Segun el ensayista, aunque la dedicacion a
las ciencias humanas es el mejor antidoto contra los herejes,
nada pueden lograr sin el auxilio de Dios: la victoria de “tantos
esclarecidos Varones”, se deben a su esfuerzo por alcanzar el
saber, pero “principalmente deben atribuirse al auxilio divino”
(p- 23). Asi como Dios ayudaria al letrado, por ser mas semejante
a €l, también lo auxiliaria providencialmente en su labor contra
la herejia.

Segun John Hedley Brooke, el correlato entre creencias
religiosas y cientificas en el siglo XvIiI europeo tiene un punto
de encuentro en esta vision de la Providencia divina. Para el
hombre dedicado a las ciencias, afirma, “was usually possible to
describe events in terms both of natural (or «secondary») cau-
ses and of divine Providence”?*. Es decir, ante la falta de certeza
experimental muchas veces se le adjudico a la mano divina la
causa primera de ciertos fené6menos fisicos, lo cual no significa-
ria una automadtica “expulsion of God from the world” (p. 746).
Es mas, para muchos hombres de ciencia de la época, explica
Carey, el ejercicio de la razon no era autonomo, pues para ellos
“inquiry need not abandon principles or suspend belief in order
to be rational and free”®, pues su primer punto de autoridad
venia del poder divino, “a supernatural power outside of history”
(p.133).

Por otro lado, la creencia de que la ciencia lleva a la virtud
—algo que, como he mostrado, el ensayista poblano afirma repe-

% JouN HEDLEY BROOKE, “Science and Religion”, en The Cambridge history
of science, ed. Roy Porter, t. 4, p. 745.
% CAREY, art. cit., p. 132.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 139

tidamente— tiene otra arista. Brooke examina las creencias de
quienes cultivaban la ciencia y sus visiones en torno a la utilidad
moral del conocimiento en apoyo a los trabajos de la Providen-
cia: el estudio de la naturaleza impediria a las mentes jovenes
seguir las tentaciones carnales, lo cual brindaria pruebas de que
la Divina Providencia agradece “a human collaboration in the
improvement of the world™®. De esta manera, la actividad inte-
lectual no so6lo llevaria a un desarrollo del conocimiento, sino
que también serviria moralmente al mundo. Este es el motivo
por el cual Coriche afirma en varias ocasiones —como cuando
opone su idea del hombre de letras al intelectual traidor— la
existencia de una virtud innata en los literatos y el favor que
reciben de Dios, desde su providencial mano, por ser imagenes
terrenales de €l.

Asi como la republica literaria del ensayista tiene sus limites
bien delineados dentro de la religion, vemos que su concepcion
de virtud también los tiene: ella no puede ser otra que la que
ofrece la fe, y las ciencias no pueden sino ayudar a su perpe-
tuacion, logrando en mutuo auxilio el progreso moral, civil y
espiritual del hombre. Como agrega Brooke, no tenemos que
sorprendernos hoy en dia ante tal maridaje, ya que el pensa-
miento cientifico del siglo xvii1 “shows a continuing fusion of
empirical with metaphysical and theological elements” (p. 744),
dentro de un ambiente religioso en el que se estaba desarrollan-
do una serie de reformas®. Desde una perspectiva de conjunto,
si nos acercamos con mayor detalle a este eclecticismo en el
ensayo del dominico y consideramos su defensa de una parti-
cular republica literaria, ;como podriamos llamar a esta fusion
que conjuga el amor por las ciencias, el catolicismo y el apego al
pensamiento tomista en armonia con actitudes ligadas a la idea
ilustrada de progreso moral y cientifico?

Ulrich L. Lehner, retomando el trabajo pionero de otros
autores, ha definido esta fusion como Ilustracion Catolica®. Este

% BROOKE, art. cit., p. 756.

%7 OUTRAM, op. cit., p. 158.

% UrricH L. LEHNER, “Introduction: The many faces of the Catholic
Enlightenment”, en A companion to the catholic enlightenment in Europe, eds. U.L.
Lehner & M. Printy, Brill, Leiden-Boston, 2010, p. 2. Con anterioridad, el
historiador Mario Géngora habia acunado en el mundo hispdnico este con-
cepto de Ilustracion Catélica, pero lo cierto es que €l lo utiliza para referirse
casi exclusivamente a los procesos internos de la Iglesia, que buscaba moder-
nizarse a partir de miradas diferentes a las ortodoxas: moralismo, oposicién



140 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

fenémeno, que combina una serie de lineas de pensamiento y
una amplia variedad de proyectos, intento renovar y reformar
el catolicismo del siglo xvii1, defendiendo, senala Lehner, “the
essential dogmas of Catholic Christianity against indifferentism,
agnosticism, and atheism” (id.). Ciertamente, estos elementos
estructurales de la llamada Ilustracion Catolica estan presentes
en el ensayo literario de Coriche. En un nivel mas profundo,
la idea de progreso que el autor defiende y su confianza en la
ayuda que la Iglesia le pudiese prestar también esta en la base
del movimiento, pues para los catolicos ilustrados, como asegura
Lehner, “progress always relied on the supernatural help of the
Church because without such assistance, progress would only
encompass mundane reforms” (p. 15). Otros estudiosos, como
Jeftrey D. Burson, han ampliado esta busqueda del catolicismo
a una mas global, que incluiria también al mundo protestante
del siglo xvIi1. Burson define este movimiento como “Theo-
logical Enlightenment”, concepto que permite ver la Ilustracion
como un fenomeno plural y en constante movimiento, en el
cual la discusion en torno a la fe (y desde la fe) tiene un papel
central en la época®. Por ejemplo, como asegura Mark A. Noll,
los protestantes de Estados Unidos también pensaron que fe y
progreso eran posibles (e incluso necesarios) dentro del ambito
de sus creencias para hacer frente a otras formas de Ilustracion
escépticas y radicales®.

Podria decirse que estos elementos también forman parte
de un espectro mas amplio del proceso constitutivo de las ideas
ilustradas en la Nueva Espana. Junto con el apego a los dogmas
catolicos y el animo de reformar las practicas de la fe —lo que
estudiaré pronto—, este proceso incluira las preocupaciones
cientificas y filos6ficas modernas y la busqueda de un desarro-
llo critico en las letras y el saber. Pero antes de pasar a estos
temas, conviene explorar otras aristas del ensayo del dominico

al barroquismo en el culto, entre otras, pero sobre todo por su interés en la
historia eclesiastica. Véase MARIO GONGORA, “Estudios sobre el Galicanismo
y la Ilustracién Catdlica en América Espanola”, en Estudios de historia de las
ideas y de historia social, Ediciones Universitarias, Valparaiso, 1980, p. 121.

% JerrREY D. BURSON, The rise and fall of theological enlightenment. Jean-
Martin de Prades and ideological polarization in Eighteenth-Century France, Uni-
versity of Notre Dame Press, Notre Dame, IN, 2010, p. 11.

10 MaRrK A. NoLL, “The rise and long life of the Protestant Enlighten-
ment in America”, en Knowledge and belief in America. Enlightenment traditions
and modern religious thought, eds. William M. Shea & Peter A Huff, Woodrow
Wilson Center Press-Cambridge University Press, Cambridge, 1995, pp. 93-94.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 141

poblano, lo cual me permitira llegar con mayor exactitud a estos
interesantes puntos.

Como ya he dicho, para Coriche la sabiduria no es un don
puramente divino, aunque Dios la auxilie, ya que segun €l ella es
principalmente fruto de un esfuerzo personal. Inclusive el sabio
Cristo, como modelo intelectual para el dominico, infundi6 el
amor por el saber entre sus discipulos para “que rebolvieran
[sic], leyeran, y estudiaran las Escripturas. Pero que el hombre
de intento no hiciera lo que estaba de su parte, no lo ha manda-
do, ni aconsejado Christo, ni fuera otra cosa, que tentar a Dios”
(p- 22). Justo a continuacion, Coriche refuerza su llamado al
abandono de la pasividad de los hombres en la busqueda del
saber: “Querer que los hombres, para vivir bien, abandonen
voluntariamente las Letras, que para responder a los contrarios,
se entreguen a la ignorancia; ;qué otra cosa es, sino tentar for-
malmente a Dios?” (id.).

Esta exhortacion del dominico para que los hombres dedi-
quen su vida al estudio, sin esperar pasivamente a que Dios los
haga sabios, tiene relacion con lo que dice Ernst Cassirer al
estudiar las ideas religiosas entre algunos intelectuales diecio-
chescos. Cassirer senala que esta activa uniéon entre Dios y los
hombres aparece bajo una nueva luz: no la buscaran mediante
la gracia divina, sino como parte del espiritu humano en su
proceso de auto-desarrollo*!. Esta observacion ayuda a entender
el discurso ensayistico de Coriche en el contexto de las busque-
das religiosas y eruditas de muchos hombres de su época, mas
alla de algunos prejuicios o mitos que rodean a la Ilustracion
europea como puramente moderna, escéptica y anti-religiosa,
sin ahondar en su imbricaciéon con elementos religiosos, como
ha apuntado S. J. Barnett*. Sin duda, prosigue Cassirer, esto se
puede decir excepcionalmente de buena parte de la filosofia
francesa, pero no con respecto a las otras filosofias europeas,
pues “the strongest intellectual forces of the Enlightenment do
not lie in its rejection of belief but rather in the new form of faith
which it proclaims™. Lo mismo han sefialado Outram y Burson,
para quienes la Ilustracion francesa es casi la inica abiertamente

' ERNST CASSIRER, The philosophy of the enlightenment, trads. Fritz C. A.
Koellin y James P. Pettegrove, Princeton University Press, Princeton, 1951,
p- 138.

12 S.J. BARNETT, The enlightenment and religion, Manchester University
Press, Manchester-New York, 2003, p. 201.

43 CASSIRER, op. cit., p. 135.



142 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

antirreligiosa*. Como resulta evidente, esto tampoco se puede
decir de la literatura de autores novohispanos como Coriche; él
jamas abandona el campo religioso, aunque haya en su obra una
serie de elementos que renueven el pacto entre las letras y la fe
bajo horizontes un poco mas progresistas desde una perspectiva
actual y definitivamente reformadores desde un contexto ecle-
siastico de “gran creatividad religiosa” (id.).

Este pacto entre ciencia y religion que se encuentra en Ora-
cion vindicativa también esta presente en una carta que tiene
relacion directa con el ensayo del dominico: la epistola XVIII
de Cartas eruditas y curiosas (1742-1760) de Benito Jerénimo
Feijoo. Este texto es uno de los que Coriche ha revisado antes
de responder a Grosley (supuestamente Rousseau), parafrasean-
dolo en varios pasajes, pues en esta epistola el benedictino ataca
algunos fragmentos del discurso del ginebrino que ha leido en
el periédico jesuita Journal de Trévoux™. Feijoo habla de la ayuda
que la ciencia puede prestar a la fe y discute sobre esta utilidad
examinando algunas partes del polémico discurso rousseaunia-

 OuTRAM, 0p. cit., p. 146; BURSON, op. cit., pp. 6-7.

% Tal vez la lectura de esta epistola de Feijoo, cuya influencia se dejarad
sentir a lo largo de Oracion vindicativa, fue, como adelanté, otro de los posi-
bles motivos que llev6 a Coriche a la confusién sobre la autoria del ensayo
que refutaba. Como dice el dominico en su prélogo: “Aunque dias ha, que
havia leido en el Muy Ilustre Feyjoo una Carta, en que impugna con la
solidez y erudicion que acostumbra la opinién, que pretendio6 establecer
Monsieur Rousseau, que la Ciencia se opone a la prdctica de la Virtud: no
havia Yo leido el Discurso de este Francés, hasta que el presente ano lo lei en
el primer Tomo de los Discursos Mercuriales...” ( op. cil., s. p.). SPELL apunta
en otro trabajo que ni Coriche ni Feijoo habian leido el ensayo que ellos
originalmente impugnaban; Feijoo, el anico que ley6 algo del ensayo de
Rousseau, s6lo tuvo acceso a fragmentos. Véase SPELL, Rousseaw in the Spanish
world before 1833. A study in Franco-Spanish literary relations, Gordian Press,
New York, 1969, p. 36. Efectivamente, Feijoo habia leido s6lo un extracto
de tal discurso rousseauniano en el segundo volumen del periédico jesuita
francés _Journal de Trévouxy una respuesta del ginebrino en el volumen quinto
de la misma publicacién ante las negativas reacciones que tuvo el discurso.
El extracto del discurso de Rousseau se puede encontrar en JEAN JACQUES
Rousskau, “XXIX. Discours qui a remporté le Prix a I’Académie de Dijon
en 'année 1750, sur cette question proposée par la méme Académie; Si le
rétablissement des Sciences et des Arts a contribué a épurer les meoeurs”,
Mémoires pour Uhistoire des Sciences et des Beaux-Arts [ Journal de Trévoux], t. 2,
février 1751, Hugues-Daniel Chaubert, Paris, 1751, pp. 504-526. La respuesta
del pensador de Ginebra se puede leer en JEAN JACQUES Rousskau, “CXXVII.
Observations de Jean Jacques Rousseau de Geneéve, sur la réponse qui a été
faite a son discours...”, ibid., t. 5, décembre 1751, pp. 2538-2565.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 143

no. Mediante estas reflexiones, el benedictino hace una invita-
cion a los miembros de la Iglesia, especialmente a los adeptos a
las cavilaciones metafisicas, para que vean la utilidad de las letras
humanas en el estudio de las divinas y no crean que “salir de ellas
a las Profanas, es en alguna manera apostatar de su estado, 0
salir de el Claustro a vaguear por el Mundo”*. A esto agrega un
ataque mas frontal: “Quisiera yo, que aquellos a quienes Santo
Thomas nunca cae de la boca, para improbar todo lo que no es
Santo Thomas, hiciessen lo que hizo este gran Doctor, 0 por lo
menos dexassen en paz a los que procuran hacerlo” (id.), pues-
to que, anade, “Santo Thomas, de todo estudio, de todo supo,
como se vé en tantos similes, como usa de las materias de otras
Ciencias, para explicar las Theologicas” (p. 243).

No es muy dificil ver que Feijoo va un poco mas alla en sus
observaciones que Coriche, pues critica directamente el aban-
dono de las ciencias humanas por parte de los religiosos, ya que
muchos de ellos las veian como inttiles para quienes dedican
su vida a la fe. Esta misma critica esta en la obra de Bartoli cuan-
do habla sobre la santidad con vy sin letras, inclinandose por la
primera: “Que sea mejor ser Santo, que entendido, quién lo
duda? Pero que no sea mejor ser Santo, y Sabio, que Santo sin
sabiduria, no sé quién pueda defenderlo con razén” (p. 52).

Pero hay otro punto que el benedictino toca y que es mas
delicado: su critica a la metafisica pura. Feijoo ha atacado con
no poca ironia a quienes solamente ensenan filosofia escolastica
y gustan de leer exclusivamente a Tomas de Aquino sin seguir
su ejemplo como erudito. Esto también forma parte de lo que
Lehner ha definido como catolicismo ilustrado, pues dentro de
sus perspectivas se encuentra una vision mas racional y utilitaria
de la teologia, hacia una suerte de refundacion racional y prag-
matica de la fe*’. Coriche también tiene algo que decir en este
punto, aunque su ataque no es tan frontal. Prosiguiendo con su
rechazo enérgico a que los catolicos abandonen el camino del
saber, separa el buen uso de la escolastica del malo, este Gltimo
practicado por algunos —como €l los llama- “Theologos capri-
chosos” que estan mas preocupados por las disputas metafisicas
que por encontrar la “luz de la verdad” (p. 21). Asi, el dominico
recomienda separar “la paja de el trigo”, para que “No se vitupe-

16 BENITO JERONIMO FEIjOO, “Carta XVIII”, Cartas eruditas, y curiosas,
Eugenio Bieco, Madrid, 1754, t. 4, p. 242.
47 LEHNER, art. cit., p. 6.



144 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

ren pues las Ciencias, ni se procuren exterminar de el Mundo
las Letras, por el mal uso, 6 verdaderamente el abuso de sus
Profesores” (id.).

Asi como antes el dominico dio a entender que habia bue-
nos y malos letrados, ahora es el turno de separar la buenay la
mala teologia. Si bien defiende su propia formacion doctrinaria,
también la critica, no a ella en si, sino a quienes la cultivan de
mala manera. Sin describir qué quiere decir exactamente con
buena teologia (quizas el modelo dejado por Tomas de Aquino
que Feijoo alaba)*®, Coriche caracteriza la mala como plagada
de elementos inttiles y puramente metafisicos, cuestion que
no esta lejos de la critica hecha por Feijoo y de la concepcion
teologica del catolicismo ilustrado. De esto se colige que, para
ambos escritores, la buena teologia no seria otra cosa que la
involucracion activa de este sistema filosofico con el desarrollo
de un saber filosofico-cientifico mas amplio, como deseaba
Bartoli: “Unir como en el Arca la Ley, y Mannd; como en el
Paraiso el Arbol de la vida, con el de la ciencia: finalmente amar,
y entender” (p. 52).

Esta idea de una buena teologia en las dos orillas del mun-
do hispanico prosigui6 en los anos siguientes a la publicacion
del ensayo de Coriche. Casi una década después, y en esta mis-
ma linea impulsada por las ideas del catolicismo ilustrado, el
michoacano Juan Benito Diaz de Gamarra y Davalos publica
Academias Filosdficas (1772). Gamarra describe brevemente en su
dedicatoria al ministro de Carlos III, Manuel de Roda y Arrieta,
el método de ensenanza de la filosofia a los jovenes (que ha
aprendido en Roma) y su posible puesta en practica en la Nueva
Espana. El critica, al igual que Feijoo y Coriche, los elementos
que cree inutiles para el estudio de la escolastica, afirmando
seguir en su método a las mejores escuelas europeas y preten-
diendo con ello reformar la filosofia, al hacer “su estudio agra-

8 UrLricH G. LEINSLE senala que los principios de auctoritas (la autori-
dad de la Biblia y de los primeros padres de la Iglesia) y ratio (1a razon que
confirma tal autoridad) estan en los inicios del desarrollo de la teologia,
especialmente en Agustin y Tomds de Aquino, entre otros. Segin estos y
otros teologos, es el conocimiento humano el que permite avanzar de uno
a otro componente, pues los hechos inteligibles o naturales s6lo pueden ser
examinados a partir de la razén humana: “Rational justification of the faith
authority and rational penetration of the content of the faith, when they are
institutionalized, make up the chief components of theology” (Introduction
to scholastic theology, The Catholic University of America Press, Washington,
DC, 2010, p. 22).



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 145

dable 4 la Juventud, i util 4 la Religion i al Estado, desterrando
de nuestras aulas la maior parte de tantas questiones inutiles,
con que se atormentaba el ingenio de los Jovenes, haciéndoles
cobrar horror a las letras”®. Para su proyecto educativo regalista,
Gamarra toma como base la obra del matematico franciscano
Francois Jacquier llamada Institutiones Philosophicae (1757), que
contiene “una suficiente explicacion de los principales sistemas
de los Modernos Filosofos”, de la que “ninguno podra decir,
que es perniciosa esta nueva Filosofia, ni se atrevera a tachar
de Hereges 4 los que se emplean en su estudio” (id.)*°. Con esta
ultima aclaracion, Gamarra se adelanta a los posibles detracto-
res que veran en esta nueva y moderna filosofia un desvio de las
ensenanzas escolasticas, pues, como senala Lehner, los catolicos
ilustrados se concibieron a si mismos como reformadores, cuyos
trabajos eran una adaptacion o desarrollo del plan original de
la Iglesia®. Son los anos de Coriche y las décadas posteriores un
tiempo en que la vision sobre la escolastica esta cambiando, poco
a poco, hacia una finalidad filos6fica mas practica.

El dominico poblano esta en medio de este proceso entre la
fe y el conocimiento, el cual se ha ido gestando desde el huma-
nismo renacentista a la Ilustracion, desarrollo que esta en la
base de la idea de progreso de los catolicos ilustrados y su vision
optimista de las actividades intelectuales del hombre, segin
Lehner (p. 15). Como heredero de este proceso —constatable
mediante la relacion entre la obra de Bartoli y las ideas sobre el
intelectual en Oracion vindicativa—, Coriche no intenta echar por
tierra los dogmas, como resulta bastante evidente, sino defen-
derlos mediante su interpretacion de la fe y su optimismo frente
al fruto intelectual de los hombres en las distintas épocas histo-

49 JuAN BENITO DiAZ DE GAMARRA Y DAVALOS, Academias Filosdficas, que
se han de tener publicamente en el Colegio de S. Francisco de Sales, Felipe de Zuniga
i Ontiveros, México, 1772, s. p. El opusculo de Gamarra no tiene paginas
numeradas.

%0 Segtin CARMEN CASTANEDA, Institutiones de Jacquier tenia “ventajas
respecto de otros libros escolasticos porque concedian una importancia
desacostumbrada al estudio de las ciencias experimentales”, “Censuray
universidad en la Nueva Espana”, en Grafias del imaginario. Representaciones
culturales en Espania y América (siglos Xvi-xviir), comps. C.A. Gonzdlez Sanchez
y E. Vila Vilar, F.C.E., México, 2003, pp. 62-63. Este vinculo entre teologiay
ciencias experimentales se puede comprobar mediante los escritos anteriores
del autor: Jacquier, quien también era matematico, se dedic6 a comentar
Philosophiae naturalis principia mathematica (1687) de Isaac Newton.

5 LEHNER, op. cit., p. 38.



146 JOSE FRANCISCO ROBLES NRIH, LXIV

ricas del mundo occidental. Del mismo modo, concibe aquella
imagen intelectual de Cristo que estudié, la cual le ayuda a argu-
mentar a favor del saber y su inseparable caracter virtuoso: el
letrado, segun el dominico, se acerca a Dios en la misma figura
de su hijo.

Mas alla de los prejuicios y comparaciones con el paradigma
de la Ilustracion francesa, que hicieron que Pablo Gonzalez Casa-
nova haya visto a Coriche simplemente como un misoneista™, se
pueden observar elementos de la tradicion anterior operando
en obras que portan aspectos iluministas (idea de progreso, utili-
tarismo, reinterpretacion de la fe, alabanza de las ciencias, etc.),
tal como en cualquier proceso historico y filoséfico. Muchas
veces una vision simplificada de la Ilustracion —cuyo clasico para-
digma francés no es sino una excepcion— no permite integrar
otros contextos mas amplios (sean €stos religiosos o regionales)
que ampliarian su estudio, como han apuntado Margaret R.
Ewalt (en el caso de los jesuitas hispanoamericanos)® y otros
autores citados en este trabajo.

Los puntos que he analizado, mas otros que por razones
de espacio han quedado fuera del examen, configuran este
poco estudiado ensayo novohispano de 1763. A pesar de que su
nacimiento se debio a una obra que no fue escrita en serio, las
diversas ramas en que se divide la vision de Coriche sobre el tra-
bajo intelectual permiten estudiar su trabajo mas alla del error

52 PaBLO GONZALEZ CASANOVA, “Dos reacciones contra la Ilustracion:
Coriche y Cigala”, El misoneismo y la modernidad cristiana en el siglo XViil,
El Colegio de México, México, 1948, pp. 103-129. En otro aspecto, Gonza-
lez Casanova aparentemente no conocio los trabajos de Spell por aclarar
la confusa relacion entre la obra de Coriche y el texto de Rousseau. De
haber comparado ambas obras, no hubiese escrito que la obra de Coriche te-
nia como propésito “contradecir las ideas vertidas por Juan Jacobo en la
disertaciéon premiada por la Academia de Dijon” (p. 106). MAauRriciO BEU-
CHOT tampoco tuvo noticias del verdadero autor del discurso refutado por
Coriche, Grosley, pues se dedica a hablar de la mala recepcién que tuvieron
las ideas de Rousseau en la Nueva Espana, especialmente por parte del ensa-
yista dominico (“La réplica de Mariano Coriche a Jean Jacques Rousseau”,
en Filosofia y ciencia en el México dieciochesco, UNAM, México, 1996, p. 31).

% Como la autora sugiere, “More attention to the first half of eighteen-
th century will contribute to the creation of new models of Enlightenment
that defy the long-standing Eurocentric, secularist notions that continue to
marginalize Catholic Spain and Spanish America from eighteenth-century
interdisciplinary studies”, MARGARET R. EWALT, Peripheral wonders. Nature,
knowledge, and enlightenment in the Eighteenth-Century Orinoco, Bucknell Uni-
versity Press, Lewisburg, 2008, p. 15.



NRFH, LXIV ORACION VINDICATIVA 147

y la polémica limitada a la respuesta a la parddica disertacion
de Grosley. Sus argumentos, exhortaciones y declamaciones
nos muestran las entretelas filosoficas, religiosas e ideologicas
compartidas por otros escritores novohispanos de su época. El
lector puede reconocer en Coriche a un entusiasta polemista
que muestra abiertamente su punto de vista aun en temas deli-
cados, como los teologicos o historicos, cuestion que nos deja ver
que en las letras novohispanas del siglo xviir hay una voluntad
de discutir temas amplios, universales. Del mismo modo, el tra-
bajo de Coriche nos permite también observar una incipiente
conciencia del trabajo intelectual entre los escritores virreinales.
Aun cuando esta conciencia carezca de una busqueda de auto-
nomia y esté directamente relacionada con la fe, no se puede
negar que el dominico poblano se siente un paladin de las letras
universales y un ciudadano de una no tan amplia pero si muy
catolica republica literaria, para quien la fe y las letras, en trabajo
mancomunado, conformarian el motor del progreso humano.

Jost Francisco ROBLES
Colgate University



