
UNA SINGULAR DEFENSA  
NOVOHISPANA DE LA REPÚBLICA

DE LAS LETRAS: ORACIÓN VINDICATIVA (1763)
DE CRISTÓBAL MARIANO CORICHE

El nacimiento de un ensayo

Cuando el dominico novohispano Cristóbal Mariano Coriche 
hojeaba en la ciudad de Puebla las páginas del cuarto número de 
la publicación periódica madrileña llamada Discursos Mercuriales 
(1755-1756), editada por Juan Enrique de Graef, se encontró 
con una ingrata sorpresa. En aquel número correspondiente al 
17 de diciembre de 1755, Coriche descubrió un discurso –tradu-
cido del francés al español– en el que se expresaban, como ase-
gura, “las más estrañas, ô acaso las más nocivas paradoxas, que en 
el caprichoso genio de los hombres, ha torpemente abortado”1. 
Ese discurso leído por el novohispano, escrito para un concurso 
de la Academia de Dijon en 1750, pretendía responder a una 
interrogante que los eruditos de aquella institución habían lan-
zado públicamente a modo de desafío: si las ciencias y las artes 
habían contribuido a mejorar las costumbres. El escrito, cuya 
traducción leyó Coriche en las páginas de Discursos Mercuriales, 
argumentaba lo contrario: que las ciencias y las artes no habían 
sido sino perjudiciales para el correcto desarrollo de las cos-
tumbres, estimulando su decadencia. Esta ingeniosa y quizás 
excéntrica respuesta finalmente se llevó el premio de aquella 
academia francesa. Su hipotético autor, un para entonces poco 
conocido Jean-Jacques Rousseau, lo publicaría ese mismo año 
bajo el título de Discours sur les sciences et les arts.

1  Cristóbal Mariano Coriche, “Prólogo”, Oración vindicativa de las 
letras y los literatos, Imprenta del Colegio Real de San Ignacio, Puebla, 1763, 
p. 1.

NRFH, LXIV (2016), núm. 1, 117-147  ISSN 0185-0121

Recibido: 6-5-2015; aceptado: 21-8-2015



118	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

	 Ante tales injurias a la república literaria, Coriche decide 
emprender la tarea de reivindicar el papel del país de las letras y 
sus ciudadanos ante los ataques de este discurso, como él mismo 
asegura en su prólogo: “Yo (aunque immensamente inferior â 
Rous[s]eau) más por ocupar bien el tiempo, y por aprovecha-
miento proprio, que para instrucción agena; comenzè â trabajar 
la presente Oración…”2. A pesar de esta muestra de modestia el 
dominico no oculta, a renglón seguido, la alta estima que tiene 
de su propio trabajo refutatorio, cuyo objetivo ni más ni menos 
“es bolver por la fama, y honra injustamente denigrada de las 
Ciencias, y los Científicos, y atraer â muchos al honroso, y esti-
mable, inocente, y santo trabajo de el Estudio”, si por “accidente 
leyeran el Discurso de Rous[s]eau”. Como un quijote de las 
letras, este “desfaçedor de entuertos” literarios dio a las prensas 
poblanas una obra que es de las pocas o quizás la única que del 
otro lado del Atlántico pretendió, por aquellos años, oponerse 
a tales ideas.
	 No obstante, hoy se sabe que en realidad Coriche nunca leyó 
el discurso de Rousseau en las páginas de la efímera publicación 
de De Graef. Comparando la traducción del editor con la obra 
rousseauniana, el estudioso Jefferson Rea Spell concluye que 
aunque el tópico tratado y el punto de vista es similar al de Rous-
seau no hay un solo párrafo en que ambas coincidan totalmen-
te3. Mediante este cotejo queda claro que De Graef tradujo por 
error otra obra parecida a la rousseauniana, quizás confundido 
con la temática y la autoría del poema final con que el discursista 
cierra su escrito4. La obra que leyó Coriche fue, concluye Spell, 

2  El prólogo de Coriche está sin numerar, así que las citas a esa parte no 
llevan esa indicación; el resto de la obra la cito dando el número de páginas 
que corresponde a la cita entre paréntesis.

3  Jefferson Rea Spell, “Rousseau’s 1750 Discours in Spain”, HR, 4 
(1934), p. 341.

4  Este poema final que De Graef también traduce tiene por autor a ‘J. 
B. Rousseau’, algo que tal vez confundió al editor. Este Rousseau es el poeta 
Jean-Baptiste Rousseau y su obra citada es un fragmento de sus Odes. Si bien 
De Graef titula su traducción como Discurso, que empatò los votos de la Academia 
de Dijon para el premio del año 1750…, sin señalar que obtuvo con exclusividad 
el primer premio, Coriche confundirá el autor del discurso por un par de 
posibles razones. La primera, por la introducción de cinco cuartillas del 
editor en la que integra la traducción de un pasaje de una de las respuestas 
que tuvo Rousseau, escrita por M. Le Roi, “Discours”, Journal Économique ou 
Mémoires, Notes et Avis sur l’Agriculture, les Arts, le Commerce, et tout ce qui peut y 
avoir rapport, ainsi qu’à la conservation et à l’augmentation des Biens de Famille, 



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 119

la de otro autor que el investigador identifica bajo el pseudó-
nimo de M. de Chasselas, cuyo trabajo fue también enviado al 
famoso concurso, aunque no obtuvo el premio principal, sino 
el primer accésit de la Academia de Dijon5. El uso de este pseu-
dónimo y el verdadero nombre de su autor al cual respondió 
Coriche, el historiador francés Pierre-Jean Grosley, se confirman 
con la obra del abate Jean Maydieu en Vie de M. Grosley 6, aunque 
no sólo eso. Maydieu, quien escribe la biografía del historiador 
utilizando algunos pasajes de su diario, transcribe un fragmento 
de puño y letra del propio Grosley en el cual asegura que tal obra 
ni siquiera habría sido escrita en serio: “Je me suis toujours amu-
sé à mettre par écrit les idées creuses qui me passent par la tête, 
pour pouvoir rire de moi-même in sinu” (p. 309)7. A pesar de 
que Coriche replicó un discurso probablemente escrito en tono 
de broma y basado en “ideas huecas”, la lectura de su traducción 
desde el periódico de De Graef hizo posible el nacimiento de 
Oración vindicativa, pieza importante y poco conocida del reper-
torio dieciochesco novohispano.
	 Formalmente, el texto de Coriche es un opúsculo en cuarto 
con nueve páginas preliminares sin numerar y cincuenta y cinco 
de texto principal, financiada parcialmente por un anónimo 
amigo que le ofreció “contribuir â su Impresión”. Tal brevedad 
quizás se debió al alto precio del papel y de la impresión en el 
Nuevo Mundo, comparado con las mayores facilidades de la 
imprenta europea, cuestión que ya había sido subrayada en 
similares términos por el también novohispano Juan José de 
Eguiara y Eguren en Biblioteca mexicana (1755)8. Este problema, 

etc., Antoine Baudet, Paris, 1751, pp. 109-155. La segunda razón posible es su 
lectura de un ensayo de Benito Jerónimo Feijoo que más adelante examinaré.

5  Spell, art. cit., p. 342.
6  Pierre-Jean Grosley y Jean Maydieu, Vie de M. Grosley, écrite en partie 

par lui-même, continué et publiée par M. l’abbé Maydieu, Théophile Barrois le 
jeune, London-Paris, 1787, p. 308.

7  El ensayo de Grosley que tradujo De Graef, publicado bajo el pseudó-
nimo de M. De Chasselas, se encuentra en el Mercure de France. Vid. [Grosley, 
Pierre-Jean], Troye, M. D. C. de, “Discours ou Dissertation, où l’en examine 
si le rétablissement des Sciences et des Arts a contribué à épurer les Mœurs”, 
Mercure de France, t. 1, Juin 1752, Veuve de Pissot-Jean de Nully-Jacques Barrois-
Duchesne, Paris, 1752, pp. 68-100.

8  J. J. Eguiara y Eguren explica en los prólogos de su obra que la leja-
nía de los grandes centros impresores y la carestía del papel eran obstáculos 
importantes para la visibilidad de la producción intelectual novohispana: 
“Ya se ven las causas de por qué tantas obras notables, elaboradas en nuestra 



120	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

señala Coriche, “ha impedido hacer patentes â todo el Mundo 
los rápidos Cursos intelectuales de muchos Doctísimos Sugetos 
Americanos, tanto ligeros, quanto sesudos en sus Discursos”. De 
esta manera, agrega, si las producciones americanas tuvieran las 
mismas condiciones económicas que las europeas, se verían no 
sólo obras breves, “como las que en esta mi inculta Oración te 
presento; sino obras tanto grandes, quanto Eruditas”. Dejando 
a un lado la estrategia retórica (captatio benevolentiae) mediante 
el tópico de la falsa modestia, esta queja de Coriche es un testi-
monio de las dificultades que sufría el mundo intelectual novo-
hispano. Como afirma Anthony Grafton, el acceso a la imprenta 
otorgaba a los letrados dieciochescos “their only power, that of 
publicity”9, poder que muchos coetáneos de Coriche estaban 
prácticamente impedidos de ejercer por su alto costo, algo que 
poco a poco irá cambiando al correr del siglo10.
	 Junto con esta crítica a los obstáculos existentes en la región 
para la producción y divulgación de conocimiento, el ensayista 
hace una nueva advertencia en su prólogo: casi no usará citas de 
autoridad en el cuerpo del texto, “por imitar con esto el rumbo, 
que sigue el Autor â quien impugno”, así como tampoco las 
pondrá al margen pues, agrega, “siendo éstas muchas; creciera 
otro tanto más la Obra”. El ahorro de citas en Oración vindicati-
va –citará casi exclusivamente pasajes del discurso de Grosley y 
algunas frases de escritores de la antigüedad latina– tiene directa 
relación con la queja sobre la escasez de recursos que sufrían los 
americanos: mientras menos citas haga, más páginas podrá aho-
rrar. Según el bibliógrafo José Toribio Medina, este ahorro de la 
citación en la obra del dominico es “una innovación que debe 

América, yacen ocultas por los rincones de las bibliotecas o han perecido 
horadadas y corroídas de la polilla” (Prólogos a la “Biblioteca mexicana”, trad., 
est. y anot. Agustín Millares Carlo, F.C.E., México, 1996, pp. 170-171).

9  Anthony Grafton, “A sketch map of a Lost Continent: The Republic 
of Letters”, Republics of Letters: A Journal for the Study of Knowledge, Politics, and 
the Arts, 1 (2009), p. 6.

10  Gabriel Torres Puga estudia el debate público en el México diecio-
chesco y el creciente uso de la imprenta, por parte de un reducido grupo 
de intelectuales, como escenario de las polémicas científicas y literarias. En 
el último cuarto de aquella centuria, afirma, “las polémicas no terminaban, 
sino comenzaban en la imprenta” (Opinión pública y censura en Nueva España. 
Indicios de un silencio imposible. 1767-1794, El Colegio de México, México, 
2010, p. 272).



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 121

notarse”11, pues el abundante uso de referencias, sobre todo 
latinas, es frecuente en la prosa virreinal. Esta breve acotación 
de Medina permite contextualizar la originalidad de Coriche en 
la manera de argumentar sus aseveraciones y ver su obra como 
un ensayo literario sin una aspiración erudita mayor.
	 Es cierto que estos rasgos formales y la temática del texto de 
Coriche podrían ser pruebas suficiente para caracterizarlo como 
un ensayo. Pero también hay otras características, aparte de las 
ya descritas, que sitúan Oración vindicativa dentro del género. 
Sin ir más lejos, el título mismo ayuda en esta caracterización. 
El concepto de oración es definido por el Diccionario de Autori-
dades (1737) en una de sus acepciones como “Razonamiento, 
locución, arenga, compuesta artificiosamente para persuadir 
ò mover à alguna cosa”. Sin duda, la obra de Coriche cumple 
a cabalidad con esta definición, pues no sólo es una reflexión 
en torno al papel de las letras dentro de la sociedad, sino un 
llamado a los literatos –muchas veces en estilo declamatorio– a 
no claudicar en su empeño por cultivar las ciencias. Estudiando 
el caso de la literatura española del siglo xviii, Pedro Álvarez de 
Miranda señala que la oración forma parte del género ensayísti-
co, pues tanto ésta como el discurso y la disertación son “breves 
piezas en prosa que contienen reflexiones personales en torno 
a un tema”12. Quizás este tipo de género ensayístico no era tan 
común en la Nueva España13, pero en la Península, por lo menos 
desde los primeros decenios del siglo xviii comienzan a publi-
carse obras con aquel título14.

11  José Toribio Medina, “Coriche (Fray Cristóbal) Mariano”, en La 
imprenta en la Puebla de los Ángeles (1640-1821), UNAM, México, 1991, p. 364.

12  Pedro Álvarez de Miranda, “Ensayo”, en Historia literaria de España 
en el siglo xviii, ed. F. Aguilar Piñal, Trotta-CSIC, Madrid, 1996, pp. 296-297.

13  Sobre la presencia del ensayo en la Nueva España, más allá de estas 
‘oraciones’, Alicia Flores Ramos, Precursores del ensayo en la Nueva España 
(siglo xviii). Historia y antología, UNAM, México, 2002, p. 144, ha dicho que es 
este género uno de los sellos de la Ilustración virreinal. Dada la predilección 
de este movimiento por “la creación crítica”, afirma que la escritura ensayís-
tica “fue idónea para la reflexión sobre las preocupaciones esenciales de los 
criollos, para enjuiciar ideas expresadas en otras obras, tanto de los mismos 
americanos (en su carácter apologético), como de autores europeos (en su 
índole de debate o polémica)”. Lamentablemente, el escrito de Coriche no 
sólo ha sido poco estudiado; tampoco tuvo la fortuna de ser considerado 
como una manifestación del ensayo novohispano en este trabajo de Flores 
Ramos.

14  Un ejemplo de esto es Oración en alabanza de las elocuentísimas obras de 
Don Diego Saavedra Fajardo (1725), de Gregorio de Mayans y Siscar, que fue 



122	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

	 Esto es, en suma, lo que rodea temática y formalmente el 
nacimiento de Oración vindicativa. En la obra se pueden encon-
trar varias líneas discursivas, aunque todas dirigidas a un mismo 
objetivo, el de refutar las ideas paródicas de Grosley, que él cree 
de Rousseau, y hacer una apología de su idea del trabajo inte-
lectual. Más allá de la verdadera comedia de equivocaciones que 
dio origen a este ensayo novohispano, conviene analizar una 
serie de elementos presentes en esta interesante y poco cono-
cida obra, con el objetivo de ampliar el estudio de la literatura 
novohispana del siglo xviii.

La reivindicación de Coriche y la república  
de las letras

Para comprender el contexto del ensayo reivindicativo del 
dominico poblano resumiré al máximo la paródica y provoca-
tiva disertación de Grosley, para luego dar paso a algunas ideas 
presentes en Oración vindicativa. La tesis del intelectual francés 
giraba en torno al examen de cuatro épocas históricas en las 
que, según el lúdico autor, las ciencias brillaron en detrimento 
de las buenas costumbres: los siglos de Pericles (v a.C.), de 
Octavio Augusto –quien gobernó ente 27 a.C. y 14 d.C.–, León 
X –Papa entre 1513 y 1521– y Luis XIV, rey de Francia entre 
1643 y 1715. Mediante este examen, Grosley buscaba desterrar 
un mito: la ciencia y la virtud no son hermanas, sino opuestas. 
Con este objetivo, ataca al conocimiento y propone que los 
siglos más incultos tuvieron costumbres más virtuosas que los 
de mayor desarrollo científico: “Siglos dichosos, que reunie-

posteriormente incluida como preliminar de la edición de 1768 de República 
literaria del autor elogiado. Esta obra de Saavedra Fajardo es un viaje onírico 
por la república literaria que concluye con el despertar del narrador y su con-
clusión sobre quién sería un sabio verdadero: “…aquel que tiene verdaderas 
opiniones de las cosas, i despreciando las del vulgo, ligeras, i vanas, solamente 
estima por verdaderos aquellos bienes que dependen de nuestra potestad; 
no de la voluntad agena, a cuyo ánimo siempre constante, i opuesto a las 
aprehensiones del amor, o temor, alguna fuerza mueve, i ninguna impele, 
o perturba” (República literaria, obra pósthuma de don Diego Saavedra Fajardo, 
Salvador Faulí-Real Colegio de Corpus Christi, Valencia, 1768, pp. 176-177). 
Esta reflexión final de Saavedra Fajardo, sobre todo la relativa a los bienes 
verdaderos del letrado, tiene cierta coincidencia con algo que Coriche dirá 
más adelante, como estudiaré.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 123

ron, y fixaron la perfección en todos los géneros”15, no fueron 
tales con respecto a las buenas costumbres, pues hubiesen sido, 
según el chancero autor, “quanto más dichosos, si las inclina-
ciones del corazón huviessen correspondido à las luces del 
ingenio”. Por ello, atacará la imposición de leyes por parte de 
los sabios y gobernantes en el mundo helénico y especialmente 
en el romano, pues según él, “la urbanidad ablandò el feroz 
espíritu republicano; pero quantos passos daban los Romanos 
para salir de la barbarie, eran para caer en la servidumbre” 
(p. 12). Algo muy parecido dirá sobre los siglos posteriores que 
examinará en su discurso o disertación.
	 Éste es el corazón de la tesis que Coriche rebatirá en su obra 
a partir de la traducción y publicación de De Graef. La dinámica 
refutatoria del dominico consistirá en poner las opiniones de 
los doctos quienes, por razones obvias, están de su lado, y refu-
tar los pasajes del texto de Grosley, pues no hay ninguno con 
que el dominico esté de acuerdo. A modo de ejemplo, ante las 
afirmaciones del historiador francés transcritas arriba, Coriche 
reacciona diciendo que, por el contrario, “la enseñanza, y la 
doctrina convirtieron â estos Pueblos de fieras en hombres, de 
inhumanos en racionales, de perversos en virtuosos: con que 
las Letras en vez de pervertir mejoran las costumbres” (p. 33), 
puesto que, de otro modo, la ausencia de leyes –y de jerarquías– 
trastornaría el orden social. Lo que señala Grosley, de acuerdo 
con la lectura de Coriche, sería “suponer, que la servidumbre es 
el Vicio, y que la libertad, y el dominio es la Virtud: es decir, que 
quien no reconoce Superior es virtuoso, y quien està sujeto es 
vicioso” (p. 39).
	 La fe del dominico en el poder ordenador de la ley, que haría 
“racionales” por decreto a los pueblos que según él eran bárba-
ros, se muestra también en otros aspectos de su obra. El ejemplo 
más importante de esta confianza en la ley lo da su visión sobre 
el mundo indígena precortesiano, aunque en el ensayo no haya 
más que sólo un pasaje en el cual Coriche se refiera a él. El 
dominico se detiene frente a la historia del imperio mexicano 
no para alabarla, sino para censurar, en su opinión, las atroci-

15  [Pierre-Jean Grosley], “Discurso, que empatò los votos de la Acade-
mia de Dijon para el premio del año 1750 en que se examina, si el restable-
cimiento de las Ciencias, y Artes ha contribuìdo à mejorar las costumbres”, 
Discursos mercuriales: Memorias sobre la agricultura, marina, comercio, y artes libera-
les, y mecánicas, trad. Juan Enrique de Graef, t. 1, miércoles 17 de diciembre 
de 1755, Gabriel Ramírez, Madrid, 1755, p. 2.



124	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

dades cometidas en este período. No le interesa homologar las 
virtudes intelectuales de los antiguos indios con las de la Anti-
güedad occidental, como a muchos intelectuales novohispanos 
de su siglo, sino acusar la barbarie que supuestamente campeaba 
entre los indígenas: “De este nuevo Mundo Americano, solo en 
la opulentísima Imperial Corte de México, lloran aun sin tener 
ojos las Historias, la bárbara crueldad con que se sacrificaban 
al Demonio cada año veinte mil Corazones de tiernos Infantes” 
(p. 52). El ensayista dominico asegura un poco más adelante 
que la conquista –con todo su aparato religioso, administrativo 
y legislativo– llegó a México a purificar o hacer progresar a aquel 
caótico mundo precortesiano hacia el orden virreinal: “Sacri-
ficios nefandos, inhumana barbarie, ya totalmente desterrada 
desde que le entró el cultivo” (p. 53). Según se desprende de 
este pasaje del ensayista, la nueva administración en la que par-
ticiparon sacerdotes, funcionarios e intelectuales redimieron un 
mundo perdido en la idolatría y el caos.
	 Esta perspectiva de Coriche lleva a recordar las palabras con 
que Ángel Rama definió algunas de las actividades que tendrán a 
su cargo los letrados en el mundo colonial hispanoamericano: la 
jerarquización, la misión civilizadora y “la conciencia de ejercer 
un alto ministerio que lo equiparaba a una clase sacerdotal”16. 
Esta conciencia civilizadora del dominico poblano se da en un 
marco de legitimación de la conquista, algo que los intelectuales 
criollos defendieron, aunque con ciertos matices: a diferencia 
del total desprecio de Coriche por el mundo precortesiano, 
Carlos de Sigüenza y Góngora, el mismo Eguiara, Granados y 
Gálvez en Tardes americanas (1778), entre otros, valoraron el 
pasado indígena, legitimando, al mismo tiempo, el imperialismo 
español. Como dice Grafton, la tribuna brindada por la reli-
gión, la posición en cátedras universitarias o la pertenencia a las 
academias, fueron utilizadas muchas veces por los ciudadanos 
de la república de las letras para expresar visiones imperiales o 
nacionales17. Poco a poco, se verá que en Coriche se revela esta 
conciencia legitimadora de una conquista ‘civilizatoria’ y orde-
nadora también en otro aspecto: como intelectual y religioso 
tendrá sus ojos puestos en el saber y en la fe como una unidad 

16  Ángel Rama, La ciudad letrada, Universidad Autónoma de Nuevo 
León-Fineo, México, 2009, p. 59.

17  Grafton, art. cit., p. 5.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 125

indisoluble y necesaria para derrotar las opiniones de Grosley y 
plasmar su particular concepción de la república de las letras.
	 Conviene detenerse en este concepto, el de república de las 
letras, pues es una de las ideas clave del mundo cultural del siglo 
xviii y también del ensayo de Coriche. Este concepto, heredado 
de la república literaria del humanismo renacentista, como ase-
gura Adrian Marino18, tiene diversas implicaciones en el plano 
de la producción de saber. Muchos intelectuales dieciochescos 
intentaron identificarse como miembros de una suerte de país 
imaginario en el cual no habrían fronteras ni gobierno ni una 
capital establecida, así como tampoco uno de los grandes males 
sociales del mundo: la desigualdad. De igual manera piensa 
Joaquín Álvarez Barrientos, quien ha estudiado este concepto 
en el caso de las letras españolas. Según él, hay sustantivas dife-
rencias entre el término de república literaria y el que podría 
denominarse su antecesor en el mundo hispánico, el “Parnaso 
literario”: mientras que éste se conformó de manera nacional y 
jerárquica –principalmente por escritores de creación y poetas 
de gusto clásico–, en aquél sus miembros provenían de distintas 
naciones y ramas del saber, los que gozarían de una suerte de 
igualdad19.
	 Estas utópicas características generaban entre sus miem-
bros –eruditos en toda clase de saberes– un fuerte espíritu de 
grupo, así como también la sensación de una ruptura con la 
dimensión temporal, como señala Marino: la cultura se vuelve 
contemporánea, pues es posible un diálogo con los genios de la 
Antigüedad20. Esta ruptura con el plano temporal, que permite 
un fluido diálogo entre los eruditos del pasado y del presente, 
está acompañada por otro quiebre, el de la dimensión espacial, 
que ya adelanté con la referencia al trabajo de Álvarez Barrien-
tos: junto al diálogo con escritores de todas las épocas, hay un 
fluido intercambio de conocimientos, noticias, ideas, opiniones 
y juicios sobre diversos temas entre los intelectuales de distintos y 
distantes países. De este modo, la producción letrada se configu-

18  Adrian Marino, The biography of “The idea of literature” from Antiquity to 
the Baroque, trs. Vigil Stanciu & Charles M. Carlton, State University of New 
York Press, Albany, 1996, p. 183.

19  Joaquín Álvarez Barrientos, “La República de las letras y sus 
ciudadanos”, en Joaquín Álvarez Barrientos, François Lopez e Inmaculada 
Urzainqui, La República de las letras en la España del siglo xviii, CSIC, Madrid, 
1995, p. 7.

20  Marino, op. cit., p. 184.



126	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

ró en esta república ideal como un crisol discursivo en el que se 
reúnen saberes de los más diversos órdenes, en la que no existía 
una clara división de roles disciplinarios ni siquiera a finales del 
siglo xviii, como afirma Steve Shapin21.
	 Sin embargo, la república literaria no fue totalmente igualita-
ria. Si bien tendió a evitar fraternalmente las jerarquías entre sus 
ciudadanos y sus avances en el plano del saber, su igualdad se redu-
jo a una concepción occidental de él o, incluso en el siglo xviii, 
a un conocimiento producido casi exclusivamente en la Europa 
central, despreciando el de otras regiones periféricas, como lo 
demostró Antonello Gerbi en su conocido estudio La disputa del 
Nuovo Mondo: storia di una polemica, 1750-1900 (1955). Coriche, 
sin duda, tuvo conciencia de este desprecio. Por ello, cuando se 
quejaba en su prólogo por el alto precio de la impresión en el 
Nuevo Mundo, añadía que esto “…ha sido causa, que con gran-
de vilipendio, y deshonor de nuestra Nación, en el Mundo viejo 
hayan sido tenidos los Nativos de este Nuevo, por tan ignorantes, 
è incultos”. El dominico ve en los problemas para imprimir obras 
un obstáculo para que los letrados americanos sean reconocidos 
como ciudadanos de esta singular república: la letra impresa sería 
la puerta de acceso para pertenecer a su geografía22.
	 Por otro lado, esta república tampoco tuvo una ideología 
común. Buena parte de sus integrantes profesaban, a su vez, 
distintas religiones, lo que definió, en mayor o menor medida, 
la forma de entender y delimitar los contornos de este país ima-
ginario: antes de ser ciudadanos universales del saber, lo fueron 

21  Steve Shapin, “The image of the man of science”, en The Cambridge 
history of science, ed. Roy Porter, t. 4: Eighteenth-Century science, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2003, p. 160.

22  El sociólogo Edward Shils, “Metropolis and province in the intellec-
tual community”, The intellectuals and the powers, and other essays, University 
of Chicago Press, Chicago, 1972, p. 356, señala que todos los seres huma-
nos tendrían una especie de mapa mental, el cual les permitiría tener una 
noción de su lugar en los grupos sociales a los que pertenecen. En el caso 
de los intelectuales periféricos, afirma Shils, una característica principal de 
este mapa es la representación de su cualitativa proximidad o distancia de 
la metrópolis, pues perciben los centros metropolitanos del saber como un 
“space of which they might be a part and toward which, in any case, their 
attention and respect are drawn”. Esta situación también explicaría, desde 
un punto de vista sociológico, el rechazo de Coriche por las culturas indíge-
nas del antiguo México, su legitimación de la conquista como triunfo de la 
episteme occidental y su deseo por formar parte del mapa de la prestigiosa 
república de las letras como centro del saber.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 127

de sus respectivas iglesias u órdenes religiosas. Por este motivo, 
apunta Grafton, muchos intelectuales lucharon por investigar 
–y también por imponer– los asuntos de su fe por razones par-
tidistas, con el fin de asegurar el triunfo de una religión o de 
una orden23. Este último punto, el de las divisiones religiosas 
y la lucha por asegurar, en el caso de Coriche, la primacía del 
catolicismo en el cada vez más complejo mundo de las creencias 
dieciochescas, será de gran importancia para la defensa de las 
letras que intentará llevar a cabo el autor. Para Coriche, de este 
modo, la república literaria tampoco será tan amplia, pues se 
reducirá al ámbito de la fe a la cual pertenece.
	 En esta visón jerárquica del mundo, el cristianismo (o más 
aún, el catolicismo) es para el dominico el centro y cabeza de la 
actividad letrada del mundo. Por ejemplo, una de las primeras 
cosas que establece en su ensayo es que la ignorancia es ene-
miga de la fe y del entendimiento, pues aquélla promovería el 
pecado por omisión: “¡O pobre Christiandad, ô desdichada Fé! 
¿En qué estado estuvierais, si de el Mundo se hubieran desterra-
do las Letras, si en vuestro gremio no hubieran vivido hombres 
Literatos?” (p. 16). Evidentemente, Coriche no concibe el saber 
alejado de sus doctrinas, pues la Iglesia representa para él la aca-
demia más grande de doctos o eruditos y, por consiguiente, la 
que pudiese resultar dañada si no hubiese sabios en el mundo. 
La república de las letras de Coriche es cristiana y jerárquica; 
lo demás, aunque provenga de sabios y eruditos respetados en 
aquella utópica república, es herejía.
	 Precisamente, el dominico ve la herejía como un tipo de 
peligrosa ignorancia; ella es, desde su perspectiva, la principal 
enemiga de la fe y de las letras, siendo la obra de Grosley una 
muestra de lo que aquélla es capaz de pervertir para negar la 
obra divina que ha dado luces al entendimiento humano. Cuan-
do se refiere a este asunto, la prosa del ensayista se puebla de 
declamaciones en un tono que se acerca al sermón, especial-
mente al parenético o exhortativo que llama al auditorio a seguir 
una conducta ética correcta con respecto al tema moral que 
trata. Entre las declamaciones de Coriche se puede encontrar 
un llamado, tanto a los doctos como a los hombres en general, 
para unir fuerzas contra la supuesta herejía del autor de la obra 
refutada, pues “la misma Christiandad, la misma Fé de Jesu-
Christo debe reputar, por su mayor enemigo al Padre que pro-

23  Grafton, art. cit., p. 11.



128	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

dujo dictamen tan monstruoso” (id.). Sobre este peligro que 
acecha a la fe y la importancia del conocimiento para combatir 
el pecado y la caída de los dogmas cristianos (o católicos para el 
dominico), hay una serie de pasajes que ayuda a comprender y 
explicar las ideas religiosas presentes en Oración vindicativa, que 
van dando forma a su particular idea de una república literaria. 
Por ejemplo, señala el ensayista que, sin letrados, los dogmas de 
la Iglesia caerían sin más remedio: “Estas deplorables caídas, llo-
rara todo el Mundo, si no huviera Sabios. ¡O Fè de Jesu-Christo! 
¡O Católicos Dogmas! ¡O Preceptos Divinos! Vosotros fuerais los 
primeros desterrados, si se desterraran de el Mundo las Ciencias, 
y los Científicos” (p. 24). El dominico, como miembro de la Igle-
sia, ve que el saber es un campo en disputa entre los “herejes” 
y los católicos, pues también “para oponerse â las verdades, se 
han valido de las Ciencias los Hereges: que para inventar sus 
errores han trabajado, han estudiado, se han desvelado”, a lo 
cual agrega: “…porqué [sic] han de abandonar las Ciencias, los 
que han de sacar en limpio las verdades demonstrando [sic] 
las inmundicias torpes de la mentira?” (p. 20).
	 Esta reflexión de Coriche acerca de la utilidad que tiene la 
ciencia para la fe y su lucha contra la herejía también está en 
la Doctrina Cristiana de Agustín de Hipona, quizás una de las lec-
turas del dominico que subyacen tras el ensayo. En ella, Agustín 
recomienda al orador sagrado el buen uso de la retórica para 
persuadir la verdad, pues por medio de su arte “…se puedan per-
suadir las cosas verdaderas, i también las falsas”, por lo que los 
defensores de la verdad, agrega, no “la deben dejar desarmada 
contra la mentira”24. Aunque Coriche nunca se refiere al uso de 
la retórica para persuadir la ‘verdad’ –tal vez porque su ensa-
yo no tiene como tema al orador sagrado–, lo cierto es que su 
reflexión de fondo coincide con la de Agustín: para ambos, hay 
que luchar contra los enemigos de la fe sobre el mismo terreno 
en el cual se mueven, el del conocimiento.
	 El discurso de Coriche, sobre todo en estos fragmentos sobre 
la herejía y su ejercicio del saber, pareciera ser bastante anticua-
do para la época en la que nace. Pero, en realidad, el dominico 
poblano es hijo de los tiempos que corren no sólo en la Nueva 
España, sino también en el mundo católico fuera de ella. Según 

24  Agustín de Hipona, Los libros de la Doctrina cristiana de N. G. P. S. 
Agustín, t. 2, lib. 4, cap. 2, trad. P. Eugenio de Zeballos, Oficina de Benito 
Cano, Madrid, 1792, p. 140.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 129

Monelisa Pérez-Marchand, un ejemplo del fuerte apego a la 
tradición católica se puede ver en la reacción de las censuras 
inquisitoriales de la segunda mitad del siglo xviii. Hacia finales 
de aquella época, estas censuras de obras impresas o llegadas 
a la Nueva España persiguen no sólo las de índole religiosa; 
también las que, de una u otra forma, podrían desestabilizar el 
ámbito político y social. Esto se debe a la circulación de ideas 
nuevas –como las de los enciclopedistas–, contra las cuales la 
Inquisición, desde la séptima década del siglo xviii, reacciona 
“al florecimiento y auge de los espíritus de vanguardia o filósofos 
modernos en aquella época”25.
	 En otras regiones, aun cuando no existía el Santo Oficio, los 
católicos reaccionaron de manera similar a Coriche. Por ejem-
plo, en los primeros años de vida independiente de los recién 
fundados Estados Unidos, la pequeña comunidad católica letra-
da hizo frente a la expansión del deísmo y el anti-catolicismo al 
intentar sentar bases racionales a su fe, como ha señalado Patrick 
W. Carey26. Lo mismo ocurrió en la clase letrada católica de 
Alemania, según Michael Printy; allí, sus intelectuales sintieron 
que la devoción y la piedad tradicionales de la Iglesia barroca 
estaba obsoleta, pues percibieron que había una “persistence of 
«superstition» among the common people”27, a la que debían 
combatir con la razón para triunfar por sobre otras creencias. 
Por este motivo, no es de extrañar el ímpetu refutatorio de Cori-
che y el de los católicos de otras regiones por contrarrestar las 
fuerzas herejes que amenazaban los dogmas de la fe y, por consi-
guiente, a una particular visión de la república literaria. Volveré 
sobre este punto, el de la refundación racional y práctica del 
catolicismo, en los últimos apartados.
	 Así, el país de las letras concebido por el ensayista tiene sus 
bordes geográficos: aunque es universal y cosmopolita (sólo 
en la medida que el catolicismo lo es), limita con la herejía, 
amenaza constante que toma la forma de “barbarie” (como en 

25  Monelisa Pérez-Marchand, Dos etapas ideológicas del siglo xviii en 
México a través de los papeles de la Inquisición, El Colegio de México, México, 
2005, p. 149.

26  Patrick W. Carey, “American Catholicism and the enlightenment 
ethos”, en Knowledge and belief in America. Enlightenment traditions and modern 
religious thought, eds. W. M. Shea & P. A. Huff, Woodrow Wilson Center Press-
Cambridge University Press, Cambridge, 1995, p. 131.

27  Michael Printy, Enlightenment and the creation of German catholicism, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2009, p. 2.



130	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

las religiones indígenas), o bien, de un encubierto ariete que 
intenta derribar sus jerarquías y doctrinas. Este último es el caso 
de la visión de Coriche sobre el paródico escrito de Grosley, 
para él una herejía contraria a la fe católica y al conocimiento, 
es decir, un atentado al dominio de su concepción de república 
literaria usando las herramientas propias de ella.
	 Por estas razones, aunque la obra del historiador francés 
probablemente no fue escrita en serio, es absolutamente válido 
tratar la Oración vindicativa como un ensayo refutatorio de un 
tipo de pensamiento que se alejaba, por un lado, del valor que 
tenía para el siglo dieciocho la república de las letras y, por otro, 
de la fe que profesa Coriche, su marco valórico, sus límites. Para 
el dominico poblano el catolicismo no será incompatible con el 
desarrollo del conocimiento, sino al contrario: la fe será una con-
ditio sine qua non para que los trabajos intelectuales tengan una 
verdadera importancia en el desarrollo moral de las sociedades 
modernas. El punto de vista laudatorio de las artes y ciencias por 
parte del autor de Oración vindicativa estará enraizado en tal con-
cepción, así como también en la que tendrá sobre el intelectual, 
como veremos a continuación.

Retrato divino del hombre de letras

La visión que tiene Coriche del autor del discurso refutado es la 
de una suerte de traidor, tanto de Dios como de las ciencias, pues 
alejado de las doctrinas cristianas usa mal de su erudición para 
atacar el desarrollo del conocimiento. Desde los primeros párra-
fos de Oración vindicativa, Coriche elabora esta imagen negativa 
en uno de los muchos pasajes de la obra en que predomina el 
estilo declamatorio. Con ello, señala con molestia y extrañeza 
que “…un hombre criado con las Letras, alimentado con las 
Artes, nutrido con las Ciencias, se portara, qual venenosa Ser-
piente con su Madre, matando à quien le havía dado la vida”, y 
procure, añade, “desterrar del mundo la Sabiduría, y desarraigar 
de el corazón de los hombres el amor à las Ciencias!” (p. 2). 
Mediante estas características negativas, el dominico no busca 
más que pintar al que considera un traidor de las letras, utilizan-
do la imagen bíblica de la serpiente o áspid venenoso, animal 
repulsivo, peligroso y mortal para los hombres. Por el contrario, 
sitúa el deseo de saber como un elemento presente de manera 
natural en el alma humana, como más adelante asegura: “Es doc-



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 131

trina común, asentada, y recibida, que la práctica de la Virtud es 
muy conforme â la naturaleza racional, quanto le es contrario el 
egercicio del vicio”, pues el ser humano “tiene innata, y natural 
inclinación (bien que libre) assí â poseer las Ciencias, como â 
practicar las Virtudes” (p. 4).
	 Acerca de este punto, Shapin ha señalado que esta idea de 
orden natural, que reparte de manera innata virtudes espiritua-
les e intelectuales entre los hombres, era parte de las concepcio-
nes comunes entre los intelectuales de la centuria dieciochesca. 
Tal orden era la evidencia de las operaciones de la creación 
divina, entendida por ellos como un estímulo para quienes se 
dedicaban a su estudio, ya que pensaban que los asuntos divinos 
estaban hechos para ser tratados por ‘divinos eruditos’, lo cual 
los llevaba a concebir, al mismo tiempo, “an image of the man 
of science as virtuous beyond the normal run of scholars”28. Esto 
que Shapin estudia acerca de la imagen que tenía de sí mismo 
el hombre o mujer de ciencias –aunque la división disciplinaria 
no era del todo clara–, se puede atribuir con bastante exactitud 
a la imagen del letrado que propondrá Coriche.
	 Para el dominico el modelo de lo que debiese ser un literato 
es el de un hombre retirado del mundo y cercano a la figura de 
Cristo. Mediante este modelo su objetivo es defender y ensalzar la 
figura del letrado que cree virtuoso, debido a “la suma injusticia, 
que se les hace quando los vituperan, ô vilipendian; valiéndome 
para esto, con apuntar sola, y brevísimamente las grandes fatigas, 
y trabajos con que se adquieren las Ciencias” (pp. 9-10). En el 
siglo xviii, este concepto de ciencia no implicaba una disciplina 
específica, sino, como asegura Dorinda Outram, el conocer o 
el conocimiento en un nivel general; por ello, muchas veces “el 
estatus intelectual de la ciencia era cuestionado”29, tal vez por 
el privilegio que todavía gozaban casi exclusivamente los estudios 
teológicos. Por este motivo, lo que a continuación hará el ensayista 
es encomiar los trabajos de los intelectuales, para que sus lectores 
sientan piedad y respeto por sus sacrificios, aunque, según él, ni 
las propias letras basten para explicar lo que padecen estos hom-
bres por su labor virtuosa debido a “los inexplicables trabajos, que 
sufren los amadores de la Sabiduría, por cada letra que aprenden” 
(p. 10). Para enfatizar tan esforzada existencia, el dominico dibuja 

28  Shapin, art. cit., p. 164.
29  Dorinda Outram, La Ilustración, trad. Victoria Schussheim, Siglo 

XXI, México, 2009, p. 122.



132	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

ante sus lectores una especie de retrato íntimo del hombre de 
letras. La escena, como se verá, no puede ser más dramática:

Védlo condenado voluntariamente â una prisión de por vida: pri-
vándose de la suave comunicación con los amigos; evitando las más 
honestas recreaciones; escusándose [sic] de asistir â los festines, 
más inocentes; omitiendo concurrir â las políticas, más forzosas: 
Miradlo en aquel retiro, que bien podemos llamarle Cárcel, ô 
destierro, què prompto al trabajo, y què peresoso [sic] al descan-
so; què tarde se acuesta, y què temprano se levanta: hace ayunar â 
sus ojos de sueño, â su estómago de comida, â su cuerpo de alivio, 
y â su Cabeza de reposo. Espiadlo por alguna rendija; y antes os 
parecerà, que mirais, y escuchais â un loco, que â un hombre de 
mucho seso: tales son los ademanes, que cada instante hace, tales 
los afectos, que por momentos muda… (p. 11).

	 La soledad y el sacrificio marcan el carácter del hombre de 
letras que Coriche pinta en esta suerte de compositio loci: volun-
tariamente, lo que le da un mérito mayor, se ha encerrado en su 
cárcel de saber, renunciando a la vida social y habitando en sus 
libros que, al parecer, tratan de altas materias por las que ayu-
na y se mortifica. Además, como dirá, el sacrificado intelectual 
tendrá incluso su propio éxtasis: “Atended â el estudioso, que 
immóvil, como una Estatua está todo absorto, y quasi fuera de 
sí, pudiéndose decir de èl, como se dice de la Alma amante, que 
más està donde no està, que donde avita [sic]” (pp. 11-12). La 
visión encomiástica del letrado que el ensayista dominico brinda 
es la de un hombre casi santo –como si fuese un Juan de la Cruz 
o una Teresa de Ávila en éxtasis erudito–, residente permanente 
de su claustro y fuera de la sociedad, aunque en constante movi-
miento intelectual y espiritual.
	 Esta imagen del letrado en su prisión tiene bastante simili-
tud con la que el jesuita italiano Daniello Bartoli describió en 
su obra Dell’uomo di lettere difeso ed emendato (1645), traducida al 
español por Gaspar Sanz en 1678 y reimpresa en 1744. Segu-
ramente, este libro es una de las fuentes que ayudó a Coriche 
a configurar su propia concepción del hombre de letras. Por 
ejemplo, Bartoli señala que el sabio es un peregrino espiritual 
por naturaleza, “no sólo de su casa; pero también de sí mismo; 
y más está donde no está, que en donde habita…”30, definición 

30  Daniello Bartoli, El hombre de letras, trad. Gaspar Sanz, Juan Jolis, 
Barcelona, 1744, p. 20.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 133

que se asemeja casi literalmente al éxtasis erudito que describe 
Coriche. En otro pasaje el jesuita dice que aunque el sabio esté 
en una involuntaria prisión siempre estará libre, pues “Poco le 
importa al alma, que esté el cuerpo en este, ó el otro lugar, si 
con sus pensamientos está fuera de allí” (p. 36). Así también, 
señala poéticamente que con sus libros, el sabio vuela “por todo 
el Orbe, de la manera, que el Sol quando se aparta de este Emis-
ferio [sic], y se sepulta en el Ocaso, dando á la Tierra un Cielo de 
Estrellas”, con lo cual, agrega, “su perderse es con mayor útil, y 
su esconderse es con crecida ventaja…” (p. 38). No es muy difícil 
ver ciertas reminiscencias en Oración vindicativa de estos pasajes 
de la obra del jesuita italiano. El ensayista poblano también ve 
al erudito como un asceta que voluntariamente se retira de la 
sociedad para alcanzar un saber valioso para el mundo, aunque 
su tono es más sombrío y dramático, quizás para impresionar 
retóricamente al lector con una imagen de sacrificio e inmola-
ción en pos del saber.
	 Pero el sabio de Coriche no sólo se aleja de la sociedad, 
sino también de la búsqueda de riquezas materiales: para él, el 
conocimiento es un bien virtuoso y eterno, mientras la riqueza 
es viciosa y fugaz. La sabiduría, señala Coriche, “es un bien, que 
puede con toda verdad llamarse proprio, y no ageno de quien 
la posee, bien fijo, bien permanente, bien immoble, bien espiri-
tual, y eterno, bien indeleble, que acompaña por toda la eterni-
dad al Alma”, puesto que “Las riquezas, que â más de consistir en 
prendas, tan fugaces, como la misma fortuna, que las dispensa; 
¡ó y quántas veces son adquiridas con engaños, poseídas con 
injusticias, guardadas con avaricia, y expendidas con prodigali-
dad!” (p. 14). Estas reflexiones también coinciden con las que 
Bartoli escribe en su obra ya citada. Para el jesuita italiano, la 
pobreza y la sabiduría –parafraseando a Séneca– “es un divino 
compuesto, que todo lo tiene y de todo carece”, pues el erudito 
reflexionando hace “patrimonio de toda la tierra, mejor que 
heredando”. Bartoli agrega a renglón seguido algo muy similar a 
lo dicho por Coriche: los bienes materiales no son propios, sino 
que “los tenemos en depósito; pero no en possessión, ni hazen 
al Sabio más dichoso, que el semblante del Hombre haga Hom-
bres á las estatuas” (p. 19). Este rechazo a las riquezas terrenales, 
tanto en la obra de Coriche como en la de Bartoli, provienen 
probablemente de una lectura de Aristóteles, específicamente 
del libro sexto de la Ética Nicomáquea. En este libro, Aristóteles se 
dedica a examinar las virtudes intelectuales y sus beneficios para 



134	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

la felicidad humana, lo que también hace en el libro primero y 
el décimo (el último), en los que habla del placer y la felicidad. 
Posiblemente de estos tres libros, más el trabajo de Bartoli, se 
nutre la argumentación de Coriche a favor de su modelo de 
intelectual.
	 Siguiendo sus reflexiones sobre la sabiduría y la virtud pre-
sentes en el hombre de letras, el ensayista poblano llega al 
entendimiento. Según él, haciendo eco de la Ética aristotélica 
–específicamente del libro décimo–, el entendimiento no nece-
sita de placeres mundanos (ni de riquezas materiales), pues el 
alma consigue la felicidad con el saber. Así comienza el ensayista 
dominico a interpretar las ideas aristotélicas de sabiduría, enten-
dimiento y felicidad:

…el Entendimiento, qual Águila generosa, se remonta sobre todas 
ellas [las actividades del hombre]: porque en entender, usa muy 
poco de los groseros sentidos: y ni aun eso poco se valiera de ellos, 
si según el presente estado, en que el Alma informa al cuerpo, no 
necesitara de los fantasmas, que existen en los órganos corpóreos. 
Pero, ¡o que contrapeso tuviera esta felicidad continua, si no fuera 
juntamente deliciosa! No con aquella delectación immunda, tor-
pe, y grosera de la carne; sino con otra de orden muy superior, 
limpia, delicada, y tersa en el espíritu, así quanto â pureza, que 
participa de las cosas immateriales, que contempla… (p. 25).

	 Para desglosar y analizar este pasaje se debe comparar, en pri-
mer lugar, con lo que enseña Aristóteles. En el libro primero, el 
filósofo señala que la virtud humana (ἀρετὴν) es propia del alma: 
“…ἀρετὴν δὲ λέγομεν ἀνθρωπίνην οὐ τὴν τοῦ σώματος ἀλλὰ τὴν τῆς 
ψυχῆς”31. Coriche también piensa que la virtud es una actividad 
propia del alma y no carnal, aunque el alma necesite del cuerpo 
para vivir. Los adjetivos que usa para referirse al mundo material 
y su rechazo a seguir el epicureísmo lucreciano y su doctrina 
del eidolon –fantasma o simulacro que explicaría la naturaleza 
física del alma– tienen más que ver con su formación religiosa 
que con una lectura aristotélica directa, por lo menos de la Éti
ca. Aristóteles no dedica mucho espacio en el libro décimo al 
entendimiento y sí bastante a la felicidad, ya que ésta se conse-
guiría –aunque no siempre– mediante el trabajo intelectual y, 
especialmente, por la contemplación: “…ἡ τούτου ἐνέργεια κατὰ 

31  Aristotle, The Nicomachean ethics, ed. H. Rackham, Harvard University 
Press, Cambridge, 1982, 1102a.6-7.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 135

τὴν οἰκείαν ἀρετὴν εἴη ἂν ἡ τελεία εὐδαιμονία· ὅτι δ’ ἐστὶ θεωρητική, 
εἴρηται” (ibid., 1177a.15).
	 Ciertamente, Coriche sigue a Aristóteles, pero considera 
las labores intelectuales como las únicas capaces de lograr la 
felicidad humana, mientras que el filósofo amplía la felicidad 
también a ejercicios más simples o básicos, como el de la contem-
plación desinteresada. También lo referente al entendimiento, 
que categoriza con la metáfora del “Águila generosa”, es una 
aportación suya, pues Aristóteles casi no se ocupa de él. Tal 
vez su lectura de la Ética va acompañada de un autor que fue 
importante en siglo xvii para la interpretación del filósofo. Este 
autor es el moralista Emanuele Tesauro, noble turinense, quien 
publicó un diálogo didáctico llamado Filosofia Morale (1670), 
traducido al español por Antonio Gómez de la Rocha y Figueroa 
a finales del siglo xvii y reproducida en varias ediciones en el 
siglo xviii (como la de 1729 y otras posteriores). Tal como Cori-
che se refería al saber como un bien eterno, Tesauro habla de la 
felicidad moral como un bien de similares características, pues el 
alma “aunque sumergida en el Cuerpo, se sumerge en las cosas 
Divinas: y juntando à la luz de la Ciencia la de la Fee mucho más 
clara… como Águila se fixa en aquella Luz”32.
	 Además de aparecer la imagen del águila que no está en Aris-
tóteles –aunque referida aquí al amor natural y sobrenatural a 
Dios (es decir, el que Dios da por mandato al hombre)–, también 
está el rechazo al cuerpo que contiene un alma “sumergida”, la 
que se eleva por sobre todas las cosas. El texto de Bartoli también 
tiene algo que decir sobre este punto. La feliz prisión que pade-
ce (y goza) el sabio que retrata es un símbolo de la negación del 
cuerpo, la que permite la soledad y el silencio necesarios para 
el trabajo intelectual. Ambas ofrecen al extático huésped, escribe 
metafóricamente el jesuita, “más luz á su ingenio, para hallar en 
las tinieblas el resplandor de las ciencias; y como desde un pozo 
profundo, podían ver sus ojos al medio día la más alta Estrella 
del cielo” (p. 40). Esa alta estrella que el letrado como nadie 
puede ver en medio del día desde su prisión física es lo que Tes-
auro piensa la conjunción entre la luz de la ciencia y la de la fe.
	 Este luminoso encuentro tiene un lugar muy importante en el 
discurso de Coriche. Según él, las ciencias humanas pueden ser 

32  Manuel Tesauro, Filosofía moral, derivada de la alta fuente del Grande 
Aristóteles Stagirita, trad. Antonio Gómez de la Rocha y Figueroa, Joseph Llo-
pis, Barcelona, 1692, p. 452.



136	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

útiles para las letras divinas si ambas trabajan en conjunto. Esta 
visión metafísica y religiosa está presente en el ensayo, pues para 
el dominico la razón es un bien dado por Dios al hombre, como 
un acto de su amor, aunque el conocimiento no es puramente un 
don, pues debe ser alcanzado por el ejercicio de la razón. Esta 
unión entre las luces científicas y las de la fe en el trabajo racio-
nal, la estudiaré con mayor detención en el siguiente apartado.
	 No obstante, conviene retomar la frase aristotélica acerca del 
intelecto u otras virtudes que conforman el alma humana y que 
guían al hombre a la felicidad continua. El ensayista poblano 
se aferra a esta frase y la adjudica, como referí, exclusivamente 
al ámbito del trabajo intelectual, con lo cual sostiene que esta 
labor virtuosa lleva a la felicidad. Coriche asegura que la vida 
intelectual del sabio no sólo no es promotora de lo malo, sino 
que es divina y, por consiguiente, la más cercana a Dios: “Esta 
vida intelectual es la que más asemeja el hombre â Dios, y lo hace 
â Su Magestad amabilísimo; y por consiguiente es â quien Dios 
más beneficia: pues según la máxima universalmente recibida: 
cada uno ama más â su semejante”, lo que conllevaría a que el 
sabio tenga “un quasi innato apetito, para lo bueno” (p. 26). El 
dominico no explica el motivo de su aseveración, que sitúa al 
sabio como más semejante a Dios que cualquier otro ser huma-
no, aunque probablemente esté inspirada, al igual que otras, por 
la obra de Bartoli.
	 El jesuita, comparando a los ricos ignorantes con el sabio 
pobre, señala que entre aquellos poderosos cubiertos por “las 
sedas, la lana, entre las púrpuras… entre semblantes colora-
dos, y llenos”, aparece el sabio “como un Dios de los Antiguos, 
esculpido en piedra tosca, ó gravado en barro pobre; pero no 
le veneravan [sic] por esso menos, que si fuesse de oro fino, ó 
amassado con perlas preciosas” (p. 24). Y más adelante hace una 
referencia directa a la semejanza entre los letrados y Dios, quien 
“Haziéndoles tanto más semejantes á su Essencia Divina, quanto 
con más perfección entendieren…” (p. 53). Lo que parece un 
ejercicio absolutamente arbitrario y hasta osado desde el punto 
de vista teológico puede tener también otra connotación en 
estos pasajes del ensayo de Coriche nutridos, posiblemente, con 
la obra de Bartoli: es el trabajo intelectual –y no simplemente la 
bondad, generosidad y misericordia alentadas por la fe– el cami-
no principal para alcanzar la gloria de Dios, transformándose el 
saber en una virtud divina y los intelectuales en una suerte de 
imagen o representación de la sabiduría celestial en la tierra.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 137

	 Así como Dios es sabio, y los intelectuales son su reflejo terre-
nal, Cristo también lo era, afirmará el dominico: “No reusó 
[sic] la Sabiduría, no despreció la Ciencia, no huyó el saber; no 
admitiò sí la ignorancia, ni abrazò la neciencia” (p. 29). Coriche 
intenta darle un mayor peso a su opinión a partir de la idea de 
las tres ciencias de Cristo: “Tres Ciencias confiesa, y reconoce en 
Christo la Fè Católica. Ciencia Divina, Ciencia infusa, y Ciencia 
adquirida…”, por lo tanto, se pregunta, “¿Cómo se puede afir-
mar, que éstas inclinan â obrar mal?” (id.). Estas tres ciencias que 
Coriche asigna a Cristo –divina, infusa (es decir, el conocimien-
to inspirado por Dios) y la adquirida o experimental– nacen, 
probablemente, de su lectura de la tercera parte de la Summa 
theologiae (1265-1274) de Tomás de Aquino. En ella, el teólogo 
dedica cuatro artículos en la cuestión novena a resolver estas 
tres ciencias en Cristo, describiéndolas y dando los motivos que 
la explican: él no sólo tuvo ciencia divina, pues “…the Son of 
God assumed an entire human nature, i.e. not only a body, but 
also a soul, and not only a sensitive, but also a rational soul”33. 
Esa alma racional es la que rescata el ensayista, ya que le ayuda 
a afirmar que los sabios se inclinan al bien, pues Cristo usó las 
ciencias propias del hombre y, aunque no habló directamente 
de ellas –explica a su vez el jesuita Bartoli– su voz sobre este 
asunto se puede escuchar en las obras de todos los hombres de 
ciencia (p. 55). Este punto, que parecería más apropiado para 
una discusión teológica que para una defensa de los literatos, 
es un argumento fundamental para el dominico en su apología 
del sabio virtuoso. No será esta referencia a Tomás de Aquino la 
única huella de la escolástica en la obra de Coriche. Quizá otras 
obras, apoyadas en la de aquél y en la de Aristóteles, como en la 
de Tesauro y Bartoli, desempeñan un papel en la unión entre 
religión y conocimiento que el dominico defiende.
	 Para Coriche y muchos de los letrados novohispanos, el 
catolicismo es una suerte de aduana por la que algunas ideas 
novedosas del siglo xviii salen transformadas; como matriz de 
pensamiento y tamiz histórico y filosófico da una forma espe-
cial a las ideas sobre el papel de las letras que circulan por el 
mundo hispánico y europeo. El retrato que Coriche ha hecho 
del letrado como un hombre virtuoso se sintetiza en una mez-
cla de elementos, como su apego a la fe religiosa y la defensa o 

33  Thomas Aquinas, Summa theologica, t. 4, trad. Fathers of the English 
Dominican Province, Cosimo (New York), 2007, p. 2076.



138	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

reivindicación del derecho y responsabilidad del estamento de 
los letrados (con y sin sotana) de continuar con el cultivo del 
saber. En el siguiente y último apartado analizaré esta mezcla 
de elementos que da otro perfil a la clásica idea ilustrada de 
progreso, mediante la concepción de progresos de la fe y de las 
letras presentes en el ensayo que Coriche dedica a la defensa 
de los literatos contra el paródico texto de Grosley.

Progresos de la fe y de las letras

Como he analizado, la lucha contra el discurso del historia-
dor francés ha sido llevada raudamente por el dominico hacia 
el plano de la fe. Según el ensayista, aunque la dedicación a 
las ciencias humanas es el mejor antídoto contra los herejes, 
nada pueden lograr sin el auxilio de Dios: la victoria de “tantos 
esclarecidos Varones”, se deben a su esfuerzo por alcanzar el 
saber, pero “principalmente deben atribuirse al auxilio divino” 
(p. 23). Así como Dios ayudaría al letrado, por ser más semejante 
a él, también lo auxiliaría providencialmente en su labor contra 
la herejía.
	 Según John Hedley Brooke, el correlato entre creencias 
religiosas y científicas en el siglo xviii europeo tiene un punto 
de encuentro en esta visión de la Providencia divina. Para el 
hombre dedicado a las ciencias, afirma, “was usually possible to 
describe events in terms both of natural (or «secondary») cau-
ses and of divine Providence”34. Es decir, ante la falta de certeza 
experimental muchas veces se le adjudicó a la mano divina la 
causa primera de ciertos fenómenos físicos, lo cual no significa-
ría una automática “expulsion of God from the world” (p. 746). 
Es más, para muchos hombres de ciencia de la época, explica 
Carey, el ejercicio de la razón no era autónomo, pues para ellos 
“inquiry need not abandon principles or suspend belief in order 
to be rational and free”35, pues su primer punto de autoridad 
venía del poder divino, “a supernatural power outside of history” 
( p. 133).
	 Por otro lado, la creencia de que la ciencia lleva a la virtud 
–algo que, como he mostrado, el ensayista poblano afirma repe-

34  John Hedley Brooke, “Science and Religion”, en The Cambridge history 
of science, ed. Roy Porter, t. 4, p. 745.

35  Carey, art. cit., p. 132.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 139

tidamente– tiene otra arista. Brooke examina las creencias de 
quienes cultivaban la ciencia y sus visiones en torno a la utilidad 
moral del conocimiento en apoyo a los trabajos de la Providen-
cia: el estudio de la naturaleza impediría a las mentes jóvenes 
seguir las tentaciones carnales, lo cual brindaría pruebas de que 
la Divina Providencia agradece “a human collaboration in the 
improvement of the world”36. De esta manera, la actividad inte-
lectual no sólo llevaría a un desarrollo del conocimiento, sino 
que también serviría moralmente al mundo. Este es el motivo 
por el cual Coriche afirma en varias ocasiones –como cuando 
opone su idea del hombre de letras al intelectual traidor– la 
existencia de una virtud innata en los literatos y el favor que 
reciben de Dios, desde su providencial mano, por ser imágenes 
terrenales de él.
	 Así como la república literaria del ensayista tiene sus límites 
bien delineados dentro de la religión, vemos que su concepción 
de virtud también los tiene: ella no puede ser otra que la que 
ofrece la fe, y las ciencias no pueden sino ayudar a su perpe-
tuación, logrando en mutuo auxilio el progreso moral, civil y 
espiritual del hombre. Como agrega Brooke, no tenemos que 
sorprendernos hoy en día ante tal maridaje, ya que el pensa-
miento científico del siglo xviii “shows a continuing fusion of 
empirical with metaphysical and theological elements” (p. 744), 
dentro de un ambiente religioso en el que se estaba desarrollan-
do una serie de reformas37. Desde una perspectiva de conjunto, 
si nos acercamos con mayor detalle a este eclecticismo en el 
ensayo del dominico y consideramos su defensa de una parti-
cular república literaria, ¿cómo podríamos llamar a esta fusión 
que conjuga el amor por las ciencias, el catolicismo y el apego al 
pensamiento tomista en armonía con actitudes ligadas a la idea 
ilustrada de progreso moral y científico?
	 Ulrich L. Lehner, retomando el trabajo pionero de otros 
autores, ha definido esta fusión como Ilustración Católica38. Este 

36  Brooke, art. cit., p. 756.
37  Outram, op. cit., p. 158.
38  Ulrich L. Lehner, “Introduction: The many faces of the Catholic 

Enlightenment”, en A companion to the catholic enlightenment in Europe, eds. U.L. 
Lehner & M. Printy, Brill, Leiden-Boston, 2010, p. 2. Con anterioridad, el 
historiador Mario Góngora había acuñado en el mundo hispánico este con-
cepto de Ilustración Católica, pero lo cierto es que él lo utiliza para referirse 
casi exclusivamente a los procesos internos de la Iglesia, que buscaba moder-
nizarse a partir de miradas diferentes a las ortodoxas: moralismo, oposición 



140	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

fenómeno, que combina una serie de líneas de pensamiento y 
una amplia variedad de proyectos, intentó renovar y reformar 
el catolicismo del siglo xviii, defendiendo, señala Lehner, “the 
essential dogmas of Catholic Christianity against indifferentism, 
agnosticism, and atheism” (id.). Ciertamente, estos elementos 
estructurales de la llamada Ilustración Católica están presentes 
en el ensayo literario de Coriche. En un nivel más profundo, 
la idea de progreso que el autor defiende y su confianza en la 
ayuda que la Iglesia le pudiese prestar también está en la base 
del movimiento, pues para los católicos ilustrados, como asegura 
Lehner, “progress always relied on the supernatural help of the 
Church because without such assistance, progress would only 
encompass mundane reforms” (p. 15). Otros estudiosos, como 
Jeffrey D. Burson, han ampliado esta búsqueda del catolicismo 
a una más global, que incluiría también al mundo protestante 
del siglo xviii. Burson define este movimiento como “Theo-
logical Enlightenment”, concepto que permite ver la Ilustración 
como un fenómeno plural y en constante movimiento, en el 
cual la discusión en torno a la fe (y desde la fe) tiene un papel 
central en la época39. Por ejemplo, como asegura Mark A. Noll, 
los protestantes de Estados Unidos también pensaron que fe y 
progreso eran posibles (e incluso necesarios) dentro del ámbito 
de sus creencias para hacer frente a otras formas de Ilustración 
escépticas y radicales40.
	 Podría decirse que estos elementos también forman parte 
de un espectro más amplio del proceso constitutivo de las ideas 
ilustradas en la Nueva España. Junto con el apego a los dogmas 
católicos y el ánimo de reformar las prácticas de la fe –lo que 
estudiaré pronto–, este proceso incluirá las preocupaciones 
científicas y filosóficas modernas y la búsqueda de un desarro-
llo crítico en las letras y el saber. Pero antes de pasar a estos 
temas, conviene explorar otras aristas del ensayo del dominico 

al barroquismo en el culto, entre otras, pero sobre todo por su interés en la 
historia eclesiástica. Véase Mario Góngora, “Estudios sobre el Galicanismo 
y la Ilustración Católica en América Española”, en Estudios de historia de las 
ideas y de historia social, Ediciones Universitarias, Valparaíso, 1980, p. 121.

39  Jeffrey D. Burson, The rise and fall of theological enlightenment. Jean-
Martin de Prades and ideological polarization in Eighteenth-Century France, Uni-
versity of Notre Dame Press, Notre Dame, IN, 2010, p. 11.

40  Mark A. Noll, “The rise and long life of the Protestant Enlighten-
ment in America”, en Knowledge and belief in America. Enlightenment traditions 
and modern religious thought, eds. William M. Shea & Peter A Huff, Woodrow 
Wilson Center Press-Cambridge University Press, Cambridge, 1995, pp. 93-94.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 141

poblano, lo cual me permitirá llegar con mayor exactitud a estos 
interesantes puntos.
	 Como ya he dicho, para Coriche la sabiduría no es un don 
puramente divino, aunque Dios la auxilie, ya que según él ella es 
principalmente fruto de un esfuerzo personal. Inclusive el sabio 
Cristo, como modelo intelectual para el dominico, infundió el 
amor por el saber entre sus discípulos para “que rebolvieran 
[sic], leyeran, y estudiaran las Escripturas. Pero que el hombre 
de intento no hiciera lo que estaba de su parte, no lo ha manda-
do, ni aconsejado Christo, ni fuera otra cosa, que tentar â Dios” 
(p. 22). Justo a continuación, Coriche refuerza su llamado al 
abandono de la pasividad de los hombres en la búsqueda del 
saber: “Querer que los hombres, para vivir bien, abandonen 
voluntariamente las Letras, que para responder â los contrarios, 
se entreguen â la ignorancia; ¿qué otra cosa es, sino tentar for-
malmente â Dios?” (id.).
	 Esta exhortación del dominico para que los hombres dedi-
quen su vida al estudio, sin esperar pasivamente a que Dios los 
haga sabios, tiene relación con lo que dice Ernst Cassirer al 
estudiar las ideas religiosas entre algunos intelectuales diecio-
chescos. Cassirer señala que esta activa unión entre Dios y los 
hombres aparece bajo una nueva luz: no la buscarán mediante 
la gracia divina, sino como parte del espíritu humano en su 
proceso de auto-desarrollo41. Esta observación ayuda a entender 
el discurso ensayístico de Coriche en el contexto de las búsque-
das religiosas y eruditas de muchos hombres de su época, más 
allá de algunos prejuicios o mitos que rodean a la Ilustración 
europea como puramente moderna, escéptica y anti-religiosa, 
sin ahondar en su imbricación con elementos religiosos, como 
ha apuntado S. J. Barnett42. Sin duda, prosigue Cassirer, esto se 
puede decir excepcionalmente de buena parte de la filosofía 
francesa, pero no con respecto a las otras filosofías europeas, 
pues “the strongest intellectual forces of the Enlightenment do 
not lie in its rejection of belief but rather in the new form of faith 
which it proclaims”43. Lo mismo han señalado Outram y Burson, 
para quienes la Ilustración francesa es casi la única abiertamente 

41  Ernst Cassirer, The philosophy of the enlightenment, trads. Fritz C. A. 
Koellin y James P. Pettegrove, Princeton University Press, Princeton, 1951, 
p. 138.

42  S.J. Barnett, The enlightenment and religion, Manchester University 
Press, Manchester-New York, 2003, p. 201.

43  Cassirer, op. cit., p. 135.



142	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

antirreligiosa44. Como resulta evidente, esto tampoco se puede 
decir de la literatura de autores novohispanos como Coriche; él 
jamás abandona el campo religioso, aunque haya en su obra una 
serie de elementos que renueven el pacto entre las letras y la fe 
bajo horizontes un poco más progresistas desde una perspectiva 
actual y definitivamente reformadores desde un contexto ecle-
siástico de “gran creatividad religiosa” (id.).
	 Este pacto entre ciencia y religión que se encuentra en Ora-
ción vindicativa también está presente en una carta que tiene 
relación directa con el ensayo del dominico: la epístola XVIII 
de Cartas eruditas y curiosas (1742-1760) de Benito Jerónimo 
Feijoo. Este texto es uno de los que Coriche ha revisado antes 
de responder a Grosley (supuestamente Rousseau), parafraseán-
dolo en varios pasajes, pues en esta epístola el benedictino ataca 
algunos fragmentos del discurso del ginebrino que ha leído en 
el periódico jesuita Journal de Trévoux 45. Feijoo habla de la ayuda 
que la ciencia puede prestar a la fe y discute sobre esta utilidad 
examinando algunas partes del polémico discurso rousseaunia-

44  Outram, op. cit., p. 146; Burson, op. cit., pp. 6-7.
45  Tal vez la lectura de esta epístola de Feijoo, cuya influencia se dejará 

sentir a lo largo de Oración vindicativa, fue, como adelanté, otro de los posi-
bles motivos que llevó a Coriche a la confusión sobre la autoría del ensayo 
que refutaba. Como dice el dominico en su prólogo: “Aunque días hà, que 
havía leído en el Muy Ilustre Feyjoo una Carta, en que impugna con la 
solidez y erudición que acostumbra la opinión, que pretendió establecer 
Monsieur Rousseau, que la Ciencia se opone â la práctica de la Virtud: no 
havía Yo leído el Discurso de este Francés, hasta que el presente año lo leì en 
el primer Tomo de los Discursos Mercuriales…” ( op. cit., s. p.). Spell apunta 
en otro trabajo que ni Coriche ni Feijoo habían leído el ensayo que ellos 
originalmente impugnaban; Feijoo, el único que leyó algo del ensayo de 
Rousseau, sólo tuvo acceso a fragmentos. Véase Spell, Rousseau in the Spanish 
world before 1833. A study in Franco-Spanish literary relations, Gordian Press, 
New York, 1969, p. 36. Efectivamente, Feijoo había leído sólo un extracto 
de tal discurso rousseauniano en el segundo volumen del periódico jesuita 
francés Journal de Trévoux y una respuesta del ginebrino en el volumen quinto 
de la misma publicación ante las negativas reacciones que tuvo el discurso. 
El extracto del discurso de Rousseau se puede encontrar en Jean Jacques 
Rousseau, “XXIX. Discours qui a remporté le Prix à l’Académie de Dijon 
en l’année 1750, sur cette question proposée par la même Académie; Si le 
rétablissement des Sciences et des Arts a contribué à épurer les mœurs”, 
Mémoires pour l’histoire des Sciences et des Beaux-Arts [Journal de Trévoux], t. 2, 
février 1751, Hugues-Daniel Chaubert, Paris, 1751, pp. 504-526. La respuesta 
del pensador de Ginebra se puede leer en Jean Jacques Rousseau, “CXXVII. 
Observations de Jean Jacques Rousseau de Genève, sur la réponse qui a été 
faite à son discours…”, ibid., t. 5, décembre 1751, pp. 2538-2565.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 143

no. Mediante estas reflexiones, el benedictino hace una invita-
ción a los miembros de la Iglesia, especialmente a los adeptos a 
las cavilaciones metafísicas, para que vean la utilidad de las letras 
humanas en el estudio de las divinas y no crean que “salir de ellas 
à las Profanas, es en alguna manera apostatar de su estado, ò 
salir de el Claustro à vaguear por el Mundo”46. A esto agrega un 
ataque más frontal: “Quisiera yo, que aquellos à quienes Santo 
Thomàs nunca cae de la boca, para improbar todo lo que no es 
Santo Thomàs, hiciessen lo que hizo este gran Doctor, ò por lo 
menos dexassen en paz à los que procuran hacerlo” (id.), pues-
to que, añade, “Santo Thomàs, de todo estudiò, de todo supo, 
como se vè en tantos símiles, como usa de las materias de otras 
Ciencias, para explicar las Theológicas” (p. 243).
	 No es muy difícil ver que Feijoo va un poco más allá en sus 
observaciones que Coriche, pues critica directamente el aban-
dono de las ciencias humanas por parte de los religiosos, ya que 
muchos de ellos las veían como inútiles para quienes dedican 
su vida a la fe. Esta misma crítica está en la obra de Bartoli cuan-
do habla sobre la santidad con y sin letras, inclinándose por la 
primera: “Que sea mejor ser Santo, que entendido, quién lo 
duda? Pero que no sea mejor ser Santo, y Sabio, que Santo sin 
sabiduría, no sé quién pueda defenderlo con razón” (p. 52).
	 Pero hay otro punto que el benedictino toca y que es más 
delicado: su crítica a la metafísica pura. Feijoo ha atacado con 
no poca ironía a quienes solamente enseñan filosofía escolástica 
y gustan de leer exclusivamente a Tomás de Aquino sin seguir 
su ejemplo como erudito. Esto también forma parte de lo que 
Lehner ha definido como catolicismo ilustrado, pues dentro de 
sus perspectivas se encuentra una visión más racional y utilitaria 
de la teología, hacia una suerte de refundación racional y prag-
mática de la fe47. Coriche también tiene algo que decir en este 
punto, aunque su ataque no es tan frontal. Prosiguiendo con su 
rechazo enérgico a que los católicos abandonen el camino del 
saber, separa el buen uso de la escolástica del malo, este último 
practicado por algunos –como él los llama– “Theólogos capri-
chosos” que están más preocupados por las disputas metafísicas 
que por encontrar la “luz de la verdad” (p. 21). Así, el dominico 
recomienda separar “la paja de el trigo”, para que “No se vitupe-

46  Benito Jerónimo Feijoo, “Carta XVIII”, Cartas eruditas, y curiosas, 
Eugenio Bieco, Madrid, 1754, t. 4, p. 242.

47  Lehner, art. cit., p. 6.



144	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

ren pues las Ciencias, ni se procuren exterminar de el Mundo 
las Letras, por el mal uso, ô verdaderamente el abuso de sus 
Profesores” (id.).
	 Así como antes el dominico dio a entender que había bue-
nos y malos letrados, ahora es el turno de separar la buena y la 
mala teología. Si bien defiende su propia formación doctrinaria, 
también la critica, no a ella en sí, sino a quienes la cultivan de 
mala manera. Sin describir qué quiere decir exactamente con 
buena teología (quizás el modelo dejado por Tomás de Aquino 
que Feijoo alaba)48, Coriche caracteriza la mala como plagada 
de elementos inútiles y puramente metafísicos, cuestión que 
no está lejos de la crítica hecha por Feijoo y de la concepción 
teológica del catolicismo ilustrado. De esto se colige que, para 
ambos escritores, la buena teología no sería otra cosa que la 
involucración activa de este sistema filosófico con el desarrollo 
de un saber filosófico-científico más amplio, como deseaba 
Bartoli: “Unir como en el Arca la Ley, y Manná; como en el 
Paraíso el Árbol de la vida, con el de la ciencia: finalmente amar, 
y entender” (p. 52).
	 Esta idea de una buena teología en las dos orillas del mun-
do hispánico prosiguió en los años siguientes a la publicación 
del ensayo de Coriche. Casi una década después, y en esta mis-
ma línea impulsada por las ideas del catolicismo ilustrado, el 
michoacano Juan Benito Díaz de Gamarra y Dávalos publica 
Academias Filosóficas (1772). Gamarra describe brevemente en su 
dedicatoria al ministro de Carlos III, Manuel de Roda y Arrieta, 
el método de enseñanza de la filosofía a los jóvenes (que ha 
aprendido en Roma) y su posible puesta en práctica en la Nueva 
España. Él critica, al igual que Feijoo y Coriche, los elementos 
que cree inútiles para el estudio de la escolástica, afirmando 
seguir en su método a las mejores escuelas europeas y preten-
diendo con ello reformar la filosofía, al hacer “su estudio agra-

48  Ulrich G. Leinsle señala que los principios de auctoritas (la autori-
dad de la Biblia y de los primeros padres de la Iglesia) y ratio (la razón que 
confirma tal autoridad) están en los inicios del desarrollo de la teología, 
especialmente en Agustín y Tomás de Aquino, entre otros. Según estos y 
otros teólogos, es el conocimiento humano el que permite avanzar de uno 
a otro componente, pues los hechos inteligibles o naturales sólo pueden ser 
examinados a partir de la razón humana: “Rational justification of the faith 
authority and rational penetration of the content of the faith, when they are 
institutionalized, make up the chief components of theology” (Introduction 
to scholastic theology, The Catholic University of America Press, Washington, 
DC, 2010, p. 22).



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 145

dable á la Juventud, i útil á la Religión i al Estado, desterrando 
de nuestras aulas la maior parte de tantas qüestiones inútiles, 
con que se atormentaba el ingenio de los Jóvenes, haciéndoles 
cobrar horror a las letras”49. Para su proyecto educativo regalista, 
Gamarra toma como base la obra del matemático franciscano 
François Jacquier llamada Institutiones Philosophicae (1757), que 
contiene “una suficiente explicación de los principales sistemas 
de los Modernos Filósofos”, de la que “ninguno podrá decir, 
que es perniciosa esta nueva Filosofia, ni se atreverá á tachar 
de Hereges á los que se emplean en su estudio” (id.)50. Con esta 
última aclaración, Gamarra se adelanta a los posibles detracto-
res que verán en esta nueva y moderna filosofía un desvío de las 
enseñanzas escolásticas, pues, como señala Lehner, los católicos 
ilustrados se concibieron a sí mismos como reformadores, cuyos 
trabajos eran una adaptación o desarrollo del plan original de 
la Iglesia51. Son los años de Coriche y las décadas posteriores un 
tiempo en que la visión sobre la escolástica está cambiando, poco 
a poco, hacia una finalidad filosófica más práctica.
	 El dominico poblano está en medio de este proceso entre la 
fe y el conocimiento, el cual se ha ido gestando desde el huma-
nismo renacentista a la Ilustración, desarrollo que está en la 
base de la idea de progreso de los católicos ilustrados y su visión 
optimista de las actividades intelectuales del hombre, según 
Lehner (p. 15). Como heredero de este proceso –constatable 
mediante la relación entre la obra de Bartoli y las ideas sobre el 
intelectual en Oración vindicativa–, Coriche no intenta echar por 
tierra los dogmas, como resulta bastante evidente, sino defen-
derlos mediante su interpretación de la fe y su optimismo frente 
al fruto intelectual de los hombres en las distintas épocas histó-

49  Juan Benito Díaz de Gamarra y Dávalos, Academias Filosóficas, que 
se han de tener públicamente en el Colegio de S. Francisco de Sales, Felipe de Zúñiga 
i Ontiveros, México, 1772, s. p. El opúsculo de Gamarra no tiene páginas 
numeradas.

50  Según Carmen Castañeda, Institutiones de Jacquier tenía “ventajas 
respecto de otros libros escolásticos porque concedían una importancia 
desacostumbrada al estudio de las ciencias experimentales”, “Censura y 
universidad en la Nueva España”, en Grafías del imaginario. Representaciones 
culturales en España y América (siglos xvi-xviii), comps. C.A. González Sánchez 
y E. Vila Vilar, F.C.E., México, 2003, pp. 62-63. Este vínculo entre teología y 
ciencias experimentales se puede comprobar mediante los escritos anteriores 
del autor: Jacquier, quien también era matemático, se dedicó a comentar 
Philosophiae naturalis principia mathematica (1687) de Isaac Newton.

51  Lehner, op. cit., p. 38.



146	 JOSÉ FRANCISCO ROBLES	 NRFH, LXIV

ricas del mundo occidental. Del mismo modo, concibe aquella 
imagen intelectual de Cristo que estudié, la cual le ayuda a argu-
mentar a favor del saber y su inseparable carácter virtuoso: el 
letrado, según el dominico, se acerca a Dios en la misma figura 
de su hijo.
	 Más allá de los prejuicios y comparaciones con el paradigma 
de la Ilustración francesa, que hicieron que Pablo González Casa-
nova haya visto a Coriche simplemente como un misoneísta52, se 
pueden observar elementos de la tradición anterior operando 
en obras que portan aspectos iluministas (idea de progreso, utili-
tarismo, reinterpretación de la fe, alabanza de las ciencias, etc.), 
tal como en cualquier proceso histórico y filosófico. Muchas 
veces una visión simplificada de la Ilustración –cuyo clásico para-
digma francés no es sino una excepción– no permite integrar 
otros contextos más amplios (sean éstos religiosos o regionales) 
que ampliarían su estudio, como han apuntado Margaret R. 
Ewalt (en el caso de los jesuitas hispanoamericanos)53 y otros 
autores citados en este trabajo.
	 Los puntos que he analizado, más otros que por razones 
de espacio han quedado fuera del examen, configuran este 
poco estudiado ensayo novohispano de 1763. A pesar de que su 
nacimiento se debió a una obra que no fue escrita en serio, las 
diversas ramas en que se divide la visión de Coriche sobre el tra-
bajo intelectual permiten estudiar su trabajo más allá del error 

52  Pablo González Casanova, “Dos reacciones contra la Ilustración: 
Coriche y Cigala”, El misoneísmo y la modernidad cristiana en el siglo xviii, 
El Colegio de México, México, 1948, pp. 103-129. En otro aspecto, Gonzá-
lez Casanova aparentemente no conoció los trabajos de Spell por aclarar 
la confusa relación entre la obra de Coriche y el texto de Rousseau. De  
haber comparado ambas obras, no hubiese escrito que la obra de Coriche te- 
nía como propósito “contradecir las ideas vertidas por Juan Jacobo en la 
disertación premiada por la Academia de Dijón” (p. 106). Mauricio Beu-
chot tampoco tuvo noticias del verdadero autor del discurso refutado por 
Coriche, Grosley, pues se dedica a hablar de la mala recepción que tuvieron 
las ideas de Rousseau en la Nueva España, especialmente por parte del ensa-
yista dominico (“La réplica de Mariano Coriche a Jean Jacques Rousseau”, 
en Filosofía y ciencia en el México dieciochesco, UNAM, México, 1996, p. 31).

53  Como la autora sugiere, “More attention to the first half of eighteen-
th century will contribute to the creation of new models of Enlightenment 
that defy the long-standing Eurocentric, secularist notions that continue to 
marginalize Catholic Spain and Spanish America from eighteenth-century 
interdisciplinary studies”, Margaret R. Ewalt, Peripheral wonders. Nature, 
knowledge, and enlightenment in the Eighteenth-Century Orinoco, Bucknell Uni-
versity Press, Lewisburg, 2008, p. 15.



NRFH, LXIV	 ORACIÓN VINDICATIVA	 147

y la polémica limitada a la respuesta a la paródica disertación 
de Grosley. Sus argumentos, exhortaciones y declamaciones 
nos muestran las entretelas filosóficas, religiosas e ideológicas 
compartidas por otros escritores novohispanos de su época. El 
lector puede reconocer en Coriche a un entusiasta polemista 
que muestra abiertamente su punto de vista aun en temas deli-
cados, como los teológicos o históricos, cuestión que nos deja ver 
que en las letras novohispanas del siglo xviii hay una voluntad 
de discutir temas amplios, universales. Del mismo modo, el tra-
bajo de Coriche nos permite también observar una incipiente 
conciencia del trabajo intelectual entre los escritores virreinales. 
Aun cuando esta conciencia carezca de una búsqueda de auto-
nomía y esté directamente relacionada con la fe, no se puede 
negar que el dominico poblano se siente un paladín de las letras 
universales y un ciudadano de una no tan amplia pero sí muy 
católica república literaria, para quien la fe y las letras, en trabajo 
mancomunado, conformarían el motor del progreso humano.

José Francisco Robles
Colgate University


