
NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 211

El sūtra de la sección de los infiernos 
(Narakaparivartanāmasūtra). Traducción del primer 

capítulo de la obra budista Mahāvastu

The Sūtra on the Section of Hells 
(Narakaparivartanāmasūtra). Translation of the first 

chapter of the Buddhist work Mahāvastu

Roberto E. García
https://orcid.org/0000-0003-3203-9519

El Colegio de México, México
regarcia@colmex.mx

Resumen: Se presenta la primera traducción al castellano del primer capítulo de 
la obra budista Mahāvastu de inicios de la era común, compuesta en sánscrito 
mixto. “El sūtra de la sección de los infiernos” (Narakaparivartanāmasūtra) 
ofrece descripciones de los ocho infiernos, explicando las conexiones causales 
entre los castigos sufridos y las conductas que llevan a los seres a experimen-
tarlos. El texto destaca al presentar uno de los más antiguos ordenamientos 
sistemáticos de los infiernos dentro del budismo, revelando el interés de los 
antiguos budistas por construir una cosmografía meticulosa y bien estructurada. 

Palabras clave: Budismo, infiernos, karma, Mahāvastu, cosmografía

Abstract: This is the first translation into Spanish of the first chapter of the 
Buddhist work Mahāvastu from the beginning of the Common Era, composed in 
mixed Sanskrit. “The Sūtra on the Section of Hells” (Narakaparivartanāmasūtra) 
offers descriptions of the eight hells, explaining the causal connections between 
the punishments and the behaviors that lead beings to experience them. The text 
stands out by presenting one of the oldest systematic arrangements of the hells 
within Buddhism, revealing the interest of ancient Buddhists in fashioning a 
meticulous and well-structured cosmography.

Keywords: Buddhism, Hells, Karma, Mahāvastu, Cosmography

Recibido: 10/04/2021  •  Aceptado: 31/05/2021  •  Versión final: 14/06/2021

NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240
ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 

https://doi.org/10.19130/iifl.nt.2022.40.1.432579

Este documento es de acceso abierto distribuido bajo los términos de la licencia de uso y distribución 
Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0).



212	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

Nota introductoria

Se presenta aquí la primera traducción a la lengua castellana del Nara­
kaparivartanāmasūtra, “El sūtra de la sección de los infiernos”. Este texto 
constituye el primer capítulo del Mahāvastu, una obra narrativa monumental 
perteneciente al código monástico (Vinaya) de la extinta escuela budista 
Mahāsāṅghika-Lokottaravāda. Fue redactado en lo que se conoce como 
sánscrito mixto, a veces llamado sánscrito budista híbrido.1 La obra adquirió 
su forma final entre los siglos iii y iv, aunque incorpora contenidos previos, 
algunos de los cuales pueden remontarse lingüísticamente al s. ii antes de 
la era común, mientras que otros pueden rastrearse de forma estilística y 
temática en textos más antiguos en otras lenguas índicas, desde los siglos iv 
o v a.e.c.2 Aunque es muy difícil determinarlo, es posible que la sección que 
se traduce aquí pertenezca a las capas más tardías del texto.3 Finalmente, la 
obra pudo haber adquirido su forma final en la cuenca gangética de la actual 
India, en o cerca de Mathura, el área principal donde se desarrolló la escuela 
Mahāsāṅghika-Lokottaravāda.

En conjunto, el Mahāvastu representa una hagiografía fragmentaria del 
Buda Śākyamuni, que abarca desde sus vidas pasadas hasta algunos de los 
episodios más célebres de su última existencia. Entre otras cosas, es im-
portante ya que representa uno de los primeros intentos por construir una 
narrativa casi completa de la trayectoria del Buda, un impulso que retoma-
rán hagiografías paralelas y posteriores como el Lalitavistara (ca. s. iii) y el 
célebre poema Buddhacarita del poeta Aśvaghoṣa (ca. s. ii).

Tras iniciar con unas estrofas laudatorias, la obra introduce una exposición 
de la cosmografía budista, cuyas distintas regiones son visitadas por el monje 
Mahāmaudgalyāyana, célebre por su empleo de poderes sobrenaturales. El 
monje inicia su travesía por el mundo a partir de las regiones infernales, y 
es allí donde se inserta “El sūtra de la sección de los infiernos”, un texto 

1 Se usa este concepto para designar distintas variantes dialectales de carácter literario en las 
que se entremezclan elementos del sánscrito con otros provenientes de las lenguas prácritas, lo 
cual las dota con un carácter poco estandarizado en términos fonéticos, morfológicos e incluso 
etimológicos. Casi al inicio del Mahāvastu se afirma que la obra pertenece al código monásti- 
co de la escuela Mahāsāṅghika-Lokottaravāda, calificando a estos monjes como madhyoddeśika 
y madhyuddeśika, según las variantes registradas por Senart (1882, p. 3). Varios autores, entre 
los que destaca Yuyama (2001, p. xvi), interpretan estas variantes como “los que usan el lengua-
je de enseñanza intermedio”, lo que haría referencia a la naturaleza híbrida del sánscrito mixto.

2 Tal es el caso, por ejemplo, de las célebres Estrofas sobre el Rinoceronte (Khaḍgaviṣāṇa-
gāthā), un texto reconocido como muy antiguo dentro de la literatura budista, con paralelos en 
el Canon Pali y en las colecciones de textos gāndhārī. En el Mahāvastu aparecen en el primer 
libro (Senart 1882, pp. 357-359).

3 La organización sistemática de las regiones infernales que este texto presenta es un indicio 
importante de su posible composición tardía en comparación con otras porciones de la obra.



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 213

mezcla de prosa y verso que contiene una descripción detallada y sistemática 
del ámbito de existencia más bajo y penoso dentro del universo budista. Allí, 
el monje es testigo directo de los infiernos y sus secciones anexas, en donde 
multitudes de seres sufren terribles tormentos. En el centro de esta cosmo-
grafía se sitúa la idea budista del karma, una fuerza inexorable que los seres 
construyen con sus propios actos volitivos, y que los ata a padecer las con-
secuencias experienciales en vidas futuras. Así, el texto pretende mostrar las 
conexiones causales entre transgresiones específicas y los tormentos que se 
sufren como resultado. Como se repite hasta el cansancio por medio de una 
metáfora vegetal, ciertos actos (karma) que se realizan en el mundo humano 
(cual semillas que se han sembrado en un terreno fértil) “maduran” en la 
forma de una existencia infernal y sus tormentos; de esta forma, se quiere en-
señar que los actos malvados realizados en este mundo constituyen las causas 
para que el individuo experimente, en el más allá, efectos adversos que están 
directamente conectados con la naturaleza del acto inicial. La existencia en 
los infiernos budistas sería consecuencia de una conducta humana perversa, 
por lo que el texto argumenta implícitamente que abstenerse de tales actos 
necesariamente elimina la posibilidad de experimentar tales renacimientos: si 
no se siembra la semilla es imposible que se cosechen los frutos.

“El sūtra de la sección de los infiernos” puede leerse, entonces, como 
una didáctica moral, como un retrato de los infiernos que los budistas con-
cibieron para advertir sobre los peligros de transgredir sus propios votos, 
especialmente el que enseña la abstención del asesinato; al mismo tiempo, 
el texto puede entenderse como parte de un discurso cosmográfico más 
amplio, en donde los infiernos representan el punto más bajo al que se 
podía caer dentro de la jerarquía kármica del mundo. En el otro extremo, 
se situarían las personas liberadas, especialmente los budas, cuyas historias 
conforman la mayor parte del contenido del Mahāvastu.

En el texto se emplean de forma intercambiable dos palabras para desig-
nar los lugares de tormento: niraya y naraka. La primera se puede traducir 
como “partida”, “salida”; mientras que la segunda abarca los sentidos de 
“lugar de malvados”, “lugar estrecho”, “desagradable” y “travesía hacia 
abajo”. Estas palabras se han vertido al español de distintas formas, todas 
insatisfactorias: “infierno”, “purgatorio”, “abismo”, entre otras. Aquí se han 
traducido como “infierno”, siguiendo una convención más o menos estable 
entre los traductores y estudiosos de budismo en lengua castellana. Lo que 
distingue a estas regiones de los lugares de tormento descritos en la literatu-
ra de otras religiones, es que la existencia en los nirayas/narakas no es eter-
na, por lo que representan una más de las posibles formas de renacimiento.4 

4 Si bien el texto no ofrece duraciones exactas del tiempo que viven los seres en cada uno 
de los infiernos, sí menciona que se trata de cientos de años (Senart 1882, pp. 10 y 14), y en el 



214	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

La obra ofrece la descripción de ocho infiernos, cuyos nombres designan 
alguna característica relacionada con el tipo de tormento que allí se experi-
menta. El primero es el Saṃjīva, “Reavivamiento”, llamado así porque los 
seres que lo habitan reviven una y otra vez después de ser violentamente 
mutilados. Le sigue el Kālasūtra, “Alambre negro” o “Alambre de la muer-
te”, donde se sierra a los seres siguiendo las líneas marcadas por un alambre. 
El tercero es el Saṃghāta, “Trituración colectiva”, donde hay montañas que 
machacan a sus habitantes. Están luego el Ekāntaraurava, “Lamento extre-
mo”, y el Mahāraurava, “Gran lamentación”, dos infiernos donde los seres 
profieren terribles lamentos al ser atormentados. El siguiente par consiste en 
el Tapana, “Quemazón”, y el Pratāpana, “Resquemazón”, donde se calcina 
y asa a los seres de múltiples formas. Finalmente, se menciona el Avīci, el 
peor de los infiernos, donde los tormentos son ininterrumpidos. Por esta 
razón, su nombre se interpreta como “Sin intervalos [de felicidad o placer]”, 
“Sin olas [de felicidad]” o “Ininterrumpido”. En la narrativa del Mahāvastu, 
cada uno de estos infiernos cuenta además con dieciséis secciones anexas, 
que parecen ser idénticas para cada uno de ellos.

Es importante indicar que esta descripción de los infiernos dista de ser 
universal en la literatura budista de India. De hecho, representa un momento 
específico dentro de una tradición cosmográfica creativa que durante mile-
nios buscó construir una imagen completa del cosmos.5 Así, en la elabora-
ción de los infiernos en el Mahāvastu es posible ver un esfuerzo consciente 
por retomar e integrar elementos específicos de descripciones infernales que 
aparecen en textos budistas más antiguos,6 a la vez que una inclinación por 
organizar ese material con el objetivo de elaborar una imagen más acabada, 
coherente y equilibrada del universo (García 2019). Esta labor de edición y 
reescritura de la tradición caracteriza a “El sūtra de la sección de los infier-
nos”, y al Mahāvastu en general, como un ejemplo fascinante de la capaci-

caso de uno de los tormentos del infierno llamado Saṃghāta se afirma que aquel dura quinientos 
años (Senart 1882, p. 22).

5 También vale la pena mencionar que los infiernos descritos en el Mahāvastu y en otras 
obras budistas se relacionan de formas intrincadas con otras maneras de concebir los lugares de 
tormento en la India antigua y clásica. Sin que sea posible establecer con certeza qué tradición 
influyó a otra, o bien si todas ellas se nutrieron de fuentes ahora desconocidas, es muy claro que 
en este tema el budismo comparte elementos comunes con las tradiciones jainistas y brahmá-
nicas (esta última representada principalmente por secciones del Mahābhārata), con las cuales 
muy probablemente existió una relación de influencia cruzada. A pesar de sus diferencias, entre 
los puntos en común de estas tradiciones, destaca el carácter transitorio de la existencia en los 
infiernos, una diversificación cada vez más creciente de las regiones infernales y de sus tormen-
tos, así como el papel determinante del karma en el renacimiento en estas regiones. Para una 
visión de conjunto del tema, véase Sadakata 1997, pp. 44-46. 

6 Los materiales empleados por los redactores del Mahāvastu provenían principalmente de 
colecciones en lenguas prácritas, especialmente del pali y probablemente del gāndhārī y otras 
que hoy desconocemos. Para una lista de estas fuentes véase García 2019, p. 26.



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 215

dad que el budismo ha tenido históricamente para reelaborar constantemente 
sus nociones doctrinales y cosmográficas, buscando un balance entre la 
necesidad de dar continuidad a la tradición y la tendencia a la originalidad 
y la innovación.

El texto aquí presentado aporta múltiples elementos para una mejor com-
prensión de la complejidad y heterogeneidad del budismo antiguo. Entre 
otras cosas, es un ejemplo fascinante de la riqueza de la cosmología budista, 
tiene la virtud de exponer nociones doctrinales complejas como el karma 
y la teoría de la causalidad en un marco narrativo con un claro objetivo 
didáctico, presenta al budismo como una tradición en donde también tienen 
cabida los actos prodigiosos, y es un modelo de la diversidad de las escuelas 
budistas antiguas y del corpus budista índico. En particular, considero que 
será de beneficio para el lector de habla hispana, quien se ve limitado por 
el reducido número de traducciones directas, estudios académicos y obras 
monográficas en castellano sobre el budismo, y que normalmente sigue la 
tendencia a concebir a esta tradición en términos simplistas, o bien se em-
peña en considerarla exclusivamente a partir de su faceta filosófica, que a 
menudo es menos problemática para las expectativas de muchos practican-
tes o entusiastas de la religión.

Sobre la presente traducción

Para esta traducción se ha utilizado la editio princeps de Senart (1882), que 
a pesar de sus errores sigue siendo la única edición completa del texto.7 
Se la ha cotejado detalladamente con los dos manuscritos publicados por 
Yuyama (2001) y también se ha revisado la edición de Leumann y Fujita 
(1934 y 1935). 

Cabe señalar que el presente trabajo constituye la primera traducción al 
español de cualquier sección del Mahāvastu, por lo que se espera que con 
esta primera contribución se motive el estudio de esta obra de gran impor-
tancia para el budismo de inicios de la era común. Ahora bien, la obra ha 
sido traducida al alemán dos veces, primero por Franke (1930), a partir de 
la edición de Senart, y más tarde por Leumann y Siraisi (1952), a partir de su 
propia edición. Existe también una traducción al inglés, realizada por Jones 
(1949), que es la más conocida y citada, y que tiene la virtud de corregir 

7 En la traducción se indica entre corchetes el número de página correspondiente a esta 
edición. Recientemente, Marciniak (2019 y 2020) ha publicado dos volúmenes de una nue- 
va edición crítica que promete desplazar a la editio princeps de Senart como texto fundamental 
para el estudio y la traducción del Mahāvastu. Desafortunadamente, los volúmenes que se han 
publicado corresponden a la segunda y tercera parte de la obra, por lo que no incluyen la sección 
que aquí se presenta, que corresponde a la primera.



216	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

varios de los desaciertos de Senart, aunque no siempre de forma adecuada. 
Para realizar la presente traducción, a menudo se han cotejado estas tres 
versiones.

Este trabajo ha tenido como objetivo producir una versión que permita 
aproximarse al texto sin necesidad de poseer muchos conocimientos sobre 
las doctrinas budistas y que posibilite una lectura fluida del mismo. Con ese 
fin, la prosa abigarrada y recargada del Mahāvastu se ha trasladado a un 
castellano lo más natural posible, sin por ello sacrificar el estilo redundante 
y florido del original sánscrito. 

Es necesario señalar que el subtítulo inicial no aparece en el texto origi-
nal, y en algunas partes se ha agregado información relevante entre corche-
tes cuando se ha considerado necesario para la comprensión del texto. Por 
cuestiones de espacio y por tratarse de una reiteración del texto en prosa, se 
ha omitido de esta traducción una sección en verso que va de la página 9 a 
la 16 de la edición de Senart. Finalmente, en el contenido de las notas se ha 
privilegiado la información contextual y explicativa que facilite la lectura 
y entendimiento del texto por encima de los detalles filológicos, aunque 
ocasionalmente se ha incluido este tipo de información cuando se ha consi-
derado relevante para la comprensión de la obra.



Texto sánscrito y traducción al español

“Sección de los infiernos”



218	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

bhagavān samyaksaṃbuddho yad arthaṃ samudāgato tad arthaṃ 
abhisaṃbhāvayitvā srāvastīyaṃ viharati jetavane anāthapiṇḍadasyārāme 
śāstā devānāṃ ca manuṣyāṇāṃ ca vistareṇa nidānaṃ kṛtyaṃ // atha āyuṣmān 
mahāmaudgalyāyano 'bhīkṣṇaṃ nirayacārikāṃ gacchati // tatra satvāṃ 
[5] paśyati aṣṭasu mahānarakeṣu pratyekaṣoḍaśotsadeṣu anekavidhāni 
nairayikāni duḥkhasahasrāṇi samanubhonto // ahaṃ ca āyuṣmān kolitastha-
viro caranto narakacārikāṃ ādrākṣīt satvā narakeṣu anubhavantā bahū 
duḥkhā saṃjīve niraye ūrdhvapādā adhośirā vāsīhi ca paraśūhi ca kṣīyantā / 
apare pi parasparaṃ praduṣṭamanasaṃkalpā āyasehi nakhehi pāṭenti tīkṣṇāni 
ca asipatrāṇi hasteṣu prādurbhavanti yehi parasparaṃ gātrāṇi cchindanti na 
ca kālaṃ karonti yāvat sānaṃ pāpakā karmā na parikṣīṇā // 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 219

El Sūtra titulado “Sección de los infiernos” en el glorioso Mahāvastu Avadāna8

Travesía por las regiones infernales
El Bhagavant,9 el Buda completo y perfecto que logró aquello que se empe-
ñó en alcanzar, el Maestro de dioses y hombres (el pasaje se debe completar 
en detalle)10 moraba en Śrāvastī, en el jardín de Anāthapiṇḍada en el Jetava-
na.11 En ese entonces, el venerable Mahāmaudgalyāyana12 a menudo hacía 
la travesía por las regiones infernales.13 Veía [5] allí a los seres padeciendo 
miles de diversas aflicciones infernales en los ocho grandes infiernos, cada 
uno de ellos con dieciséis secciones anexas.14 ¡Ay!, cuando el venerable 
reverendo Kolita15 hacía la travesía por las regiones infernales vio cómo los 
seres experimentaban enormes sufrimientos en los infiernos:

En el infierno Saṃjīva16 vio [cómo] se les destroza con azuelas y hachas 
mientras tienen los pies hacia arriba y la cabeza hacia abajo. Al mismo tiem-
po otros, cuyos corazones albergan intenciones perversas, se desgarran entre 
sí con uñas de hierro y unos a otros se cercenan los miembros del cuerpo 
con espadas de hojas afiladas que aparecen en sus manos; mas no les llega 
la hora mientras no se agotan [los resultados de] sus actos malvados.17

8 Aquí el Mahāvastu recibe también el nombre de Avadāna. Esta palabra se usa comúnmente 
para designar un género narrativo enfocado en las hazañas de los discípulos directos del Buda. 
Al parecer, aquí se usa en un sentido más amplio para designar el carácter narrativo de todo el 
Mahāvastu. Nótese que este capítulo recibe el nombre de Sūtra, la designación para referirse a 
un discurso canónico pronunciado por el Buda o alguno de sus discípulos.

9 Bhagavant es uno de los epítetos más comunes para referirse a los budas. Nombre de difí-
cil traducción, normalmente se entiende como “Afortunado”, “Venturoso”, “Bienaventurado”.

10 En esta parte del texto, se inserta una frase dirigida a los recitadores tradicionales con la 
instrucción de que completen una lista estereotipada de cualidades del Buda.

11 El Jetavana, “Jardín del príncipe Jeta”, estaba ubicado a las afueras de la ciudad de 
Śrāvastī, la capital del antiguo reino de Kosala. Según las tradiciones budistas, el comerciante 
Anāthapiṇḍada lo había comprado al príncipe Jeta casi en su totalidad para convertirlo en resi-
dencia temporal del Buda y sus discípulos.

12 Mahāmaudgalyāyana era uno de los discípulos prominentes del Buda. Se le considera 
como sobresaliente en el empleo de poderes extraordinarios.

13 Las palabras que se traducen como región infernal o infierno son niraya, “Sin felicidad” 
o “Partida [de este mundo]”, y naraka, un nombre de etimología imprecisa, que los exegetas 
tradicionales interpretan como “Estrecho”, “Lugar de malvados”, “Desagradable” y “Yendo 
hacia abajo”. En el budismo, los infiernos son el más desafortunado de los destinos del renacer.

14 En el Mahāvastu, los ocho grandes infiernos son cúbicos. En cada uno de sus cuatro 
lados tienen cuatro apéndices o anexos, por lo que cada gran infierno suma dieciséis secciones 
secundarias de tormento. 

15 Es otro nombre de Mahāmaudgalyāyana, llamado así por la aldea de donde provenía, de 
idéntico nombre.

16 Lit., “Reavivamiento”.
17 De acuerdo con el budismo, todos los actos (karma) realizados con intención, ya sean vir-

tuosos o perversos, necesariamente producen un resultado o fruto en la persona que los realiza 
y no es posible escapar de ese resultado.



220	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

kālasūtre mahānarake adrākṣīt satvāṃ kālasūtreṇa sūtritāṅgā nihatakṣīyantāṃ 
paraśūhi pi vipaṭīyantāṃ karapatrehi vipāṭīyantān // takṣitapaṭito ca 
sānaṃ kāyo puna ruhyati asātā vedanā vedayanti na caivaṃ kālaṃ karon-
ti karmopastabdhatvāt // saṃghāte pi mahānarake adrākṣīt satvasahasrāṇi 
parvatehi pīḍiyantā ādīptasaṃprajvalitasajyotibhūtehi śoṇitanadyo ca pra-
savanti bhūyo ca tāni parvatāni te ca saṃkramanti na caivaṃ tāvat kālaṃ 
karonti karmopastabdhatvāt // ādrākṣīd ekāntaraurave satvasahasriyo 
tāmramayaghaneṣu ādīptasaṃprajvalitasajyotibhūteṣu dhūmasamākuleṣu 
prakṣiptā duḥkhasahasrāṇi anubhontā // mahāraurave ādīptasaṃprajvalite 
[6] sajyotibhūte agnismiṃ saṃprakṣiptānāṃ mahārāvaṃ ravantānāṃ 
ca śabdo cakravāḍamahācakravāḍehi parvatehi pratihanyate yehi catur-
hi mahādvīpehi jambudvīpapūrvavideha-aparagodānīya-uttarakuruṣu 
manuṣyāṇāṃ śrotābhāsam āgacchati // adrākṣīt tapane anekā satvasahasri-
yo ekāntakaduḥkhavedanā vedayantāṃ pārṣṇi upādāya yāvad adhikṛkāṭikā 
ayokuṭṭanehi kuṭṭīyantā aparāṇi ca duḥkhasahasrāṇi samanubhavantā na 
caivaṃ tāva kālaṃ karonti karmopastabdhatvāt // tasmiṃ mahānarake 
ādiptasaṃprajvalite sajyotibhūte anekāyo satvasahasriyo upapannā duḥkhā 
vedanāṃ vedentā // tasmiṃ mahānarake samantāyojanaśatike pūrvāya 
bhittīya 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 221

En el gran infierno Kālasūtra18 vio cómo se azota a los seres con un 
alambre negro con el que se les ata fuertemente y se les rasga, para después 
ser hendidos con hachas y desgarrados con sierras [siguiendo las líneas mar-
cadas por el alambre].19 Pero, aunque se les descuartiza y taja, sus cuerpos 
se reconstituyen una y otra vez; padecen tormentos dolorosos, mas ni así les 
llega la hora, pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida]. 

Por su parte, en el gran infierno Saṃghāta20 vio cómo montañas llamean-
tes, incandescentes y ardientes trituran a miles de seres. Luego corren [sobre 
ellos] ríos de sangre y de nuevo aquellas montañas les pasan por encima. Pero 
ni así les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

En el Ekāntaraurava21 vio cómo miles de seres son insertados entre pla-
cas humeantes de cobre —llameantes, incandescentes y ardientes—, pade-
ciendo miles de aflicciones.

El fuerte clamor de los que son arrojados en un fuego llameante, [6] in- 
flamado y ardiente, y el estruendo de los que profieren alaridos en el 
Mahāraurava,22 reverberan en las montañas circulares y en el Mahācakravāḍa, 
llegando a ser percibidos por el oído de los seres humanos en las cuatro 
grandes islas de Jambudvīpa, Pūrvavideha, Aparagodānīya y Uttarakuru.23

En el Tapana24 vio a muchos miles de seres padeciendo tormentos ex-
cesivamente dolorosos: se les machaca con morteros de hierro, empezando 
desde los talones hasta llegar a la nuca, y sufren miles de otras aflicciones. 
Pero ni así les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con 
vida]. Muchos miles de seres que renacen en ese gran infierno llameante, 
incandescente y ardiente experimentan tormentos dolorosos. En ese gran 
infierno, que mide cien yojanas por lado,25 las miles de llamas que surgen 

18 Lit., “Alambre negro” o “Alambre de la muerte”.
19 Este tormento hace referencia a una técnica de carpintería según la cual el carpintero usa 

un alambre negro que le sirve de guía para cortar el madero.
20 Lit., “Trituración colectiva”.
21 El nombre de este infierno puede ser interpretado de las siguientes formas: “Extremada-

mente espantoso”, “Lamento excesivo” y “Despedazamiento extremo”.
22 Lit., “Gran lamento”.
23 De acuerdo a la cosmografía del budismo antiguo, en el centro del mundo hay una mon-

taña descomunal de nombre Meru, rodeada por una serie de ocho mares con forma de círculos 
concéntricos intercalados con siete cordilleras con la misma estructura. En el océano más gran-
de y más alejado del monte Meru hay cuatro grandes islas: al sur se encuentra Jambudvīpa, que 
corresponde a la India y tiene forma trapezoide; al este se encuentra Pūrvavideha, en forma de 
media luna; al oeste está el continente circular Aparagodānīya; y al norte Uttarakuru, de forma 
cuadrada. En el borde de este océano se levanta el Mahācakravāḍa o “Gran círculo”, una cor-
dillera de hierro que rodea todo el mundo. Tradicionalmente, los infiernos se ubican debajo de 
Jambudvīpa.

24 Lit., “Quemazón”.
25 El yojana o yugada es una antigua medida india que puede variar, según las fuentes, desde 

los 7 y medio hasta los 17 kilómetros.



222	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

arcisahasrāṇi utpattitvā paścimāye bhittīye pratyahanyanti / paścimāye 
bhittīye arcisahasrāṇi utpattitvā pūrvāye bhittīye pratyahanyanti / dakṣiṇāye 
utpattitvā uttarāye pratyahanyanti / uttarāye utpattitvā dakṣiṇāyaṃ pratya-
hanyanti / bhūmīye utpattitvā tale pratyahanyanti / talāto utpattitvā bhūmau 
pratyahanyanti / tāyo satvasahasriyo samantato paripatanti na caivaṃ tāvat 
kālaṃ karonti karmopastabdhatvāt / pratāpasmiṃ mahānarake parvatā 
prajvalitā ādīptā sajyotibhūtā / nairayikehi satvehi śūlopetehi tāni parvatāni 
paricāritāni // edṛśāni duḥkhāni samanubhavanti na caivaṃ tāva kālaṃ ka-
ronti karmopastabdhatvāt // ato mahānarake muktāḥ kukkulante 'vagāhanti 
/ te ca tatra kukkule dahyamānāyo janā [7] pradhāvanti na caivaṃ kālaṃ 
karonti karmopastabdhatvāt // kukkulāto muktāḥ kuṇapaṃ avagāhanti 
/ tatra kṛṣṇehi prāṇakehi ayomukhehi khajjanti na caivaṃ kālaṃ karonti 
karmopastabdhatvāt // kuṇapāto muktā narakotsadā drumāṇi ramaṇīyāni ca 
vanaprāntāni paśyanti tena sukhārthino tāni vanaprāntāni dhāvanti / tatrāpi 
sānaṃ kulalā ca gṛdhrā ca kākolūkā ca ayomukhā ārdravṛkṣe vā varjayitvā 
mānsāni khādanti yaṃ teṣām asthīni avaśeṣāṇi bhūyo pi mānsacchavi 
mānsaśoṇitam upajāyati na caivaṃ kālaṃ kurvanti karmopastabdhatvāt // 
te teṣāṃ pakṣiṇāṃ bhītā alene lenasaṃjñino asipatravanaṃ narakakumbhaṃ 
ca praviśanti // tatrāpi saṃpraviṣṭānāṃ vātāni upavāyanti yais tāni asipatrāni 
patanti tīkṣṇāni / teṣāṃ satvānāṃ gātraṇi pratyāhanyanti naivaṃ sānaṃ 
kaścit kāye pradeśo yo akṣato bhavati antamasato bālāgrakoṭiniṣkramamātro 
pi na caivaṃ kālaṃ karonti karmopastabdhatvāt // te kṣatā ca śayānā 
rudhiramrakṣitaśarīrā vaitaraṇīṃ nadīṃ avagāhanti satvā kaṭhināṃ 
kṣāranadīṃ yāva sānaṃ ślakṣṇitāni aṃgāni pratividhyanti na caivaṃ kālaṃ 
karonti karmopastabdhatvāt // tato 'pi sānaṃ narakapālā āyasehi aṅkuśehi 
uddharetvā nadītīre ādīptāye bhūmiye saṃprajvalitasatejobhūtāye [8] 
āviddhānāṃ evam āha // ahaha bho 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 223

desde la pared oriental azotan contra la pared occidental; las miles de llamas 
que surgen desde la pared occidental azotan contra la pared oriental; las que 
surgen desde la meridional azotan contra la septentrional; las que surgen 
desde la septentrional azotan contra la meridional; las que surgen desde el 
suelo azotan contra el techo; y las que surgen desde el techo azotan contra 
el suelo. Miles de seres colapsan por todas partes, mas ni así les llega la hora 
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

En el gran infierno Pratāpa26 hay montañas llameantes, incandescentes 
y ardientes cercadas por seres infernales armados con lanzas. Aunque [los 
seres] padecen semejantes aflicciones, ni así les llega la hora pues sus accio-
nes [previas] los mantienen [con vida].

Ahora bien, cuando se liberan de ese gran infierno se abisman en el 
Kukkula,27 y allí las personas [7] corren de un lado a otro mientras se cal-
cinan, mas ni así les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen 
[con vida]. Y cuando se liberan del Kukkula se abisman en el Kuṇapa.28 Allí 
los devoran seres oscuros con fauces de hierro. Pero ni así les llega la hora 
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida]. Y cuando se liberan 
del infierno secundario Kuṇapa, divisan árboles y los bordes de bosques en-
cantadores. Deseosos de alivio corren hacia los bordes de los bosques, pero 
allí aves rapaces, buitres, cuervos y lechuzas con picos de hierro devoran su 
carne como si estuvieran tronchando árboles tiernos. Entonces, en los restos 
de sus huesos se produce de nuevo carne, sangre y piel. Pero ni así les llega 
la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

Aterrados por esas aves piensan que hay un refugio donde no lo hay y 
entran en la trampa infernal del Asipatravana.29 Sobre aquellos que entran 
allí soplan vientos que hacen caer hojas de espadas afiladas. Estas se lanzan 
contra los miembros de esos seres y no hay una sola parte de sus cuerpos 
que permanezca intacta y quede siquiera del tamaño de la apertura de la 
punta de un cabello. Pero ni así les llega la hora pues sus acciones [previas] 
los mantienen [con vida].

Lastimados, tendidos y con los cuerpos ensangrentados los seres se su-
mergen en el río Vaitaraṇī,30 un torrente impetuoso y corrosivo, hasta que 
sus miembros reblandecidos quedan horadados. Pero ni así les llega la hora 
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida]. Los guardianes de los 
infiernos los sacan de allí con ganchos de hierro y los arrojan a la ribera del 
río, un terreno ardiente, incandescente y llameante, [8] y les dicen: “Eh, oi-

26 Lit., “Resquemazón”. Más adelante es llamado también Pratāpana.
27 Lit., “Lumbre”, “Ascua”, “Brasa”. A partir de aquí, se describen varias secciones secun

darias de los infiernos.
28 Lit., “Cadáver”.
29 Lit., “Bosque de espadas afiladas”.
30 Lit., “Cruce” o “Difícil de cruzar”.



224	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

puruṣāḥ kim icchatha // te evam āhansuḥ // paribubhukṣitā sma saṃpipāsitā 
sma // tato sānaṃ narakapālāḥ ayoviṣkaṃbhanebhi mukhaṃ viṣkaṃbhayitvā 
ādīptasaṃprajvalitasatejobhūtehi ayoṣaṇḍaṃ dhamenti mukhaṃ svakaṃ 
vivarayitvā ādīptāni saṃprajvalitāni satejobhūtāni ayoguḍāni mukhe 
saṃprakṣipanti // taṃ bhuṃjantāṃ bhavanto // tāmralohaṃ ca sānaṃ 
vilīnakaṃ pāyayanti // pibantāṃ bhavanto // yo sānaṃ dhamamāna eva 
oṣṭhaṃ dahati oṣṭhaṃ dahitvā jihvāṃ dahati jihvāṃ dahitvā tālukaṃ daha-
ti tālukaṃ dahitvā kaṇṭhaṃ dahati kaṇṭhaṃ dahitvā antraṃ dahati antraṃ 
dahitvā antraguṇam ādāya adhobhāgena gacchati na caivaṃ tāvat kālaṃ 
karonti karmopastabdhatvā // evaṃ sthaviro mahāmaudgalyāyano aṣṭasu 
mahānarakeṣu satvā duḥkhasahasrāṇy anubhavantā dṛṣṭvān'; aho kṛcchraṃ 
ti jetavanam āgatvā caturṇāṃ pariṣadāṃ vistareṇārocayati // evaṃ satvā 
aṣṭasu mahānarakeṣu ṣoḍaśotsadeṣu vividhāni duḥkhasahasrāṇi pratyanu-
bhavanti / tasmāj jñātavyaṃ prāptavyaṃ boddhavyaṃ abhisaṃboddhavyaṃ 
kartavyaṃ kuśalaṃ kartavyaṃ brahmacaryaṃ na ca vā loke kiñcit pāpaṃ 
karma karaṇīyaṃ ti vademi // evaṃ sthavirasya mahāmaudgalyāyanasya 
śrutvā bahūni prāṇisahasrāṇi devamanuṣyāṇāṃ adbhutaṃ prāpnuvanti // [9] 
evaṃ samāsato narakavarṇaḥ // vistarato 'py upavarṇayiṣyāmi // saṃjīvaṃ 
nāma // kasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti / iha sapatnā ye vā 
bhonti sāpatnakā vā vairiṇaḥ kṣetravairikā vā vastuvairikā vā vapravairikā 
vā pratirājāno vā caurā vā saṃgrāmagatā anyamanyasmiṃ sāpatnāni cittāni 
upasthāpayitvā kālaṃ kurvanti tasya karmasya vipākato tatra satvā upapa- 
dyanti // evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 225

gan ustedes, ¿qué desean?”, “En verdad estamos extremadamente hambrien-
tos y sedientos”, responden ellos. Entonces los guardianes de los infiernos 
les atenazan las bocas con barras de hierro llameantes, incandescentes y 
ardientes, mastican una masa de hierro, abren sus labios y les escupen en 
las bocas bolas de hierro llameantes, incandescentes y ardientes, diciéndoles 
que las coman. Luego les dan a beber cobre fundido y les dicen que lo be-
ban. Conforme este fluye, les calcina los labios; tras abrasarlos les tuesta la 
lengua; después hace arder su paladar; entonces, les quema la garganta; ha-
biéndola asado, les incinera las entrañas, para luego penetrar sus intestinos 
y salir por el ano. Pero ni así les llega la hora pues sus acciones [previas] 
los mantienen [con vida].

Cuando el reverendo Mahāmaudgalyāyana vio a los seres experimentan-
do miles de aflicciones en los ocho grandes infiernos, pensó: “¡Ah, cuánto 
infortunio!”. Regresó al Jetavana e hizo un relato detallado a la asamblea 
cuádruple:31 “De esta forma los seres padecen miles de aflicciones diversas 
en los ocho grandes infiernos y en sus dieciséis secciones anexas. Por esta 
razón les digo que se debe adquirir el conocimiento, se debe despertar al 
entendimiento completo del despertar,32 se debe hacer el bien y actuar de 
acuerdo con la conducta sagrada,33 y en lo absoluto se debe realizar algún 
acto malvado en este mundo”. Tras escuchar lo que decía el reverendo 
Mahāmaudgalyāyana, muchos miles de seres vivos —dioses y humanos— 
se maravillaron.

[9] Esta es una descripción resumida del infierno. Ahora también lo des-
cribiré en extenso. […]34

El Saṃjīva
¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Los seres 
que en este mundo son hostiles, que son rivales por su enemistad, que tie-
nen rivalidad por causa de un terreno, una propiedad o un campo cultivado, 
los reyes que tienen rivalidad con otros reyes, los ladrones, y los guerreros 
que mueren abrigando intenciones hostiles unos contra otros, renacen allí 
a causa de la maduración de esos actos. Asimismo, los seres renacen allí a 
causa de la maduración de diversos actos malvados y perversos; estos son 
solamente algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los 

31 Se refiere a la congregación de monjes, monjas, los y las practicantes laicas.
32 Lit., “Aquello que debe ser despertado se ha de despertar completamente” (“boddhavyaṃ 

abhisaṃboddhavyaṃ”). La frase hace referencia a la adquisición del conocimiento liberador 
que los budistas conocen como bodhi, el despertar de un buda.

33 La “conducta sagrada”, brahmacaryā, designa aquí una forma de vida caracterizada por 
la renuncia, la abstención y la castidad.

34 Por cuestiones de espacio se ha omitido una sección en verso que repite las descripciones 
de los infiernos que se han hecho en prosa.



226	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

tatropapannā anyeṣāṃ pi pāpakānām akuśalānāṃ karmāṇāṃ vipākaṃ pra-
tyanubhavanti // kasya karmasya vipākena takṣīyanti // yehi iha jīvanto 
prāṇakā tacchitā bhavanti vāsīhi paraśūhi kuṭhārīhi tasya karmasya vipākena 
takṣīyanti // kasya karmasya vipākato teṣāṃ śītako vāyu upavāyati // [17] 
yehi iha nivāpakabhojanāni dattāni bhonti śṛgālamahiṣāṇa śūkarāṇa 
kukkuṭāna poṣitāni māṃsārthāya vadhiṣyāmi tti tasya karmasya vipākato 
teṣāṃ . . . . . . . . . hasteṣu nakhā jāyanti daṇḍā vā āyasā // yathā iha 
āyudhayānāni dattāni bhonti evaṃ yūyaṃ imehi āyudhehi itthaṃnāmaṃ 
grāmaṃ vā nagaraṃ vā nigamaṃ vā hanadhvaṃ manuṣyāṃ vā 
tiracchānagatāṃ vā tasya karmasya vipākato teṣāṃ hasteṣu daṇḍā vāyasā 
jāyanti asino ca // kenaiṣa saṃjīvo // tatra teṣāṃ nairayikānāṃ evaṃ bhava- 
ti saṃjīvaṃ kālasūtrabhūtikaṃ tenaiṣa saṃjīvanirayo // ___kālasūtraṃ nāma 
// so narako yāva āyudhahastā yāva sajyotibhūto // tatra tāṃ nairayikā 
nirayapālā ārdravṛkṣe vā varjetvā kālasūtravaśena takṣanti aṣṭāṃśe pi 
ṣaḍaṃśe pi caturaṃśe pi // anyeṣāṃ dāni pārṣṇi upādāya yāvat kṛkāṭikāto 
yathā ikṣugaṇḍikā evaṃ chindantā gacchanti anyeṣāṃ punaḥ kṛkāṭikād 
upādāya yāvat pārṣṇi yathā ikṣugaṇḍikā evaṃ chindantā gacchanti // te 
tathābhūtā atimātraṃ duḥkhā vedanā vedenti na ca punaḥ kālaṃ karonti 
yāvaṃ na tatpāpakaṃ karma kṣīṇaṃ bhavati // [18] kasya karmasya vipākena 
tatra satvā upapadyanti // yehi iha baddhā bhavanti hastinigaḍādibhiḥ 
karmakārāpitā vā bhavanti ettakānāṃ hastāni chindatha pādāni chindatha 
ettakānāṃ nāsā ettakānāṃ snāyumānsaṃ utpāṭetha ettakānāṃ bāhu 
ettakānāṃ pṛṣṭhimānsaṃ utpāṭetha paṃcavāraṃ vā daśavārakaṃ vā tasya 
karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // evaṃ khalu punaḥ 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 227

que renacen allí también padecen la maduración de otros actos malvados y 
perversos. 

¿Por la maduración de cuáles actos se les taja? Quienes en este mundo 
tajan seres vivos con azuelas, hachas y machados, son tajados a causa de la 
maduración de esos actos.

¿Por la maduración de cuáles actos es que sopla sobre ellos un viento 
gélido? [17] Quienes en este mundo ceban ciervos, búfalos, jabalíes y gallos 
pensando asesinarlos por su carne cuando hayan engordado, a causa de la 
maduración de esos actos es que sopla sobre ellos un viento gélido.

¿Por la maduración de cuáles actos es que en las manos les crecen uñas 
o garrotes de hierro? Quienes en este mundo entregan armas diciendo: “Eh, 
asesinen con estas armas a los humanos o animales de tal o cual aldea, ciu-
dad o pueblo”, a causa de la maduración de esos actos es que en las manos 
les surgen garrotes o espadas de hierro.

¿Por qué este [infierno] es llamado Saṃjīva?35 Porque allí los seres infer-
nales piensan: “Ay, estamos reviviendo”, y se trata de un reavivamiento que 
tiene como base el encadenamiento al mortífero tiempo.36 Es por ello que es- 
te infierno es llamado Saṃjīva.

El Kālasūtra
Este infierno... (se describe del mismo modo que los otros hasta)37 [en él] 
los seres portan armas en las manos, y está en llamas. Allí, usando un alam-
bre negro los guardianes del infierno cortan a los seres infernales en ocho, 
seis o cuatro partes, como si estuvieran trozando tallos frescos. A otros los 
van hendiendo desde los talones hasta la nuca como si fueran cañas de 
azúcar, mientras que a otros más los van hendiendo desde la nuca hasta los 
talones como si fueran cañas de azúcar. De esta forma sufren allí tormentos 
extremadamente dolorosos, pero ni así les llega la hora sino hasta que su 
karma maligno se ha agotado. [18] ¿Por la maduración de cuáles actos es 
que los seres renacen allí? Quienes en este mundo atan a otros con grilletes 
de madera, cadenas de hierro y otras cosas, o que ordenan lo siguiente: 
“¡Corten las manos a estos, corten los pies a aquellos, corten las narices a 
esos, desgarren la carne de los músculos a aquellos, desgarren cinco o diez 
veces los brazos y la carne de las espaldas a estos!”, esos seres renacen allí 
a causa de la maduración de tales actos. Sin embargo, estos son solamente 

35 Lit., “Reavivamiento”.
36 Se despliega aquí un juego de palabras intraducible con el nombre del siguiente infierno, 

el Kālasūtra, que puede traducirse como “alambre negro” y también como “hilo del tiempo o 
de la muerte”.

37 En esta parte del texto, se inserta una frase dirigida a los recitadores para indicar que en 
la descripción de este infierno se deben añadir atributos que aparecen en la descripción de otros 
infiernos.



228	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ // tatropapannā anyeṣāṃ pi pāpakānām 
akuśalānāṃ karmaṇāṃ vipākaṃ pratyanubhavanti // tatra te nairayikā 
nirayapālais tāḍyamānā paribhāṣyamāṇāḥ subhassū ti āhansu // te saṃbhītā 
bahūni prāṇasahasrāṇi yathā naivajīvāni evan tiṣṭhanti // atha yamapālānāṃ 
paṭṭānāṃ taptānāṃ saṃprajvalitānāṃ sajyotibhūtānāṃ bahūni paṭṭasahasrāṇi 
purato vaihāyasā gacchanti teṣāṃ dāni āgacchantāṃ śabdaṃ karonti / etāni 
āgacchantīti // tāni teṣāṃ āgatvā pratyekaṃ gātrāṇi pariveṣṭanti // tatra teṣāṃ 
chaviṃ nirdahanti carma pi mānsaṃ pi snāyuṃ pi nirdahanti yathā sarvaṃ 
pi nirdagdhaṃ bhavati // atha teṣāṃ āvṛṃhitaṃ tacchavimānsalohitaṃ vya-
vadahyati // te tathābhūtā adhimātraṃ duḥkhā vedanāṃ vedayanti na ca 
punaḥ kālaṃ karonti yāva sānaṃ taṃ pāpakaṃ karma vyantīkṛtaṃ na bha- 
vati // evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / tatropapannā 
anyeṣāṃ pi pāpakānām [19] akuśalānāṃ karmaṇāṃ vipākaṃ pratyanubha-
vanti // kasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // yehi iha jīvantā 
prāṇā anekaśo ghātāvitā bhavanti yehi iha yācanakehi vā paṇḍakehi vā 
sarvadaṇḍehi vā duḥśīlehi vā pravrajitehi cīvarāṇi vā kāyabandhanāni vā 
paribhuṃjitāni bhavanti tasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // 
evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / tatropapannā 
anyeṣāṃ pi pāpakānām akuśalānāṃ karmaṇāṃ vipākaṃ pratyanubhavanti // 
anyeṣāṃ dāni pārṣṇi upādāya yāva kṛkāṭikāto vadhrī vidārenti // anyeṣāṃ 
dāni kṛkāṭikāto upādāya yāva pārṣṇi vadhrī vidārenti // anyeṣāṃ dāni 
kṛkāṭikā upādāya yāva kaṭīyo cīrakavadhrāni karonti // te tathābhūtā 
adhimātrāṃ vedanā vedayanti // kasya karmasya vipākenātra satvā upapa- 
dyanti // yehi idha erakavārṣikā vā kārāpitā cīrakavārṣikā kārāpitā vā tasya 
karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 229

algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que renacen 
allí también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos. 

Allí, los guardias de los infiernos lastiman e injurian a los seres infernales 
diciéndoles que sufran, y estos muchos miles de seres permanecen aterrori-
zados de esta forma mientras dura su vida.

Muchas miles de cintas ardientes, inflamadas e incandescentes andan 
por el aire frente a los sirvientes de Yama.38 Cuando las cintas se van acer-
cando, [los seres] dan alaridos: “¡Aquí vienen!”. Al llegar, envuelven los 
miembros de cada uno de ellos y chamuscan su piel y pellejo, también su 
carne y tendones, hasta que quedan todos chamuscados. Entonces su piel, 
su carne y su sangre, que han sido despedazadas, se calcinan por completo. 
Ellos sufren tales tormentos excesivamente dolorosos, pero ni así les llega la 
hora sino hasta que su karma maligno llega a su fin. Sin embargo, estos son 
solamente algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que 
renacen allí también padecen la maduración de otros actos [19] malvados y 
perversos.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo asesinan seres vivos en grandes números, así como los re-
nunciantes que, vistiendo manto y faja,39 son locuaces, agresivos, violentos 
con todos o que tienen un comportamiento malvado, esos seres renacen allí 
a causa de la maduración de tales actos. Sin embargo, estos son solamente 
algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que renacen 
allí también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos. 

Así, a unos les despellejan tiras de piel desde los talones hasta la nuca, a 
otros les despellejan tiras de piel desde la nuca hasta los talones, y a otros 
más los despellejan en tiras y jirones desde la nuca hasta la cintura. Esos 
seres sufren tales tormentos extremos.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo ejercen las torturas llamadas “Tallos de eraka” y “Traje de 
tiras”,40 esos seres renacen allí a causa de la maduración de tales actos.

38 El personaje de Yama es una herencia brahmánica dentro del pensamiento budista. Es una 
deidad que habita en los infiernos, donde se encarga de administrar las penas.

39 Se trata de una referencia directa a los renunciantes budistas, quienes entre sus pertenen-
cias cuentan con el manto y la faja para ajustarlo a la cintura.

40 Se trata de dos torturas terribles que, de acuerdo con algunas fuentes budistas, eran apli-
cadas en la antigüedad a los criminales. La tortura “Tallos de eraka” hace referencia a la hierba 
pantanosa Typha elephantina, que posee tallos y hojas alargados, parecidos a tiras. En el co-
mentario al Aṅguttara Nikāya (II.1.1, Buddhaghosa 1930, p. 89), el célebre monje Buddhaghosa 
explica que al torturado le despellejan tiras de piel desde abajo del cuello hasta los tobillos. 
Entonces lo atan con cuerdas y lo jalan. Aquel va tropezando con sus propias tiras de piel y cae. 
Con respecto a la tortura “Traje de tiras”, el mismo texto explica que al torturado le despellejan 
tiras de piel desde los tobillos hasta la cadera, cubriendo su cuerpo de arriba abajo con las tiras 
como si fuera un traje.



230	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

yo niraye andhakāradhūmasaṃgho parito so dhūmo tīkṣṇo [20] kaṭuko 
bhayānako chaviṃ bhittvā carma bhittvā mānsaṃ bhittvā snāyuṃ bhittvā 
āsthiṃ bhittvā asthimarjaṃ mānsādy atiniryāti // sarve kāyā mūrchantā tatra 
saṃprakṣiyanti // te tatra anekāni yojanaśatāni anvāhiṇḍantā anyamanyaṃ 
ākramantā paṭisubhanti // te tathābhūtā adhimātrā vedanāṃ vedenti na ca 
punaḥ kālaṃ karonti yāva sānaṃ taṃ pāpakaṃ karma vyantīkṛtaṃ na bhava-
ti // kasya karmasya vipākato tatra satvā upapadyanti // yehi idha randhreṣu 
vā guttīṣu vā kārāsu vā bandheṣu vā sāhikānāṃ vā kiṃpuruṣakānāṃ vā 
undurūṇāṃ vā viḍālānāṃ vā ajagarāṇāṃ vā vile dhūpaṃ kṛtvā dvārā 
rakṣitā bhavanti madhukarā vā dhūmena bādhitā bhavanti tasya karmas-
ya vipākato tatra satvā upapadyanti // evaṃ khalu punaḥ vividhānāṃ 
pāpakānāṃ akuśalānāṃ karmāṇāṃ vipākato tatra satvā upapadyanti // 
evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / tatropapannāḥ 
anyeṣāṃ pi vistaraḥ // kenedaṃ kālasūtraṃ // tatra nairayikān nirayapālā 
ārdravṛkṣe vā varjetvā kālasūtravaśena takṣanti tenaiṣa kālasūtranirayo 
yathākartavyo // [21] saṃghāto nāma // so narako parvatāntarikasaṃsthito 
āyaso ādīptasaṃprajvalito sajyotibhūto anekāni yojanaśatāni āyato // tatra 
teṣāṃ nairayikānāṃ nirayapālā āyudhahastā uddeśenti // te dāni bhītāḥ taṃ 
parvatāntarikaṃ praviśanti // teṣāṃ dāni purato 'gni prādurbhūto / te dāni 
bhītāḥ pratinivartanti / teṣāṃ dāni pṛṣṭhato 'gni prādurbhavati // te dāni 
śailāḥ parasparaṃ samāgacchanti / teṣu dāni āgacchanteṣu śabdaṃ karonti 
etāgacchanti etāgacchantīti // te samāgatā yathā ikṣu evaṃ pīḍayanti // te 
dāni śailā vaihāyasam abhyudgacchanti // te teṣāṃ heṣṭā anupraviśanti / 
yadā anupraviṣṭā bhavanti bahūni prāṇisahasrāṇi te dāni śailā sanniviśanti 
yathā ikṣugaṇḍā evaṃ pīḍenti lohitanadīyo prasyandanti // asthisaṃkalikāḥ 
parivarjyanti nirmānsā snāyusaṃyuktāḥ // tathābhūtā vedanā vedenti na 
ca punaḥ kālaṃ karonti yāva sānaṃ na taṃ pāpakaṃ karma vyantīkṛtaṃ 
bhavati // kasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // yehi iha 
kīṭakamardanāni vā kārāpitāni bhavanti talamardanāni vā asipatre vā 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 231

En este infierno hay por todos lados una humareda ensombrecedora, un 
humo acre, [20] abrasador y horripilante que perfora la piel, hiende el pe-
llejo, la carne, los tendones, los huesos y la médula, atravesando la carne y 
las demás partes, impregnando todo el cuerpo. Allí los van empujando y por 
muchos cientos de yojanas deambulan en ese lugar, hiriéndose al pisotearse 
unos a otros. Ellos sufren tales tormentos excesivamente dolorosos, pero ni 
así les llega la hora sino hasta que su karma maligno llega a su fin.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo ahúman agujeros, cuevas, encierros, trampas o las guaridas 
de culebras, reptiles, ratones, gatos o pitones, al tiempo que mantienen 
resguardadas las entradas; o quienes ahuyentan a las abejas por medio del 
humo, esos seres renacen allí a causa de la maduración de esos actos. Asi-
mismo, los seres renacen allí a causa de la maduración de diversos actos 
malvados y perversos; estos son solamente algunos de los factores dominan-
tes para renacer allí, pues los que renacen allí, etcétera.41

¿Por qué este [infierno] es llamado Kālasūtra? Allí, usando un alambre 
negro los guardianes de los infiernos tajan a los seres infernales como si 
estuvieran trozando tallos frescos. Es por esta práctica que este infierno es 
llamado Kālasūtra.

[21] El Saṃghāta
Este infierno de hierro llameante, incandescente y ardiente se encuentra 
entre montañas y se extiende por muchos cientos de yojanas. Allí, los guar-
dianes de los infiernos, con armas en las manos, conducen a los seres in-
fernales. Entonces estos, aterrorizados, entran en el área que hay entre las 
montañas. Frente a ellos surge fuego, por lo que dan la vuelta aterrorizados, 
pero entonces surge fuego detrás de ellos. En ese momento los peñascos 
comienzan a acercarse entre sí y conforme se van acercando aquellos gritan: 
“¡Se están acercando, se están acercando!”. Así, cuando se juntan los pren-
san como si fueran cañas. Después los peñascos se levantan por los aires y 
aquellos se meten debajo. Cuando muchos miles de seres vivos se han meti-
do allí, los peñascos descienden y los prensan como si fueran cañas: fluyen 
ríos de sangre y quedan destrozados los esqueletos, descarnados y ligados 
por los tendones. Así sufren tales tormentos, pero ni así les llega la hora sino 
hasta que su karma maligno llega a su fin.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo son causantes de que se aplasten insectos, se quiebre la su-
perficie de la tierra42 o se hiera con hojas afiladas; también quienes macha-

41 El texto introduce la indicación de omitir un pasaje repetido. El fragmento en cuestión es: 
“también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos”.

42 Pues al hacerlo se asesina insectos, gusanos y otros animales.



232	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

devānāṃ tathaivā jīvantakā evaṃ prāṇakā patrayaṣṭīhi pīḍitā bhavanti likṣā 
vā yūkā vā sāṃkuśā vā nakhehi piccitā bhavanti tasya karmasya vipākena 
tatra satvā upapadyanti // evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ 
tatropapatteḥ [22] tatropapannāḥ anyeṣāṃ pi pāpakānām akuśalānāṃ 
karmāṇāṃ vipākaṃ pratyanubhavanti // tā asthisaṃkalikāyo āyasāhi droṇīhi 
ādīptāhi saṃprajvalitāhi sajyotibhūtāhi āyasehi muśalehi ādīptehi 
saṃprajvalitehi sajyotibhūtehi ayopāte yathā paṃca varṣaśatāni bhavanti // 
te tathābhutā evaṃ duḥkhāṃ tīvrāṃ vedanā vedayanti // kasya karmasya 
vipākena tatra satvā upapadyanti // yehi iha jīvantakā prāṇakā śaktīhi vijjhitā 
bhavanti vā gadāsihi bādhyante vā yehi saṃprajvalitehi sajīvāni prāṇakāni 
vyāpādya udūkhale muśalehi saṃkliṣṭā bhavanti tasya karmasya vipākato 
tatra satvā upapadyanti // kenaiṣa saṃghāto ti vuccati // tatra nairayikā 
satvāḥ saṃghātam āpadyante tenaiṣa nirayo saṃghāto ti vuccati // . . . . . . . 
. . . tatra te nairayikā bahūni prāṇasahasrāṇi pratyekapratyekaṃ vā gharake- 
hi oruddhā chinna-īryāpathā gacchanti // teṣāṃ haste agni prajvalati / yathā 
yathā agni prajvalati tathā tathā śabdaṃ karonti / yathā yathā agnir nirvāti 
tathā tathā tuṣṇībhavanti // te tathābhūtā adhimātrāṃ vedanā vedayanti // 
kasya karmasya vipākato tatra satvā upapadyanti // yehi iha atrāṇā 
anabhisaraṇā karmakārāpitā bhavanti gehadāghā/ [23] vā kṛtā bhavanti 
vanadāghā kṛtā bhavanti randhreṣu vā guttīṣu vā kārāsu vā bandheṣu vā 
sāhikānām vā kiṃpuruṣāṇāṃ vā undurūṇāṃ vā viḍālānāṃ vā ajagarāṇāṃ 
vā vileṣu agniṃ datvā dvārāṇi rakṣitāni bhavanti madhūni vā tāmbūlāni vā 
agninā bādhitāni bhavanti tasya kamasya vipākena tatra satvā upapadyanti 
// evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / tatropapannāḥ 
anyeṣāṃ pāpakānām akuśalānāṃ karmāṇāṃ vipākaṃ pratyanubhavanti // . . 
. . . . . ___mahārauravo nāma // so narako saṃcito āyaso ādīpto saṃprajvalito 
sajyotibhūto anekāni yojanaśatāni āyato // tatra teṣāṃ nairayikānāṃ 
nirayapālā mudgarahastā uddeśenti // te dāni bhītā apy ekatyā 



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 233

can seres vivos con los mazos de los molinos o quienes con las uñas trituran 
piojos, liendres u otros insectos con aguijón, esos seres renacen allí a causa 
de la maduración de tales actos. Sin embargo, estos son solamente algu- 
nos de los factores dominantes para renacer allí, [22] pues los que renacen 
allí también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos. 

Esos esqueletos son [machacados] por quinientos años en morteros de 
hierro llameantes, incandescentes y ardientes con mazas de hierro llamean-
tes, incandescentes y ardientes, como si estuvieran bajo una férrea lluvia. De 
esta forma sufren tales tormentos dolorosos y agudos. 

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo perforan seres vivientes con cuchillos o los hienden con 
mazos y espadas; quienes soplan llamas sobre seres vivos y los trituran 
con mazas dentro de un mortero, esos seres renacen allí a causa de la ma-
duración de tales actos.

¿Por qué este [infierno] es llamado Saṃghāta? Allí los seres infernales 
caen en el infortunio de ser triturados en masa.43 Es por ello que este infier-
no es llamado Saṃghāta.

[El Raurava]44

Allí, cada uno de los muchos miles de seres infernales se encuentra confi-
nado en una celda, impedido de moverse. En sus manos se enciende fuego; 
gritan cada vez que este se prende y permanecen en silencio cada vez que se 
extingue. Sufren tales tormentos excesivamente dolorosos.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quie-
nes en este mundo obligan a los desprotegidos y desamparados a realizar 
labores; quienes causan incendios en bosques [23] y selvas; quienes ahúman 
agujeros, cuevas, encierros, trampas o las guaridas de culebras, reptiles, ra-
tones, gatos o pitones, al tiempo que mantienen resguardadas las entradas; 
y quienes arrasan con fuego colmenas o pastizales, esos seres renacen allí 
a causa de la maduración de tales actos. Sin embargo, estos son solamen- 
te algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que renacen 
allí también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos.

El Mahāraurava
Este infierno denso, férreo, llameante, incandescente y ardiente se extiende 
por muchos cientos de yojanas. Allí, los guardianes de los infiernos dirigen 
a los seres infernales con mazos en las manos. Aterrorizados, algunos de 

43 Se trata de un juego de palabras. El nombre del infierno puede significar “trituración”, 
“aplastamiento” y, al mismo tiempo, “multitud”.

44 En todos los manuscritos hay una laguna al principio y al final de la descripción de este 
infierno. Por la secuencia presentada anteriormente, podemos asegurar que se trata del Raurava.



234	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

dhāvanti apy ekatyāḥ palāyanti apy ekatyā na palāyanti apy ekatyā 
kutrāpi avasakkanti apy ekatyā na avasakkanti apy ekatyā anuśakyaṃ 
saṃjñāpayamānāḥ pratyudgacchanti // te dāni narakapālā kasya dāni yūyaṃ 
atra saṃjñāpayamānā pratyudgacchatheti tāṃ praharanti yathā dadhighaṭikā 
evaṃ śīryanti viśīryanti // ye ca dhāvanti ye ca na dhāvanti te tathābhūtā 
duḥkhāṃ kharāṃ kadukāṃ vedanā vedenti // kasya karmasya vipākena tatra 
satvā upapadyanti // yehi iha [24] candramasūryāṇi āvaritvāna bandhanāni 
kṛtāni bhavanti praveśayitvā osiranti ettha yūyaṃ mā candramāsūryaṃ 
paśyatha tasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // kasya kar-
masya vipākato teṣāṃ satvānāṃ śīrṣāṇi piccīyanti // yehi iha jīvantakānāṃ 
prāṇakānāṃ śīrṣāṇi piccitāni bhavanti ahīnāṃ vṛścikānāṃ śataghnīnāṃ 
tasya karmasya vipākena teṣāṃ śīrṣāṇi piccīyanti // kena taṃ rauravaṃ // 
tatra te nairayikā rodantā na śaknonti ambeti vā tāteti vā bāndhavān upetuṃ 
// tenedaṃ rauravan ti saṃjñitaṃ // tapano nirayo // tatra te nairayikā 
oruddhā bahūni prāṇisahasrāṇi tiṣṭhanti // te dāni ārdravṛkṣe vā varjetvā 
khādanti // yadā dāni bhavanti nirmānsā asthisaṃkalikā oruddhā snāyuyuktā 
te dāni saṃmūrchitvā sahavedanā prapatanti // atha teṣāṃ karmavipākato 
śītalako vāto upavāyati // tena teṣāṃ chavimānsalohitaṃ upajāyati // atha 
te purato praveśenti te tathābhūtā // kasya karmasya vipākena tatra satvā 
upapadyanti // yehi iha advārakā gharā pratiyattā bhavanti teṣāṃ bhittiyo 
listāpattiyāyaṃ (?) bhavanti jīvantakā prāṇakā tatrāpi vā kartarikāhi praśastā 
bhavanti tasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // tatra kasya 
karmasya vipākena khajjanti // yehi iha jīvantakā prāṇakā khādāpitā bhavan-
ti siṃhehi vyāghrehi dvīpihi ṛkṣehi [25] tarakṣuhi tasya karmasya vipākena 
khajjanti // kasya karmasya vipākato teṣāṃ śītako vāto upavāyati // yehi 
idha nivāpakabhojanāni dattāni bhavanti mṛgāṇāṃ mahiṣāṇāṃ sūkarāṇāṃ 
kukkuṭānāṃ  sthūlamānsārthāya vadhiṣyāmi tti tasya karmasya vipākato 
teṣāṃ śītako vāto upavāyati //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 235

estos corren, otros escapan, algunos más no huyen, otros se apartan hacia 
cualquier lugar posible, mientras que algunos no se apartan y otros más, 
obedientes, van a su encuentro cuando se los ordenan. Entonces los guar-
dianes de los infiernos les preguntan: “¿Por qué vienen a nuestro encuentro 
al verse sorprendidos?”, y dan una paliza a aquellos, que están aterrados, 
hasta que los quiebran y despedazan como si fueran jarros llenos de cuaja-
da; aquellos que corren y aquellos que no lo hacen sufren tales tormentos 
dolorosos, crueles y fieros. 

¿Por la maduración de cuál acto es que los seres renacen allí? Quienes en 
este mundo [24] construyen prisiones que ocultan de la luna y el sol, y tras 
recluir [a otros] descienden y les dicen: “¡Aquí no podrán ver ni la luna ni el 
sol!”, esos seres renacen allí a causa de la maduración de ese acto.

¿Por la maduración de cuál acto es que las cabezas de esos seres son 
aplastadas? Quienes en este mundo aplastan las cabezas de seres vivos tales 
como serpientes, escorpiones y ciempiés, sus cabezas son aplastadas a causa 
de la maduración de esos actos.

¿Por qué [se le conoce como] Raurava?45 Allí los seres infernales claman 
“¡basta!”, “¡auxilio!”, “¡mátenme!”, pero no pueden morir. Es porque cla-
man con gran dolor que el infierno se llama Raurava.

[El Tapana]
Allí están recluidos muchos miles de seres infernales a quienes devoran 

como si estuvieran trozando tallos frescos. Entonces, cuando sus esqueletos 
quedan descarnados, mutilados y ligados por los tendones, desfallecen de 
dolor y se desploman. A causa de la maduración de sus actos en seguida 
soplan vientos gélidos, debido a los cuales se regenera su piel, su carne y su 
sangre, dejándolos tal como estaban previamente.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo construyen recintos sin puertas, con muros resbalosos y sin 
salidas, y allí mismo asesinan seres vivos con cuchillos, esos seres renacen 
allí a causa de la maduración de tales actos.

¿Por la maduración de cuál acto es que son devorados allí? Quienes en 
este mundo son causantes de que seres vivos sean devorados por leones, ti-
gres, leopardos, osos o [25] hienas, son devorados a causa de la maduración 
de ese acto. 

¿Por la maduración de cuáles actos es que sopla sobre ellos un viento 
gélido? Quienes en este mundo ceban ciervos, búfalos, jabalíes y gallos 
pensando asesinarlos por su carne cuando hayan engordado, es a causa de la 
maduración de esos actos que sopla sobre ellos un viento gélido.

45 Lit., “Lamentación”.



236	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

kenaiṣa tapano // nairayikā dahyanti tenaiṣo tapano nāma narako āyasehi 
śūlehi santaptehi samantato hi anupravārito // tatra te nairayikā keci 
ekaśūlenāyutā pacyanti keci dvihi keci yāvaddaśahi śūlehi āyutā pacyanti // 
yadā dāni ekaṃ pārśvaṃ pakvaṃ bhavati vistīrṇam atha dvitīyena pārśvena 
// apy ekatyā nairayikā adhimātratvāt pāpakānām akuśalānāṃ karmaṇāṃ 
vipākato svayam eva anuparivartayanti // te tathābhūtā adhimātrāṃ vedanā 
vedayanti // kasya karmasya vipākato tatra satvā upapadyanti // yehi iha 
jīvaśūlikā kāritā bhavanti eḍakāyo te tasya karmasya vipākato tatra satvā 
upapadyanti // evaṃ khalu punaḥ ādhipateyamātram etaṃ tatropapatteḥ / 
tatropapannāḥ anyeṣāṃ pi pāpakānām akuśalānāṃ karmaṇāṃ vipākaṃ pra-
tyanubhavanti // . . . . . . . . . . kenaiṣa avīci nāma // tasya purastimāto kuḍḍāto 
arciyo paścime kuḍḍe pratihanyanti [26] paścimāto kuḍḍāto arciyo purasti-
me kuḍḍe pratihanyanti dakṣiṇāto kuḍḍāto arciyo uttare kuḍḍe pratihanyan-
ti uttarāto kuḍḍāto arciyo dakṣiṇe kuḍḍe pratihanyanti / bhūmiye utpattitā 
arciyo tale pratihanyanti talā nipatitāyo arciyo bhūmiye pratihanyanti sarvo 
'rcīhi so narako pratibaddho // tatra te nairayikā bahūni prāṇasahasrāṇi yathā 
kāṣṭhāni evaṃ vicitraṃ pacyanti // te tathābhūtā duḥkhāṃ tīvrāṃ kharāṃ 
kaṭukāṃ vedanā vedayanti na caivaṃ tāvat kālaṃ karonti yāvat sānaṃ na 
tatpāpakaṃ karma vyantīkṛtaṃ bhavati // evan taṃ pūrve manuṣyabhūtehi 
abhisaṃskṛtaṃ abhisamādiyitvā niyataṃ vedanīyaṃ // evaṃ khalu puna 
ādhipateyamātram etan tatropapatteḥ / tatropapannā anyeṣāṃ pi pāpakānām 
akuśalānāṃ karmāṇāṃ vipākaṃ pratyanubhavanti //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 237

¿Por qué [este infierno] es llamado Tapana?46 [Allí] los seres infernales 
son calcinados; es por ello que este infierno es llamado Tapana.

[El Pratāpana]47

[Este infierno] está rodeado por todas partes de picas incandescentes de 
hierro. Allí algunos seres infernales son empalados en una pica y asados, 
algunos en dos, y así hasta que otros son empalados en diez picas y asados. 
Cuando uno de sus costados queda completamente asado, [los ponen sobre] 
el otro costado. Además, algunos seres infernales giran continuamente por 
sí solos a causa de la maduración de actos excesivamente malvados y per-
versos. Así sufren tales tormentos excesivos.

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo mandan poner cabras vivas en el asador renacen allí a causa 
de la maduración de esos actos. Sin embargo, estos son solamente algu- 
nos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que renacen allí 
también padecen la maduración de otros actos malvados y perversos.

El Avīci
¿Por qué este [infierno] es llamado Avīci? Las llamas [que surgen] de su 
pared oriental azotan la pared occidental; [26] las llamas de su pared oc-
cidental azotan la pared oriental; las llamas de su pared meridional azotan 
la pared septentrional; las llamas de su pared septentrional azotan la pared 
meridional; las llamas que surgen del suelo azotan el techo; y las llamas 
que descienden del techo azotan el suelo. Todo este infierno está lleno de 
llamas.48 

Allí, muchos miles de seres infernales son abrasados, incandescentes, 
como si fueran leños. Así sufren tales tormentos dolorosos, agudos, crueles 
y fieros, pero ni así les llega la hora sino hasta que su karma maligno llega 
a su fin. Invariablemente enfrentan el [karma] que realizaron previamen- 
te cuando eran humanos y deben padecerlo. Sin embargo, estos son sola-
mente algunos de los factores dominantes para renacer allí, pues los que 
renacen allí también padecen la maduración de otros actos malvados y 
perversos.

46 Lit., “Quemazón”.
47 Esta sección está fundida con la pasada y el texto no introduce formalmente la descrip-

ción de este infierno, además de que falta también la explicación final referente al nombre. Sin 
embargo, siguiendo el orden de los infiernos y la estructura de las otras descripciones, es obvio 
que sigue aquí la sección del Pratāpana. 

48 Se explica aquí el nombre de este infierno, Avīci, relacionándolo con la palabra para “lla-
ma”, arci/acī. Para establecer el vínculo, se usa la construcción sarvācī/sarv’orci, con la que 
tiene cierto parecido fonético.



238	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

kasya karmasya vipākena tatra satvā upapadyanti // ye iha mātṛghātakā 
vā bhavanti pitṛghātakā vā arhantaghātakā vā tathāgatasya vā duṣṭacittā 
rudhirotpādakā vā sarveṣām api īdṛśānām akuśalānāṃ karmapathānāṃ 
vipākena tatra satvā upapadyanti // evaṃ khalu punar vividhānāṃ pāpakānām 
akuśalānāṃ karmāṇāṃ vipākena tatra satvā upapadyanti // tenaiṣa avīci iti 
vuccati // tatra te nairayikā avīciṃ kaṭukāṃ tīvrāṃ kharāṃ vedanā veda-
yanti no yathānyeṣu narakeṣu narakapālā bhītā karmāṇi kārāpenti śītako 
vāto upavāyati yathā anyatra na evaṃ tatra // atra khalu avīciṃ mahānarake 
duḥkhāṃ tīvrāṃ kharāṃ kaṭukāṃ vedanā vedayanti tena eṣo avīcī nāma 
mahānarako //
[1.27] iti śrīmahāvastu-avadāne narakaparivartaṃ nāma sūtraṃ samāptaṃ //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759	 239

¿Por la maduración de cuáles actos es que los seres renacen allí? Quienes 
en este mundo son matricidas, parricidas o asesinos de arhants,49 quie-
nes tienen intenciones perversas con respecto al Tathāgata o le producen 
heridas,50 esos seres renacen allí a causa de la maduración de todos los mo-
dos de obrar malignos de este tipo. Asimismo, los seres renacen allí a causa 
de la maduración de diversos actos malvados y perversos.

Es por esto que se llama Avīci: allí los seres infernales padecen de forma 
ininterrumpida51 tormentos dolorosos, severos, agudos y crueles. Mientras 
que en algunos otros infiernos los guardianes infernales obligan a los aterro-
rizados [seres] a hacer cosas y soplan vientos gélidos, allí no es así. Allí más 
bien padecen de forma ininterrumpida tormentos terriblemente infernales, 
dolorosos, agudos, crueles y severos. Es por ello que este gran infierno es 
llamado Avīci.

[27] Así concluye el Sūtra titulado “Sección de los infiernos” en el glo­
rioso Mahāvastu Avadāna.

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes antiguas

Buddhaghosa,  Manorathapūraṇī, Buddhaghosa’s Commentary on the Aṅguttara- 
Nikāya,  vol. II, Eka-Duka-Tika-Nipāta Vaṇṇanā, ed. Max Walleser and Her-
mann Kopp, London, The Pali Text Society, Oxford University Press, 1930.

Leumann, Ernst and Shindō Fujita (eds.), “Bonbun Taiyaku Mahāvastu (Daiji)”, 
Mikkyō Kenkyū, 53, 1934, pp. 5-9, 6-42.

Leumann, Ernst and Shindō Fujita (eds.), “Bonbun Taiyaku Mahāvastu (Daiji)”, 
Mikkyō Kenkyū, 55, 1935, pp. 10-24, 43-62.

Marciniak, Katarzyna (ed.), The Mahāvastu, A New Edition, vol. III, Tokyo, Bi-
bliotheca Philologica et Philosophica Buddhica (XIV, 1), The International Re-
search Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2019.

49 Los arhants son sabios que han destruido las impurezas de la mente y han alcanzado la 
liberación mediante el camino enseñado por los budas. A menudo, la palabra refiere a los dis-
cípulos directos del Buda.

50 Las transgresiones 1, 2, 3 y 5 forman parte de la lista canónica de los ānantarika-karma, 
“los cinco actos de retribución inmediata”, que invariablemente llevarían a renacer en los in-
fiernos. El otro acto de esta lista, ausente en el texto, consiste en crear divisiones dentro de la 
orden monástica budista. Tathāgata es uno de los epítetos más comunes para referirse al Buda.

51 La explicación del nombre de este infierno se basa aquí en una etimología hermenéutica 
célebre que interpreta la palabra avīci como “sin olas”, donde la a es privativa y vīci, “ola”. 
De allí se entendería como “sin oleadas”, “sin intervalos [de descanso o placer]”, “sin inte-
rrupción”.



240	 GARCÍA / EL SŪTRA DE LA SECCIÓN DE LOS INFIERNOS

Marciniak, Katarzyna (ed.), The Mahāvastu, A New Edition, vol. II, Tokyo, Bi-
bliotheca Philologica et Philosophica Buddhica (XIV, 2), The International Re-
search Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2020.

Senart, Émile (ed.), Le Mahāvastu, Texte sanscrit publié pour la première fois et 
accompagné d’introductions et d’un commentaire, Tome premier, Paris, Impri-
merie Nationale (Sociéte Asiatique, Collection d’ouvrages orientaux, Seconde 
Série), 1882. 

Yuyama, Akira (ed.), The Mahāvastu Avadāna, In Old Palm-Leaf and Paper Ma­
nuscripts, I. Palm-Leaf Manuscripts, II. Paper Manuscript, Tokyo, Centre for 
East Asian Cultural Studies for unesco, The Toyo Bunko (Bibliotheca Codicum 
Asiaticorum 15 y 16), 2001.

Fuentes modernas

Franke, R. O. (Übersetzer), “Maudgalyāyanas Wanderung durch die leidvollen Wel-
ten”, Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, 45, 1930, pp. 
1-22.

García, Roberto E., “Reinvención de los infiernos budistas: continuidad y creativi-
dad en el Mahāvastu”, en Wendy Phillips, Laura Carballido y Óscar Figueroa 
(eds.), Inventar la India. Representaciones Disciplinarias a partir de la Histo­
ria, las Humanidades y las Artes, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2019.

Jones, J. J. (trad.), The Mahāvastu, vol. I, London, Luzac and Company, 1949.
Leumann, Ernst und Sindō Siraisi (Übersetzer), Mahāvastu, ein buddhistischer Sans­

krittext, Heft I, Freiburg in Baden, Albert Ludwigs Universität (Proceedings of 
the Faculty of Liberal Arts and Education, Yamanashi University), 1952.

Sadakata, A., Buddhist Cosmology. Philosophy and Origins, Tokio, Kosel Publi- 
shing, 1997.

* * *

Roberto E. García es doctor en Estudios de Asia por el Centro de Estudios de Asia 
y África (ceaa) de El Colegio de México. Actualmente es profesor-investigador 
de la plaza Robert H. N. Ho Family Foundation en Estudios Budistas en el ceaa de 
El Colegio de México. Se ha desempeñado como docente en instituciones como la 
Universidad del Claustro de Sor Juana, el Programa Universitario de Estudios sobre 
Asia y África (pueaa) de la Universidad Nacional Autónoma de México (unam) y 
el Instituto Tecnológico Autónomo de México (itam). Es traductor de sánscrito 
y pāli y estudioso de tradiciones narrativas del budismo del Sur de Asia. Actual-
mente desarrolla investigación sobre los linajes de autoridad política y religiosa en 
la literatura del budismo indio y sobre la historia del budismo en México. Entre 
sus publicaciones recientes se cuentan el libro La sonrisa del Buda: estudios sobre 
budismo. Ensayos en homenaje a Luis O. Gómez (México, colmex, 2021), coeditado 
con Adrián Muñoz, el artículo “Reinvención de los infiernos budistas: continuidad 
y creatividad en el Mahāvastu” (México, unam, 2019), y la traducción directa del 
sánscrito de la Taittirīya y la Praśna Upaniṣad (España, Atalanta, 2019).




