NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240
ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759
https://doi.org/10.19130/iifl.nt.2022.40.1.432579

El sitra de la seccion de los infiernos
(Narakaparivartanamasitra). Traduccion del primer
capitulo de la obra budista Mahavastu

The Si#tra on the Section of Hells
(Narakaparivartanamasitra). Translation of the first
chapter of the Buddhist work Mahavastu

Roberto E. Garcia
https://orcid.org/0000-0003-3203-9519
El Colegio de México, México
regarcia@colmex.mx

REsuMEN: Se presenta la primera traduccion al castellano del primer capitulo de
la obra budista Mahavastu de inicios de la era com{n, compuesta en sanscrito
mixto. “El suarra de la seccion de los infiernos” (Narakaparivartanamasiitra)
ofrece descripciones de los ocho infiernos, explicando las conexiones causales
entre los castigos sufridos y las conductas que llevan a los seres a experimen-
tarlos. El texto destaca al presentar uno de los mas antiguos ordenamientos
sistematicos de los infiernos dentro del budismo, revelando el interés de los
antiguos budistas por construir una cosmograffa meticulosa y bien estructurada.

PaLaBras cLAVE: Budismo, infiernos, karma, Mahavastu, cosmografia

ABSTRACT: This is the first translation into Spanish of the first chapter of the
Buddhist work Mahavastu from the beginning of the Common Era, composed in
mixed Sanskrit. “The Sitra on the Section of Hells” (Narakaparivartanamasiitra)
offers descriptions of the eight hells, explaining the causal connections between
the punishments and the behaviors that lead beings to experience them. The text
stands out by presenting one of the oldest systematic arrangements of the hells
within Buddhism, revealing the interest of ancient Buddhists in fashioning a
meticulous and well-structured cosmography.

Keyworps: Buddhism, Hells, Karma, Mahavastu, Cosmography

REeciBIDO: 10/04/2021 ¢ AcEPTADO: 31/05/2021 * VERSION FINAL: 14/06/2021

Este documento es de acceso abierto distribuido bajo los términos de la licencia de uso y distribucion
Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0).



212 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS
NOTA INTRODUCTORIA

Se presenta aqui la primera traduccion a la lengua castellana del Nara-
kaparivartanamasiitra, “El sitra de la seccion de los infiernos”. Este texto
constituye el primer capitulo del Mahavastu, una obra narrativa monumental
perteneciente al cédigo mondstico (Vinaya) de la extinta escuela budista
Mahasanghika-Lokottaravada. Fue redactado en lo que se conoce como
sénscrito mixto, a veces llamado sdnscrito budista hibrido.! La obra adquiri6
su forma final entre los siglos 11 y 1v, aunque incorpora contenidos previos,
algunos de los cuales pueden remontarse lingiifsticamente al s. 11 antes de
la era comun, mientras que otros pueden rastrearse de forma estilistica y
temdtica en textos mds antiguos en otras lenguas indicas, desde los siglos 1v
o v a.e.c.2 Aunque es muy dificil determinarlo, es posible que la seccién que
se traduce aqui pertenezca a las capas mds tardias del texto.? Finalmente, la
obra pudo haber adquirido su forma final en la cuenca gangética de la actual
India, en o cerca de Mathura, el drea principal donde se desarrolld la escuela
Mahasanghika-Lokottaravada.

En conjunto, el Mahavastu representa una hagiografia fragmentaria del
Buda Sékyamuni, que abarca desde sus vidas pasadas hasta algunos de los
episodios mds célebres de su ultima existencia. Entre otras cosas, es im-
portante ya que representa uno de los primeros intentos por construir una
narrativa casi completa de la trayectoria del Buda, un impulso que retoma-
ran hagiografias paralelas y posteriores como el Lalitavistara (ca. s. 1) y el
célebre poema Buddhacarita del poeta ASvaghosa (ca. s. 11).

Tras iniciar con unas estrofas laudatorias, la obra introduce una exposicién
de la cosmografia budista, cuyas distintas regiones son visitadas por el monje
Mahamaudgalyayana, célebre por su empleo de poderes sobrenaturales. El
monje inicia su travesia por el mundo a partir de las regiones infernales, y
es alli donde se inserta “El sitra de la seccion de los infiernos”, un texto

I Se usa este concepto para designar distintas variantes dialectales de cardcter literario en las
que se entremezclan elementos del sdnscrito con otros provenientes de las lenguas pricritas, lo
cual las dota con un cardcter poco estandarizado en términos fonéticos, morfoldgicos e incluso
etimoldgicos. Casi al inicio del Mahavastu se afirma que la obra pertenece al c6digo mondsti-
code laescuela Mahasanghika-Lokottaravada, calificando a estos monjes como madhyoddesika
y madhyuddeSika, seguin las variantes registradas por Senart (1882, p. 3). Varios autores, entre
los que destaca Yuyama (2001, p. xvi), interpretan estas variantes como “los que usan el lengua-
je de ensefianza intermedio”, lo que harfa referencia a la naturaleza hibrida del sanscrito mixto.

2 Tal es el caso, por ejemplo, de las célebres Estrofas sobre el Rinoceronte (Khadgavisana-
gatha), un texto reconocido como muy antiguo dentro de la literatura budista, con paralelos en
el Canon Pali y en las colecciones de textos gandhart. En el Mahavastu aparecen en el primer
libro (Senart 1882, pp. 357-359).

3 La organizacién sistemdtica de las regiones infernales que este texto presenta es un indicio
importante de su posible composicion tardia en comparacion con otras porciones de la obra.



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 213

mezcla de prosa y verso que contiene una descripcién detallada y sistematica
del dmbito de existencia mds bajo y penoso dentro del universo budista. Alli,
el monje es testigo directo de los infiernos y sus secciones anexas, en donde
multitudes de seres sufren terribles tormentos. En el centro de esta cosmo-
grafia se sitia la idea budista del karma, una fuerza inexorable que los seres
construyen con sus propios actos volitivos, y que los ata a padecer las con-
secuencias experienciales en vidas futuras. Asi, el texto pretende mostrar las
conexiones causales entre transgresiones especificas y los tormentos que se
sufren como resultado. Como se repite hasta el cansancio por medio de una
metdfora vegetal, ciertos actos (karma) que se realizan en el mundo humano
(cual semillas que se han sembrado en un terreno fértil) “maduran” en la
forma de una existencia infernal y sus tormentos; de esta forma, se quiere en-
sefiar que los actos malvados realizados en este mundo constituyen las causas
para que el individuo experimente, en el mds alld, efectos adversos que estdn
directamente conectados con la naturaleza del acto inicial. La existencia en
los infiernos budistas serfa consecuencia de una conducta humana perversa,
por lo que el texto argumenta implicitamente que abstenerse de tales actos
necesariamente elimina la posibilidad de experimentar tales renacimientos: si
no se siembra la semilla es imposible que se cosechen los frutos.

“El siatra de la seccion de los infiernos” puede leerse, entonces, como
una didéctica moral, como un retrato de los infiernos que los budistas con-
cibieron para advertir sobre los peligros de transgredir sus propios votos,
especialmente el que ensefia la abstencion del asesinato; al mismo tiempo,
el texto puede entenderse como parte de un discurso cosmogrifico mds
amplio, en donde los infiernos representan el punto mds bajo al que se
podia caer dentro de la jerarquia kdrmica del mundo. En el otro extremo,
se situarian las personas liberadas, especialmente los budas, cuyas historias
conforman la mayor parte del contenido del Mahavastu.

En el texto se emplean de forma intercambiable dos palabras para desig-
nar los lugares de tormento: niraya y naraka. La primera se puede traducir
como “partida”, “salida”; mientras que la segunda abarca los sentidos de
“lugar de malvados”, “lugar estrecho”, “desagradable” y “travesia hacia
abajo”. Estas palabras se han vertido al espafiol de distintas formas, todas
insatisfactorias: “infierno”, “purgatorio”, “abismo”, entre otras. Aqui se han
traducido como “infierno”, siguiendo una convencién mas o menos estable
entre los traductores y estudiosos de budismo en lengua castellana. Lo que
distingue a estas regiones de los lugares de tormento descritos en la literatu-
ra de otras religiones, es que la existencia en los nirayas/narakas no es eter-
na, por lo que representan una més de las posibles formas de renacimiento.*

4 Si bien el texto no ofrece duraciones exactas del tiempo que viven los seres en cada uno
de los infiernos, si menciona que se trata de cientos de afios (Senart 1882, pp. 10y 14),y enel



214 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

La obra ofrece la descripcion de ocho infiernos, cuyos nombres designan
alguna caracteristica relacionada con el tipo de tormento que alli se experi-
menta. El primero es el Samjiva, “Reavivamiento”, llamado asi porque los
seres que lo habitan reviven una y otra vez después de ser violentamente
mutilados. Le sigue el Kalasatra, “Alambre negro” o “Alambre de la muer-
te”, donde se sierra a los seres siguiendo las lineas marcadas por un alambre.
El tercero es el Samghata, “Trituracién colectiva”, donde hay montafias que
machacan a sus habitantes. Estdn luego el Ekantaraurava, “Lamento extre-
mo”, y el Maharaurava, “Gran lamentacién”, dos infiernos donde los seres
profieren terribles lamentos al ser atormentados. El siguiente par consiste en
el Tapana, “Quemazoén”, y el Pratapana, “Resquemazon”, donde se calcina
y asa a los seres de multiples formas. Finalmente, se menciona el Avici, el
peor de los infiernos, donde los tormentos son ininterrumpidos. Por esta
raz6n, su nombre se interpreta como “Sin intervalos [de felicidad o placer]”,
“Sin olas [de felicidad]” o “Ininterrumpido”. En la narrativa del Mahavastu,
cada uno de estos infiernos cuenta ademas con diecis€is secciones anexas,
que parecen ser idénticas para cada uno de ellos.

Es importante indicar que esta descripcién de los infiernos dista de ser
universal en la literatura budista de India. De hecho, representa un momento
especifico dentro de una tradicién cosmografica creativa que durante mile-
nios buscé construir una imagen completa del cosmos.> Asf, en la elabora-
cién de los infiernos en el Mahavastu es posible ver un esfuerzo consciente
por retomar e integrar elementos especificos de descripciones infernales que
aparecen en textos budistas mds antiguos.,® a la vez que una inclinacién por
organizar ese material con el objetivo de elaborar una imagen mds acabada,
coherente y equilibrada del universo (Garcia 2019). Esta labor de edicion y
reescritura de la tradicidn caracteriza a “El sitra de la seccion de los infier-
nos”, y al Mahavastu en general, como un ejemplo fascinante de la capaci-

caso de uno de los tormentos del infierno llamado Samghata se afirma que aquel dura quinientos
afos (Senart 1882, p. 22).

3 También vale la pena mencionar que los infiernos descritos en el Mahavastu y en otras
obras budistas se relacionan de formas intrincadas con otras maneras de concebir los lugares de
tormento en la India antigua y cldsica. Sin que sea posible establecer con certeza qué tradicion
influyd a otra, o bien si todas ellas se nutrieron de fuentes ahora desconocidas, es muy claro que
en este tema el budismo comparte elementos comunes con las tradiciones jainistas y brahma-
nicas (esta dltima representada principalmente por secciones del Mahabharata), con las cuales
muy probablemente existié una relacion de influencia cruzada. A pesar de sus diferencias, entre
los puntos en comtun de estas tradiciones, destaca el cardcter transitorio de la existencia en los
infiernos, una diversificacién cada vez mas creciente de las regiones infernales y de sus tormen-
tos, asi como el papel determinante del karma en el renacimiento en estas regiones. Para una
vision de conjunto del tema, véase Sadakata 1997, pp. 44-46.

6 Los materiales empleados por los redactores del Mahavastu provenian principalmente de
colecciones en lenguas pracritas, especialmente del pali y probablemente del gandhart y otras
que hoy desconocemos. Para una lista de estas fuentes véase Garcia 2019, p. 26.



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 215

dad que el budismo ha tenido histéricamente para reelaborar constantemente
sus nociones doctrinales y cosmogrificas, buscando un balance entre la
necesidad de dar continuidad a la tradicion y la tendencia a la originalidad
y la innovacién.

El texto aqui presentado aporta multiples elementos para una mejor com-
prension de la complejidad y heterogeneidad del budismo antiguo. Entre
otras cosas, es un ejemplo fascinante de la riqueza de la cosmologia budista,
tiene la virtud de exponer nociones doctrinales complejas como el karma
y la teoria de la causalidad en un marco narrativo con un claro objetivo
didéctico, presenta al budismo como una tradicién en donde también tienen
cabida los actos prodigiosos, y es un modelo de la diversidad de las escuelas
budistas antiguas y del corpus budista indico. En particular, considero que
serd de beneficio para el lector de habla hispana, quien se ve limitado por
el reducido nimero de traducciones directas, estudios académicos y obras
monogréficas en castellano sobre el budismo, y que normalmente sigue la
tendencia a concebir a esta tradicién en términos simplistas, o bien se em-
pefia en considerarla exclusivamente a partir de su faceta filoséfica, que a
menudo es menos problemdtica para las expectativas de muchos practican-
tes o entusiastas de la religion.

SOBRE LA PRESENTE TRADUCCION

Para esta traduccion se ha utilizado la editio princeps de Senart (1882), que
a pesar de sus errores sigue siendo la tnica edicién completa del texto.’
Se la ha cotejado detalladamente con los dos manuscritos publicados por
Yuyama (2001) y también se ha revisado la edicién de Leumann y Fujita
(1934 y 1935).

Cabe sefialar que el presente trabajo constituye la primera traduccién al
espafiol de cualquier seccion del Mahavastu, por lo que se espera que con
esta primera contribucion se motive el estudio de esta obra de gran impor-
tancia para el budismo de inicios de la era comun. Ahora bien, la obra ha
sido traducida al alemdn dos veces, primero por Franke (1930), a partir de
la edicion de Senart, y mas tarde por Leumann y Siraisi (1952), a partir de su
propia edicion. Existe también una traduccion al inglés, realizada por Jones
(1949), que es la mds conocida y citada, y que tiene la virtud de corregir

7 En la traduccién se indica entre corchetes el nimero de pagina correspondiente a esta
edicién. Recientemente, Marciniak (2019 y 2020) ha publicado dos volimenes de una nue-
va edicion critica que promete desplazar a la editio princeps de Senart como texto fundamental
para el estudio y la traduccion del Mahavastu. Desafortunadamente, los volimenes que se han
publicado corresponden a la segunda y tercera parte de la obra, por lo que no incluyen la seccién
que aqui se presenta, que corresponde a la primera.



216 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

varios de los desaciertos de Senart, aunque no siempre de forma adecuada.
Para realizar la presente traduccién, a menudo se han cotejado estas tres
versiones.

Este trabajo ha tenido como objetivo producir una versién que permita
aproximarse al texto sin necesidad de poseer muchos conocimientos sobre
las doctrinas budistas y que posibilite una lectura fluida del mismo. Con ese
fin, la prosa abigarrada y recargada del Mahavastu se ha trasladado a un
castellano lo mds natural posible, sin por ello sacrificar el estilo redundante
y florido del original sdnscrito.

Es necesario sefialar que el subtitulo inicial no aparece en el texto origi-
nal, y en algunas partes se ha agregado informacion relevante entre corche-
tes cuando se ha considerado necesario para la comprensién del texto. Por
cuestiones de espacio y por tratarse de una reiteracion del texto en prosa, se
ha omitido de esta traduccién una seccion en verso que va de la pagina 9 a
la 16 de la edicion de Senart. Finalmente, en el contenido de las notas se ha
privilegiado la informacion contextual y explicativa que facilite la lectura
y entendimiento del texto por encima de los detalles filologicos, aunque
ocasionalmente se ha incluido este tipo de informacién cuando se ha consi-
derado relevante para la comprensién de la obra.



TEXTO SANSCRITO Y TRADUCCION AL ESPANOL

“Seccion de los infiernos”



218 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

bhagavan samyaksambuddho yad artham samudagato tad artham
abhisambhavayitva sravastiyam viharati jetavane anathapindadasyarame
§asta devanam ca manusyanam ca vistarena nidanam krtyam // atha ayusman
mahamaudgalyayano 'bhiksnam nirayacarikam gacchati // tatra satvam
[S] paSyati astasu mahanarakesu pratyekasodaSotsadesu anekavidhani
nairayikani duhkhasahasrani samanubhonto // aham ca ayusman kolitastha-
viro caranto narakacarikam adraksit satva narakesu anubhavanta bahi
duhkha samjive niraye trdhvapada adho§ira vasthi ca parasthi ca ksTyanta /
apare pi parasparam pradustamanasamkalpa ayasehi nakhehi patenti ttksnani
ca asipatrani hastesu pradurbhavanti yehi parasparam gatrani cchindanti na
ca kalam karonti yavat sanam papaka karma na pariksina //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 219
El Satratitulado “Seccién de los infiernos” en el glorioso Mahavastu Avadana®

Travesia por las regiones infernales

El Bhagavant,’ el Buda completo y perfecto que logré aquello que se empe-
6 en alcanzar, el Maestro de dioses y hombres (el pasaje se debe completar
en detalle)!? moraba en Sravast, en el jardin de Anathapindada en el Jetava-
na.!" En ese entonces, el venerable Mahamaudgalyayana'? a menudo hacia
la travesfa por las regiones infernales.' Vefa [5] allf a los seres padeciendo
miles de diversas aflicciones infernales en los ocho grandes infiernos, cada
uno de ellos con dieciséis secciones anexas.!* jAy!, cuando el venerable
reverendo Kolita'> hacfa la travesia por las regiones infernales vio cémo los
seres experimentaban enormes sufrimientos en los infiernos:

En el infierno Samjiva!® vio [c6mo] se les destroza con azuelas y hachas
mientras tienen los pies hacia arriba y la cabeza hacia abajo. Al mismo tiem-
po otros, cuyos corazones albergan intenciones perversas, se desgarran entre
sf con ufias de hierro y unos a otros se cercenan los miembros del cuerpo
con espadas de hojas afiladas que aparecen en sus manos; mas no les llega
la hora mientras no se agotan [los resultados de] sus actos malvados.'”

8 Aqui el Mahavastu recibe también el nombre de Avadana. Esta palabra se usa cominmente
para designar un género narrativo enfocado en las hazanas de los discipulos directos del Buda.
Al parecer, aqui se usa en un sentido mas amplio para designar el caracter narrativo de todo el
Mahavastu. Notese que este capitulo recibe el nombre de Siitra, la designacién para referirse a
un discurso candnico pronunciado por el Buda o alguno de sus discipulos.

9 Bhagavant es uno de los epitetos mds comunes para referirse a los budas. Nombre de difi-
cil traduccion, normalmente se entiende como “Afortunado”, “Venturoso”, “Bienaventurado”.

10 En esta parte del texto, se inserta una frase dirigida a los recitadores tradicionales con la
instruccion de que completen una lista estereotipada de cualidades del Buda.

11 E] Jetavana, “Jardin del principe Jeta”, estaba ubicado a las afueras de la ciudad de
Sravastt, la capital del antiguo reino de Kosala. Segtn las tradiciones budistas, el comerciante
Anathapindada lo habia comprado al principe Jeta casi en su totalidad para convertirlo en resi-
dencia temporal del Buda y sus discipulos.

12 Mahamaudgalyayana era uno de los discipulos prominentes del Buda. Se le considera
como sobresaliente en el empleo de poderes extraordinarios.

13 Las palabras que se traducen como regién infernal o infierno son niraya, “Sin felicidad”
o “Partida [de este mundo]”, y naraka, un nombre de etimologia imprecisa, que los exegetas
tradicionales interpretan como “Estrecho”, “Lugar de malvados”, “Desagradable” y “Yendo
hacia abajo”. En el budismo, los infiernos son el mds desafortunado de los destinos del renacer.

14 En el Mahavastu, los ocho grandes infiernos son ctbicos. En cada uno de sus cuatro
lados tienen cuatro apéndices o anexos, por lo que cada gran infierno suma dieciséis secciones
secundarias de tormento.

15 Es otro nombre de Mahamaudgalyayana, llamado asf por la aldea de donde provenia, de
idéntico nombre.

16 Lit., “Reavivamiento”.

17 De acuerdo con el budismo, todos los actos (karma) realizados con intencién, ya sean vir-
tuosos o perversos, necesariamente producen un resultado o fruto en la persona que los realiza
y no es posible escapar de ese resultado.



220 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

kalasatre mahanarake adraksit satvam kalasttrena sttritanga nihataksTyantam
paraSthi pi vipatlyantam karapatrehi vipatlyantan // taksitapatito ca
sanam kayo puna ruhyati asata vedana vedayanti na caivam kalam karon-
ti karmopastabdhatvat // samghate pi mahanarake adraksit satvasahasrani
parvatehi pidiyanta adiptasamprajvalitasajyotibhttehi $Sonitanadyo ca pra-
savanti bhiiyo ca tani parvatani te ca samkramanti na caivam tavat kalam
karonti karmopastabdhatvat // adraksid ekantaraurave satvasahasriyo
tamramayaghanesu adiptasamprajvalitasajyotibhitesu dhimasamakulesu
praksipta duhkhasahasrani anubhonta // maharaurave adiptasamprajvalite
[6] sajyotibhiite agnismim sampraksiptanam maharavam ravantanam
ca Sabdo cakravadamahacakravadehi parvatehi pratihanyate yehi catur-
hi ~ mahadvipehi  jambudvipaptrvavideha-aparagodaniya-uttarakurusu
manusyanam S$rotabhasam agacchati // adraksit tapane aneka satvasahasri-
yo ekantakaduhkhavedana vedayantam parsni upadaya yavad adhikrkatika
ayokuttanehi kuttTyanta aparani ca duhkhasahasrani samanubhavanta na
caivam tava kalam karonti karmopastabdhatvat // tasmim mahanarake
adiptasamprajvalite sajyotibhtite anekayo satvasahasriyo upapanna duhkha
vedanam vedenta // tasmim mahanarake samantayojanaSatike piirvaya
bhittiya



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 221

En el gran infierno Kalasitra'® vio cémo se azota a los seres con un
alambre negro con el que se les ata fuertemente y se les rasga, para después
ser hendidos con hachas y desgarrados con sierras [siguiendo las lineas mar-
cadas por el alambre].!” Pero, aunque se les descuartiza y taja, sus cuerpos
se reconstituyen una y otra vez; padecen tormentos dolorosos, mas ni asi les
llega la hora, pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

Por su parte, en el gran infierno Samghata2’ vio cémo montafias llamean-
tes, incandescentes y ardientes trituran a miles de seres. Luego corren [sobre
ellos] rios de sangre y de nuevo aquellas montanas les pasan por encima. Pero
ni asi les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

En el Ekantaraurava?! vio cémo miles de seres son insertados entre pla-
cas humeantes de cobre —llameantes, incandescentes y ardientes—, pade-
ciendo miles de aflicciones.

El fuerte clamor de los que son arrojados en un fuego llameante, [6] in-
flamado y ardiente, y el estruendo de los que profieren alaridos en el
Maharaurava,?? reverberan en las montaiias circulares y en el Mahacakravada,
llegando a ser percibidos por el oido de los seres humanos en las cuatro
grandes islas de Jambudvipa, Pirvavideha, Aparagodaniya y Uttarakuru.?3

En el Tapana®* vio a muchos miles de seres padeciendo tormentos ex-
cesivamente dolorosos: se les machaca con morteros de hierro, empezando
desde los talones hasta llegar a la nuca, y sufren miles de otras aflicciones.
Pero ni asi les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con
vida]. Muchos miles de seres que renacen en ese gran infierno llameante,
incandescente y ardiente experimentan tormentos dolorosos. En ese gran
infierno, que mide cien yojanas por lado,? las miles de llamas que surgen

18 Lit., “Alambre negro” o “Alambre de la muerte”.

19 Este tormento hace referencia a una técnica de carpinterfa segtin la cual el carpintero usa
un alambre negro que le sirve de guia para cortar el madero.

20 Ljt., “Trituracién colectiva”.

21 El nombre de este infierno puede ser interpretado de las siguientes formas: “Extremada-
mente espantoso”, “Lamento excesivo” y “Despedazamiento extremo”.

22 Ljt., “Gran lamento”.

23 De acuerdo a la cosmografia del budismo antiguo, en el centro del mundo hay una mon-
tafla descomunal de nombre Meru, rodeada por una serie de ocho mares con forma de circulos
concéntricos intercalados con siete cordilleras con la misma estructura. En el océano mds gran-
de y més alejado del monte Meru hay cuatro grandes islas: al sur se encuentra Jambudvipa, que
corresponde a la India y tiene forma trapezoide; al este se encuentra Puirvavideha, en forma de
media luna; al oeste estd el continente circular Aparagodaniya; y al norte Uttarakuru, de forma
cuadrada. En el borde de este océano se levanta el Mahacakravada o “Gran circulo”, una cor-
dillera de hierro que rodea todo el mundo. Tradicionalmente, los infiernos se ubican debajo de
Jambudvipa.

24 1 jt., “Quemazén”.

25 El yojana o yugada es una antigua medida india que puede variar, segtin las fuentes, desde
los 7 y medio hasta los 17 kilémetros.



222 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

arcisahasrani utpattitva paScimaye bhittTye pratyahanyanti / paScimaye
bhittTye arcisahasrani utpattitva pirvaye bhittiye pratyahanyanti / daksinaye
utpattitva uttaraye pratyahanyanti / uttaraye utpattitva daksinadyam pratya-
hanyanti / bhimiye utpattitva tale pratyahanyanti / talato utpattitva bhimau
pratyahanyanti / tayo satvasahasriyo samantato paripatanti na caivam tavat
kalam karonti karmopastabdhatvat / pratapasmim mahanarake parvata
prajvalita adipta sajyotibhtita / nairayikehi satvehi $tlopetehi tani parvatani
paricaritani // edr$ani duhkhani samanubhavanti na caivam tava kalam ka-
ronti karmopastabdhatvat // ato mahanarake muktah kukkulante 'vagahanti
/ te ca tatra kukkule dahyamanayo jana [7] pradhavanti na caivam kalam
karonti karmopastabdhatvat // kukkulato muktah kunapam avagahanti
/ tatra krsnehi pranakehi ayomukhehi khajjanti na caivam kalam karonti
karmopastabdhatvat // kunapato mukta narakotsada drumani ramaniyani ca
vanaprantani paSyanti tena sukharthino tani vanaprantani dhavanti / tatrapi
sanam kulala ca grdhra ca kakoluka ca ayomukha ardravrkse va varjayitva
mansani khadanti yam tesam asthini ava$esani bhiiyo pi mansacchavi
mansa$onitam upajayati na caivam kalam kurvanti karmopastabdhatvat //
te tesam paksinam bhita alene lenasamjfiino asipatravanam narakakumbham
ca praviSanti // tatrapi sampravistanam vatani upavayanti yais tani asipatrani
patanti tiksnani / tesam satvanam gatrani pratyahanyanti naivam sanam
kaScit kaye pradeso yo aksato bhavati antamasato balagrakotiniskramamatro
pi na caivam kalam karonti karmopastabdhatvat // te ksata ca Sayana
rudhiramraksitasarira vaitaranTm nadim avagahanti satva kathinam
ksaranadim yava sanam S$laksnitani amgani pratividhyanti na caivam kalam
karonti karmopastabdhatvat // tato 'pi sanam narakapala ayasehi ankuSehi
uddharetva naditire adiptaye bhumiye samprajvalitasatejobhttaye [8]
aviddhanam evam aha // ahaha bho



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 223

desde la pared oriental azotan contra la pared occidental; las miles de llamas
que surgen desde la pared occidental azotan contra la pared oriental; las que
surgen desde la meridional azotan contra la septentrional; las que surgen
desde la septentrional azotan contra la meridional; las que surgen desde el
suelo azotan contra el techo; y las que surgen desde el techo azotan contra
el suelo. Miles de seres colapsan por todas partes, mas ni asi les llega la hora
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

En el gran infierno Pratapa®® hay montafias llameantes, incandescentes
y ardientes cercadas por seres infernales armados con lanzas. Aunque [los
seres] padecen semejantes aflicciones, ni asi les llega la hora pues sus accio-
nes [previas] los mantienen [con vida].

Ahora bien, cuando se liberan de ese gran infierno se abisman en el
Kukkula,?” y allf las personas [7] corren de un lado a otro mientras se cal-
cinan, mas ni asi les llega la hora pues sus acciones [previas] los mantienen
[con vida]. Y cuando se liberan del Kukkula se abisman en el Kunapa.2® All{
los devoran seres oscuros con fauces de hierro. Pero ni asf les llega la hora
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida]. Y cuando se liberan
del infierno secundario Kunapa, divisan drboles y los bordes de bosques en-
cantadores. Deseosos de alivio corren hacia los bordes de los bosques, pero
alli aves rapaces, buitres, cuervos y lechuzas con picos de hierro devoran su
carne como si estuvieran tronchando arboles tiernos. Entonces, en los restos
de sus huesos se produce de nuevo carne, sangre y piel. Pero ni asf les llega
la hora pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida].

Aterrados por esas aves piensan que hay un refugio donde no lo hay y
entran en la trampa infernal del Asipatravana.?? Sobre aquellos que entran
allf soplan vientos que hacen caer hojas de espadas afiladas. Estas se lanzan
contra los miembros de esos seres y no hay una sola parte de sus cuerpos
que permanezca intacta y quede siquiera del tamafio de la apertura de la
punta de un cabello. Pero ni asi les llega la hora pues sus acciones [previas]
los mantienen [con vida].

Lastimados, tendidos y con los cuerpos ensangrentados los seres se su-
mergen en el rio Vaitarani,>® un torrente impetuoso y corrosivo, hasta que
sus miembros reblandecidos quedan horadados. Pero ni asf les llega la hora
pues sus acciones [previas] los mantienen [con vida]. Los guardianes de los
infiernos los sacan de alli con ganchos de hierro y los arrojan a la ribera del
rio, un terreno ardiente, incandescente y llameante, [8] y les dicen: “Eh, oi-

26 Lit., “Resquemazén”. Mds adelante es llamado también Pratapana.

27 Lit., “Lumbre”, “Ascua”, “Brasa”. A partir de aqui, se describen varias secciones secun-
darias de los infiernos.

281 jt., “Caddver”.

29 Lit., “Bosque de espadas afiladas”.

301 jt., “Cruce” o “Dificil de cruzar”.



224 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

purusah kim icchatha // te evam ahansuh // paribubhuksita sma sampipasita
sma // tato sanam narakapalah ayoviskambhanebhi mukham viskambhayitva
adiptasamprajvalitasatejobhtitehi ayosandam dhamenti mukham svakam
vivarayitva adiptani samprajvalitani satejobhitani ayogudani mukhe
sampraksipanti // tam bhumjantam bhavanto // tamraloham ca sanam
vilinakam payayanti // pibantam bhavanto // yo sanam dhamamana eva
ostham dahati ostham dahitva jihvam dahati jihvam dahitva talukam daha-
ti talukam dahitva kantham dahati kantham dahitva antram dahati antram
dahitva antragunam adaya adhobhagena gacchati na caivam tavat kalam
karonti karmopastabdhatva // evam sthaviro mahamaudgalyayano astasu
mahanarakesu satva duhkhasahasrany anubhavanta drstvan'; aho krcchram
ti jetavanam agatva caturnam parisadam vistarenarocayati // evam satva
astasu mahanarakesu sodasotsadesu vividhani duhkhasahasrani pratyanu-
bhavanti / tasmaj jiiatavyam praptavyam boddhavyam abhisamboddhavyam
kartavyam kuSalam kartavyam brahmacaryam na ca va loke kificit papam
karma karanlyam ti vademi // evam sthavirasya mahamaudgalyayanasya
Srutva bahtni pranisahasrani devamanusyanam adbhutam prapnuvanti // [9]
evam samasato narakavarnah // vistarato 'py upavarnayisyami // samjlvam
nama // kasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti / iha sapatna ye va
bhonti sapatnaka va vairinah ksetravairika va vastuvairika va vapravairika
va pratirajano va caura va samgramagata anyamanyasmim sapatnani cittani
upasthapayitva kalam kurvanti tasya karmasya vipakato tatra satva upapa-
dyanti // evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh /



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 225

gan ustedes, ;qué desean?”, “En verdad estamos extremadamente hambrien-
tos y sedientos”, responden ellos. Entonces los guardianes de los infiernos
les atenazan las bocas con barras de hierro llameantes, incandescentes y
ardientes, mastican una masa de hierro, abren sus labios y les escupen en
las bocas bolas de hierro llameantes, incandescentes y ardientes, diciéndoles
que las coman. Luego les dan a beber cobre fundido y les dicen que lo be-
ban. Conforme este fluye, les calcina los labios; tras abrasarlos les tuesta la
lengua; después hace arder su paladar; entonces, les quema la garganta; ha-
biéndola asado, les incinera las entrafias, para luego penetrar sus intestinos
y salir por el ano. Pero ni asi les llega la hora pues sus acciones [previas]
los mantienen [con vida].

Cuando el reverendo Mahamaudgalyayana vio a los seres experimentan-
do miles de aflicciones en los ocho grandes infiernos, pensé: “jAh, cudnto
infortunio!”. Regresé al Jetavana e hizo un relato detallado a la asamblea
cuddruple:3! “De esta forma los seres padecen miles de aflicciones diversas
en los ocho grandes infiernos y en sus dieciséis secciones anexas. Por esta
razon les digo que se debe adquirir el conocimiento, se debe despertar al
entendimiento completo del despertar,>? se debe hacer el bien y actuar de
acuerdo con la conducta sagrada,3? y en lo absoluto se debe realizar algin
acto malvado en este mundo”. Tras escuchar lo que decia el reverendo
Mahamaudgalyayana, muchos miles de seres vivos —dioses y humanos—
se maravillaron.

[9] Esta es una descripcion resumida del infierno. Ahora también lo des-
cribiré en extenso. [...]3*

El Samjtva

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Los seres
que en este mundo son hostiles, que son rivales por su enemistad, que tie-
nen rivalidad por causa de un terreno, una propiedad o un campo cultivado,
los reyes que tienen rivalidad con otros reyes, los ladrones, y los guerreros
que mueren abrigando intenciones hostiles unos contra otros, renacen alli
a causa de la maduracidn de esos actos. Asimismo, los seres renacen alli a
causa de la maduracion de diversos actos malvados y perversos; estos son
solamente algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los

31 Se refiere a la congregacion de monjes, monjas, los y las practicantes laicas.

32 Lit., “Aquello que debe ser despertado se ha de despertar completamente” (“boddhavyam
abhisamboddhavyam”). La frase hace referencia a la adquisicion del conocimiento liberador
que los budistas conocen como bodhi, el despertar de un buda.

33 La “conducta sagrada”, brahmacarya, designa aqui una forma de vida caracterizada por
la renuncia, la abstencion y la castidad.

34 Por cuestiones de espacio se ha omitido una seccién en verso que repite las descripciones
de los infiernos que se han hecho en prosa.



226 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

tatropapanna anyesam pi papakanam aku$alanam karmanam vipakam pra-
tyanubhavanti // kasya karmasya vipakena takslyanti // yehi iha jivanto
pranaka tacchita bhavanti vasthi para$thi kutharthi tasya karmasya vipakena
taksTyanti // kasya karmasya vipakato tesam §Ttako vayu upavayati // [17]
yehi iha nivapakabhojanani dattani bhonti S$rgalamahisana $tkarana
kukkutana positani mamsarthaya vadhisyami tti tasya karmasya vipakato
tesam . ... ..... hastesu nakha jayanti danda va ayasa // yatha iha
ayudhayanani dattani bhonti evam ytyam imehi ayudhehi itthamnamam
gramam va nagaram va nigamam va hanadhvam manusyam va
tiracchanagatam va tasya karmasya vipakato tesam hastesu danda vayasa
jayanti asino ca // kenaisa samjivo // tatra tesam nairayikanam evam bhava-
ti samjivam kalasttrabhttikam tenaisa samjivanirayo // ___kalasGtram nama
/I so narako yava ayudhahasta yava sajyotibhtto // tatra tam nairayika
nirayapala ardravrkse va varjetva kalasttravaSena taksanti astam$e pi
sadams$e pi caturams$e pi // anyesam dani parsni upadaya yavat krkatikato
yatha iksugandika evam chindanta gacchanti anyesam punah krkatikad
upadaya yavat parsni yatha iksugandika evam chindanta gacchanti // te
tathabhtta atimatram duhkha vedana vedenti na ca punah kalam karonti
yavam na tatpapakam karma kstnam bhavati // [18] kasya karmasya vipakena
tatra satva upapadyanti // yehi iha baddha bhavanti hastinigadadibhih
karmakarapita va bhavanti ettakanam hastani chindatha padani chindatha
ettakanam nasa ettakanam snayumansam utpatetha ettakanam bahu
ettakanam prsthimansam utpatetha pamcavaram va daSavarakam va tasya
karmasya vipakena tatra satva upapadyanti // evam khalu punah



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 227

que renacen alli también padecen la maduracién de otros actos malvados y
perversos.

(Por la maduracién de cudles actos se les taja? Quienes en este mundo
tajan seres vivos con azuelas, hachas y machados, son tajados a causa de la
maduracion de esos actos.

(Por la maduracién de cudles actos es que sopla sobre ellos un viento
gélido? [17] Quienes en este mundo ceban ciervos, bufalos, jabalies y gallos
pensando asesinarlos por su carne cuando hayan engordado, a causa de la
maduracién de esos actos es que sopla sobre ellos un viento gélido.

(Por la maduracién de cudles actos es que en las manos les crecen ufias
o garrotes de hierro? Quienes en este mundo entregan armas diciendo: “Eh,
asesinen con estas armas a los humanos o animales de tal o cual aldea, ciu-
dad o pueblo”, a causa de la maduracion de esos actos es que en las manos
les surgen garrotes o espadas de hierro.

JPor qué este [infierno] es llamado Samjiva?3> Porque alli los seres infer-
nales piensan: “Ay, estamos reviviendo”, y se trata de un reavivamiento que
tiene como base el encadenamiento al mortifero tiempo.3° Es por ello que es-
te infierno es llamado Samjiva.

El Kalasiitra

Este infierno... (se describe del mismo modo que los otros hasta)3” [en él]
los seres portan armas en las manos, y estd en llamas. All{, usando un alam-
bre negro los guardianes del infierno cortan a los seres infernales en ocho,
seis o cuatro partes, como si estuvieran trozando tallos frescos. A otros los
van hendiendo desde los talones hasta la nuca como si fueran cafias de
azidcar, mientras que a otros més los van hendiendo desde la nuca hasta los
talones como si fueran cafias de azidcar. De esta forma sufren alli tormentos
extremadamente dolorosos, pero ni asi les llega la hora sino hasta que su
karma maligno se ha agotado. [18] ;Por la maduracién de cudles actos es
que los seres renacen alli? Quienes en este mundo atan a otros con grilletes
de madera, cadenas de hierro y otras cosas, o que ordenan lo siguiente:
“;Corten las manos a estos, corten los pies a aquellos, corten las narices a
esos, desgarren la carne de los musculos a aquellos, desgarren cinco o diez
veces los brazos y la carne de las espaldas a estos!”, esos seres renacen alli
a causa de la maduracion de tales actos. Sin embargo, estos son solamente

35 Lit., “Reavivamiento”.

36 Se despliega aqui un juego de palabras intraducible con el nombre del siguiente infierno,
el Kalasitra, que puede traducirse como “alambre negro” y también como “hilo del tiempo o
de la muerte”.

37 En esta parte del texto, se inserta una frase dirigida a los recitadores para indicar que en
la descripcidn de este infierno se deben anadir atributos que aparecen en la descripcion de otros
infiernos.



228 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

adhipateyamatram etam tatropapatteh // tatropapanna anyesam pi papakanam
aku$alanam karmanam vipakam pratyanubhavanti // tatra te nairayika
nirayapalais tadyamana paribhasyamanah subhasst ti ahansu // te sambhita
bahtini pranasahasrani yatha naivajivani evan tisthanti // atha yamapalanam
pattanam taptanam samprajvalitanam sajyotibhttanam bahtni pattasahasrani
purato vaihayasa gacchanti tesam dani agacchantam $abdam karonti / etani
agacchanttti // tani tesam agatva pratyekam gatrani parivestanti // tatra tesam
chavim nirdahanti carma pi mansam pi snayum pi nirdahanti yatha sarvam
pi nirdagdham bhavati // atha tesam avrmhitam tacchavimansalohitam vya-
vadahyati // te tathabhata adhimatram duhkha vedanam vedayanti na ca
punah kalam karonti yava sanam tam papakam karma vyantikrtam na bha-
vati // evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh / tatropapanna
anyesam pi papakanam [19] akusalanam karmanam vipakam pratyanubha-
vanti // kasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti // yehi iha jivanta
prana anekaso ghatavita bhavanti yehi iha yacanakehi va pandakehi va
sarvadandehi va duhs$ilehi va pravrajitehi civarani va kayabandhanani va
paribhumjitani bhavanti tasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti //
evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh / tatropapanna
anyesam pi papakanam akusalanam karmanam vipakam pratyanubhavanti //
anyesam dani parsni upadaya yava krkatikato vadhri vidarenti // anyesam
dani krkatikato upadaya yava parsni vadhri vidarenti // anyesam dani
krkatika upadaya yava katlyo cirakavadhrani karonti // te tathabhuta
adhimatram vedana vedayanti // kasya karmasya vipakenatra satva upapa-
dyanti // yehi idha erakavarsika va karapita ctrakavarsika karapita va tasya
karmasya vipakena tatra satva upapadyanti //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 229

algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que renacen
alli también padecen la maduracién de otros actos malvados y perversos.

Alli, los guardias de los infiernos lastiman e injurian a los seres infernales
diciéndoles que sufran, y estos muchos miles de seres permanecen aterrori-
zados de esta forma mientras dura su vida.

Muchas miles de cintas ardientes, inflamadas e incandescentes andan
por el aire frente a los sirvientes de Yama.’® Cuando las cintas se van acer-
cando, [los seres] dan alaridos: “jAqui vienen!”. Al llegar, envuelven los
miembros de cada uno de ellos y chamuscan su piel y pellejo, también su
carne y tendones, hasta que quedan todos chamuscados. Entonces su piel,
su carne y su sangre, que han sido despedazadas, se calcinan por completo.
Ellos sufren tales tormentos excesivamente dolorosos, pero ni asf les llega la
hora sino hasta que su karma maligno llega a su fin. Sin embargo, estos son
solamente algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que
renacen alli también padecen la maduracién de otros actos [19] malvados y
perversos.

(Por la maduracion de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo asesinan seres vivos en grandes ndmeros, asi como los re-
nunciantes que, vistiendo manto y faja,>® son locuaces, agresivos, violentos
con todos o que tienen un comportamiento malvado, esos seres renacen alli
a causa de la maduracion de tales actos. Sin embargo, estos son solamente
algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que renacen
alli también padecen la maduracion de otros actos malvados y perversos.

Asi, a unos les despellejan tiras de piel desde los talones hasta la nuca, a
otros les despellejan tiras de piel desde la nuca hasta los talones, y a otros
mds los despellejan en tiras y jirones desde la nuca hasta la cintura. Esos
seres sufren tales tormentos extremos.

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo ejercen las torturas llamadas “Tallos de eraka” y “Traje de

tiras”,*0 esos seres renacen allf a causa de la maduracién de tales actos.

38 El personaje de Yama es una herencia brahmanica dentro del pensamiento budista. Es una
deidad que habita en los infiernos, donde se encarga de administrar las penas.

39 Se trata de una referencia directa a los renunciantes budistas, quienes entre sus pertenen-
cias cuentan con el manto y la faja para ajustarlo a la cintura.

40 Se trata de dos torturas terribles que, de acuerdo con algunas fuentes budistas, eran apli-
cadas en la antigiiedad a los criminales. La tortura “Tallos de eraka” hace referencia a la hierba
pantanosa Typha elephantina, que posee tallos y hojas alargados, parecidos a tiras. En el co-
mentario al Anguttara Nikaya (11.1.1, Buddhaghosa 1930, p. 89), el célebre monje Buddhaghosa
explica que al torturado le despellejan tiras de piel desde abajo del cuello hasta los tobillos.
Entonces lo atan con cuerdas y lo jalan. Aquel va tropezando con sus propias tiras de piel y cae.
Con respecto a la tortura “Traje de tiras”, el mismo texto explica que al torturado le despellejan
tiras de piel desde los tobillos hasta la cadera, cubriendo su cuerpo de arriba abajo con las tiras
como si fuera un traje.



230 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

yo niraye andhakaradhiimasamgho parito so dhimo tiksno [20] katuko
bhayanako chavim bhittva carma bhittva mansam bhittva snayum bhittva
asthim bhittva asthimarjam mansady atiniryati // sarve kaya murchanta tatra
sampraksiyanti // te tatra anekani yojanaSatani anvahindanta anyamanyam
akramanta patisubhanti // te tathabhata adhimatra vedanam vedenti na ca
punah kalam karonti yava sanam tam papakam karma vyantikrtam na bhava-
ti // kasya karmasya vipakato tatra satva upapadyanti // yehi idha randhresu
va guttisu va karasu va bandhesu va sahikanam va kimpurusakanam va
undurinam va vidalanam va ajagaranam va vile dhapam krtva dvara
raksita bhavanti madhukara va dhtimena badhita bhavanti tasya karmas-
ya vipakato tatra satva upapadyanti // evam khalu punah vividhanam
papakanam akuSalanam karmanam vipakato tatra satva upapadyanti //
evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh / tatropapannah
anyesam pi vistarah // kenedam kalasttram // tatra nairayikan nirayapala
ardravrkse va varjetva kalasttravasena taksanti tenaisa kalasttranirayo
yathakartavyo // [21] samghato nama // so narako parvatantarikasamsthito
ayaso adiptasamprajvalito sajyotibhiito anekani yojanasatani ayato // tatra
tesam nairayikanam nirayapala ayudhahasta uddeSenti // te dani bhitah tam
parvatantarikam praviSanti // tesam dani purato 'gni pradurbhito / te dani
bhitah pratinivartanti / tesam dani prsthato 'gni pradurbhavati // te dani
Sailah parasparam samagacchanti / tesu dani agacchantesu Sabdam karonti
etagacchanti etagacchantiti // te samagata yatha iksu evam pidayanti // te
dani $aila vaihayasam abhyudgacchanti // te tesam hesta anupravi$anti /
yada anupravista bhavanti bahtni pranisahasrani te dani $aila sanniviSanti
yatha iksuganda evam pidenti lohitanadiyo prasyandanti // asthisamkalikah
parivarjyanti nirmansa snayusamyuktah // tathabhata vedana vedenti na
ca punah kalam karonti yava sanam na tam papakam karma vyantikrtam
bhavati // kasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti // yehi iha
kitakamardanani va karapitani bhavanti talamardanani va asipatre va



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 231

En este infierno hay por todos lados una humareda ensombrecedora, un
humo acre, [20] abrasador y horripilante que perfora la piel, hiende el pe-
llejo, la carne, los tendones, los huesos y la médula, atravesando la carne y
las demads partes, impregnando todo el cuerpo. All{ los van empujando y por
muchos cientos de yojanas deambulan en ese lugar, hiriéndose al pisotearse
unos a otros. Ellos sufren tales tormentos excesivamente dolorosos, pero ni
asf les llega la hora sino hasta que su karma maligno llega a su fin.

(Por la maduracion de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo ahiiman agujeros, cuevas, encierros, trampas o las guaridas
de culebras, reptiles, ratones, gatos o pitones, al tiempo que mantienen
resguardadas las entradas; o quienes ahuyentan a las abejas por medio del
humo, esos seres renacen alli a causa de la maduracion de esos actos. Asi-
mismo, los seres renacen alli a causa de la maduracién de diversos actos
malvados y perversos; estos son solamente algunos de los factores dominan-
tes para renacer alli, pues los que renacen alli, etcétera.*!

(Por qué este [infierno] es llamado Kalasatra? Alli, usando un alambre
negro los guardianes de los infiernos tajan a los seres infernales como si
estuvieran trozando tallos frescos. Es por esta practica que este infierno es
llamado Kalasutra.

[21] EI Samghata
Este infierno de hierro llameante, incandescente y ardiente se encuentra
entre montafias y se extiende por muchos cientos de yojanas. Alli, los guar-
dianes de los infiernos, con armas en las manos, conducen a los seres in-
fernales. Entonces estos, aterrorizados, entran en el drea que hay entre las
montafas. Frente a ellos surge fuego, por lo que dan la vuelta aterrorizados,
pero entonces surge fuego detrds de ellos. En ese momento los pefiascos
comienzan a acercarse entre si y conforme se van acercando aquellos gritan:
“;Se estdn acercando, se estdn acercando!”. Asi, cuando se juntan los pren-
san como si fueran cafias. Después los pefiascos se levantan por los aires y
aquellos se meten debajo. Cuando muchos miles de seres vivos se han meti-
do alli, los pefiascos descienden y los prensan como si fueran cafas: fluyen
rios de sangre y quedan destrozados los esqueletos, descarnados y ligados
por los tendones. Asi sufren tales tormentos, pero ni asi les llega la hora sino
hasta que su karma maligno llega a su fin.

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo son causantes de que se aplasten insectos, se quiebre la su-
perficie de la tierra*? o se hiera con hojas afiladas; también quienes macha-

41 El texto introduce la indicacién de omitir un pasaje repetido. El fragmento en cuestién es:
“también padecen la maduracion de otros actos malvados y perversos”.
42 Pues al hacerlo se asesina insectos, gusanos y otros animales.



232 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

devanam tathaiva jivantaka evam pranaka patrayastihi pidita bhavanti liksa
va yuka va samku$a va nakhehi piccita bhavanti tasya karmasya vipakena
tatra satva upapadyanti // evam khalu punah adhipateyamatram etam
tatropapatteh [22] tatropapannah anyesam pi papakanam aku$alanam
karmanam vipakam pratyanubhavanti // ta asthisamkalikayo ayasahi dronthi
adiptahi samprajvalitahi sajyotibhttahi ayasehi muSalehi adiptehi
samprajvalitehi sajyotibhatehi ayopate yatha pamca varsaSatani bhavanti //
te tathabhuta evam duhkham tivram vedana vedayanti // kasya karmasya
vipakena tatra satva upapadyanti // yehi iha jivantaka pranaka Saktthi vijjhita
bhavanti va gadasihi badhyante va yehi samprajvalitehi sajivani pranakani
vyapadya udikhale muSalehi samklista bhavanti tasya karmasya vipakato
tatra satva upapadyanti // kenaisa samghato ti vuccati // tatra nairayika
satvah samghatam apadyante tenaisa nirayo samghato ti vuccati // . ... ...
. . . tatra te nairayika bahtini pranasahasrani pratyekapratyekam va gharake-
hi oruddha chinna-iryapatha gacchanti // tesam haste agni prajvalati / yatha
yatha agni prajvalati tatha tatha §abdam karonti / yatha yatha agnir nirvati
tatha tatha tusnibhavanti // te tathabhata adhimatram vedana vedayanti //
kasya karmasya vipakato tatra satva upapadyanti // yehi iha atrana
anabhisarana karmakarapita bhavanti gehadagha/ [23] va krta bhavanti
vanadagha krta bhavanti randhresu va guttisu va karasu va bandhesu va
sahikanam va kimpurusanam va undurinam va vidalanam va ajagaranam
va vilesu agnim datva dvarani raksitani bhavanti madhtini va tambalani va
agnina badhitani bhavanti tasya kamasya vipakena tatra satva upapadyanti
/I evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh / tatropapannah
anyesam papakanam aku$alanam karmanam vipakam pratyanubhavanti // . .
..... ___maharauravo nama // so narako samcito ayaso adipto samprajvalito
sajyotibhtito anekani yojanaSatani ayato // tatra tesam nairayikanam
nirayapala mudgarahasta uddesenti // te dani bhita apy ekatya



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 233

can seres vivos con los mazos de los molinos o quienes con las ufas trituran
piojos, liendres u otros insectos con aguijon, esos seres renacen allf a causa
de la maduracién de tales actos. Sin embargo, estos son solamente algu-
nos de los factores dominantes para renacer alli, [22] pues los que renacen
alli también padecen la maduracion de otros actos malvados y perversos.

Esos esqueletos son [machacados] por quinientos afios en morteros de
hierro llameantes, incandescentes y ardientes con mazas de hierro llamean-
tes, incandescentes y ardientes, como si estuvieran bajo una férrea lluvia. De
esta forma sufren tales tormentos dolorosos y agudos.

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo perforan seres vivientes con cuchillos o los hienden con
mazos y espadas; quienes soplan llamas sobre seres vivos y los trituran
con mazas dentro de un mortero, esos seres renacen alli a causa de la ma-
duracién de tales actos.

(Por qué este [infierno] es llamado Samghata? Alli los seres infernales
caen en el infortunio de ser triturados en masa.*3 Es por ello que este infier-
no es llamado Samghata.

[El Raurava]**

Alli, cada uno de los muchos miles de seres infernales se encuentra confi-
nado en una celda, impedido de moverse. En sus manos se enciende fuego;
gritan cada vez que este se prende y permanecen en silencio cada vez que se
extingue. Sufren tales tormentos excesivamente dolorosos.

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quie-
nes en este mundo obligan a los desprotegidos y desamparados a realizar
labores; quienes causan incendios en bosques [23] y selvas; quienes ahtiman
agujeros, cuevas, encierros, trampas o las guaridas de culebras, reptiles, ra-
tones, gatos o pitones, al tiempo que mantienen resguardadas las entradas;
y quienes arrasan con fuego colmenas o pastizales, esos seres renacen alli
a causa de la maduracion de tales actos. Sin embargo, estos son solamen-
te algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que renacen
alli también padecen la maduracién de otros actos malvados y perversos.

El Maharaurava

Este infierno denso, férreo, llameante, incandescente y ardiente se extiende
por muchos cientos de yojanas. Alli, los guardianes de los infiernos dirigen
a los seres infernales con mazos en las manos. Aterrorizados, algunos de

43 Se trata de un juego de palabras. El nombre del infierno puede significar “trituracién”,
“aplastamiento” y, al mismo tiempo, “multitud”.

44 En todos los manuscritos hay una laguna al principio y al final de la descripcién de este
infierno. Por la secuencia presentada anteriormente, podemos asegurar que se trata del Raurava.



234 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

dhavanti apy ekatyah palayanti apy ekatya na palayanti apy ekatya
kutrapi avasakkanti apy ekatya na avasakkanti apy ekatya anuSakyam
samjiapayamanah pratyudgacchanti // te dani narakapala kasya dani ylyam
atra samjiiapayamana pratyudgacchatheti tam praharanti yatha dadhighatika
evam §iryanti visiryanti // ye ca dhavanti ye ca na dhavanti te tathabhata
duhkham kharam kadukam vedana vedenti // kasya karmasya vipakena tatra
satva upapadyanti // yehi iha [24] candramastiryani avaritvana bandhanani
krtani bhavanti pravedayitva osiranti ettha ylyam ma candramastryam
paSyatha tasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti // kasya kar-
masya vipakato tesam satvanam §irsani picclyanti // yehi iha jivantakanam
pranakanam §irsani piccitani bhavanti ahinam vrScikanam S$ataghninam
tasya karmasya vipakena tesam §irsani picclyanti // kena tam rauravam //
tatra te nairayika rodanta na Saknonti ambeti va tateti va bandhavan upetum
/I tenedam rauravan ti samjilitam // tapano nirayo // tatra te nairayika
oruddha bahtini pranisahasrani tisthanti // te dani ardravrkse va varjetva
khadanti // yada dani bhavanti nirmansa asthisamkalika oruddha snayuyukta
te dani sammirchitva sahavedana prapatanti // atha tesam karmavipakato
§ttalako vato upavayati // tena tesam chavimansalohitam upajayati // atha
te purato praveSenti te tathabhuta // kasya karmasya vipakena tatra satva
upapadyanti // yehi iha advaraka ghara pratiyatta bhavanti tesam bhittiyo
listapattiyayam (?) bhavanti jivantaka pranaka tatrapi va kartarikahi prasasta
bhavanti tasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti // tatra kasya
karmasya vipakena khajjanti // yehi iha jivantaka pranaka khadapita bhavan-
ti simhehi vyaghrehi dvipihi rksehi [25] taraksuhi tasya karmasya vipakena
khajjanti // kasya karmasya vipakato tesam §itako vato upavayati // yehi
idha nivapakabhojanani dattani bhavanti mrganam mahisanam stkaranam
kukkutanam sthtlamansarthaya vadhisyami tti tasya karmasya vipakato
tesam S$itako vato upavayati //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 235

estos corren, otros escapan, algunos mds no huyen, otros se apartan hacia
cualquier lugar posible, mientras que algunos no se apartan y otros mds,
obedientes, van a su encuentro cuando se los ordenan. Entonces los guar-
dianes de los infiernos les preguntan: “;Por qué vienen a nuestro encuentro
al verse sorprendidos?”, y dan una paliza a aquellos, que estidn aterrados,
hasta que los quiebran y despedazan como si fueran jarros llenos de cuaja-
da; aquellos que corren y aquellos que no lo hacen sufren tales tormentos
dolorosos, crueles y fieros.

(Por la maduracién de cudl acto es que los seres renacen alli? Quienes en
este mundo [24] construyen prisiones que ocultan de la luna y el sol, y tras
recluir [a otros] descienden y les dicen: “{Aqui no podrén ver ni la luna ni el
sol!”, esos seres renacen alli a causa de la maduracién de ese acto.

(Por la maduracién de cudl acto es que las cabezas de esos seres son
aplastadas? Quienes en este mundo aplastan las cabezas de seres vivos tales
como serpientes, escorpiones y ciempiés, sus cabezas son aplastadas a causa
de la maduracién de esos actos.

.Por qué [se le conoce como] Raurava?*> Al los seres infernales claman
“ibastal”, “jauxilio!”, “imatenme!”, pero no pueden morir. Es porque cla-
man con gran dolor que el infierno se llama Raurava.

[El Tapana]

Allf estan recluidos muchos miles de seres infernales a quienes devoran
como si estuvieran trozando tallos frescos. Entonces, cuando sus esqueletos
quedan descarnados, mutilados y ligados por los tendones, desfallecen de
dolor y se desploman. A causa de la maduracion de sus actos en seguida
soplan vientos gélidos, debido a los cuales se regenera su piel, su carne y su
sangre, dejandolos tal como estaban previamente.

(Por la maduracion de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo construyen recintos sin puertas, con muros resbalosos y sin
salidas, y allif mismo asesinan seres vivos con cuchillos, esos seres renacen
alli a causa de la maduracidn de tales actos.

(Por la maduracién de cudl acto es que son devorados alli? Quienes en
este mundo son causantes de que seres vivos sean devorados por leones, ti-
gres, leopardos, 0sos o [25] hienas, son devorados a causa de la maduracién
de ese acto.

(Por la maduracién de cudles actos es que sopla sobre ellos un viento
gélido? Quienes en este mundo ceban ciervos, bufalos, jabalies y gallos
pensando asesinarlos por su carne cuando hayan engordado, es a causa de la
maduracién de esos actos que sopla sobre ellos un viento gélido.

45 Lit., “Lamentacién”.



236 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

kenaisa tapano // nairayika dahyanti tenaiso tapano nama narako ayasehi
Sulehi santaptehi samantato hi anupravarito // tatra te nairayika keci
eka$ulenayuta pacyanti keci dvihi keci yavaddaSahi §alehi ayuta pacyanti //
yada dani ekam par§vam pakvam bhavati vistirnam atha dvitlyena parSvena
/I apy ekatya nairayika adhimatratvat papakanam akuSalanam karmanam
vipakato svayam eva anuparivartayanti // te tathabhuta adhimatram vedana
vedayanti // kasya karmasya vipakato tatra satva upapadyanti // yehi iha
jivasalika karita bhavanti edakayo te tasya karmasya vipakato tatra satva
upapadyanti // evam khalu punah adhipateyamatram etam tatropapatteh /
tatropapannah anyesam pi papakanam akuS$alanam karmanam vipakam pra-
tyanubhavanti // . ......... kenaisa avici nama // tasya purastimato kuddato
arciyo pascime kudde pratihanyanti [26] pascimato kuddato arciyo purasti-
me kudde pratihanyanti daksinato kuddato arciyo uttare kudde pratihanyan-
ti uttarato kuddato arciyo daksine kudde pratihanyanti / bhimiye utpattita
arciyo tale pratihanyanti tala nipatitayo arciyo bhiimiye pratihanyanti sarvo
'rcthi so narako pratibaddho // tatra te nairayika bahtini pranasahasrani yatha
kasthani evam vicitram pacyanti // te tathabhata duhkham tivram kharam
katukam vedana vedayanti na caivam tavat kalam karonti yavat sanam na
tatpapakam karma vyantikrtam bhavati // evan tam parve manusyabhutehi
abhisamskrtam abhisamadiyitva niyatam vedaniyam // evam khalu puna
adhipateyamatram etan tatropapatteh / tatropapanna anyesam pi papakanam
aku$alanam karmanam vipakam pratyanubhavanti //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 237

(Por qué [este infierno] es llamado Tapana?46 [Alli] los seres infernales
son calcinados; es por ello que este infierno es llamado Tapana.

[El Pratapanal®’

[Este infierno] estd rodeado por todas partes de picas incandescentes de
hierro. Allf algunos seres infernales son empalados en una pica y asados,
algunos en dos, y asi hasta que otros son empalados en diez picas y asados.
Cuando uno de sus costados queda completamente asado, [los ponen sobre]
el otro costado. Ademds, algunos seres infernales giran continuamente por
sf solos a causa de la maduracién de actos excesivamente malvados y per-
versos. As{ sufren tales tormentos excesivos.

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo mandan poner cabras vivas en el asador renacen alli a causa
de la maduracién de esos actos. Sin embargo, estos son solamente algu-
nos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que renacen alli
también padecen la maduracion de otros actos malvados y perversos.

El Avici
(Por qué este [infierno] es llamado Avici? Las llamas [que surgen] de su
pared oriental azotan la pared occidental; [26] las llamas de su pared oc-
cidental azotan la pared oriental; las llamas de su pared meridional azotan
la pared septentrional; las llamas de su pared septentrional azotan la pared
meridional; las llamas que surgen del suelo azotan el techo; y las llamas
que descienden del techo azotan el suelo. Todo este infierno estd lleno de
llamas *8

Alli, muchos miles de seres infernales son abrasados, incandescentes,
como si fueran lefios. Asi sufren tales tormentos dolorosos, agudos, crueles
y fieros, pero ni asf les llega la hora sino hasta que su karma maligno llega
a su fin. Invariablemente enfrentan el [karma] que realizaron previamen-
te cuando eran humanos y deben padecerlo. Sin embargo, estos son sola-
mente algunos de los factores dominantes para renacer alli, pues los que
renacen alli también padecen la maduracién de otros actos malvados y
perversos.

46 Lit., “Quemazén”.

47 Esta seccién esta fundida con la pasada y el texto no introduce formalmente la descrip-
cién de este infierno, ademads de que falta también la explicacion final referente al nombre. Sin
embargo, siguiendo el orden de los infiernos y la estructura de las otras descripciones, es obvio
que sigue aqui la seccién del Pratapana.

48 Se explica aqui el nombre de este infierno, Avici, relaciondndolo con la palabra para “Ila-
ma”, arcil/act. Para establecer el vinculo, se usa la construccion sarvaci/sarv’orci, con la que
tiene cierto parecido fonético.



238 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

kasya karmasya vipakena tatra satva upapadyanti / ye iha matrghataka
va bhavanti pitrghataka va arhantaghataka va tathagatasya va dustacitta
rudhirotpadaka va sarvesam api Idr§anam akuSalanam karmapathanam
vipakena tatra satva upapadyanti // evam khalu punar vividhanam papakanam
aku$alanam karmanam vipakena tatra satva upapadyanti // tenaisa avici iti
vuccati // tatra te nairayika avicim katukam tivram kharam vedana veda-
yanti no yathanyesu narakesu narakapala bhita karmani karapenti §itako
vato upavayati yatha anyatra na evam tatra // atra khalu avicim mahanarake
dubkham tivram kharam katukam vedana vedayanti tena eso avicl nama
mahanarako //

[1.27] iti srTmahavastu-avadane narakaparivartam nama sttram samaptam //



NOVA TELLVS, 40/1, Enero-Junio, 2022, pp. 211-240, ISSN 0185-3058 / e-ISSN 2683-1759 239

(Por la maduracién de cudles actos es que los seres renacen alli? Quienes
en este mundo son matricidas, parricidas o asesinos de arhants,* quie-
nes tienen intenciones perversas con respecto al Tathagata o le producen
heridas,>” esos seres renacen all{ a causa de la maduracién de todos los mo-
dos de obrar malignos de este tipo. Asimismo, los seres renacen alli a causa
de la maduracién de diversos actos malvados y perversos.

Es por esto que se llama Avici: alli los seres infernales padecen de forma
ininternlmpida51 tormentos dolorosos, severos, agudos y crueles. Mientras
que en algunos otros infiernos los guardianes infernales obligan a los aterro-
rizados [seres] a hacer cosas y soplan vientos gélidos, alli no es asi. Allf mas
bien padecen de forma ininterrumpida tormentos terriblemente infernales,
dolorosos, agudos, crueles y severos. Es por ello que este gran infierno es
llamado Avici.

[27] Asi concluye el Sitra titulado “Seccion de los infiernos” en el glo-
rioso Mahavastu Avadana.

BIBLIOGRAFIA
Fuentes antiguas

BuppHAGHOSA, Manorathaptrani, Buddhaghosa’s Commentary on the Anguttara-
Nikaya, vol. 1I, Eka-Duka-Tika-Nipata Vannanda, ed. Max Walleser and Her-
mann Kopp, London, The Pali Text Society, Oxford University Press, 1930.

LeumanN, Ernst and Shindo Funta (eds.), “Bonbun Taiyaku Mahavastu (Daiji)”,
Mikkyo Kenkyii, 53, 1934, pp. 5-9, 6-42.

LeumanN, Ernst and Shindo Funrta (eds.), “Bonbun Taiyaku Mahavastu (Daiji)”,
Mikkyo Kenkyii, 55, 1935, pp. 10-24, 43-62.

Marciniak, Katarzyna (ed.), The Mahavastu, A New Edition, vol. III, Tokyo, Bi-
bliotheca Philologica et Philosophica Buddhica (XIV, 1), The International Re-
search Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2019.

49 Los arhants son sabios que han destruido las impurezas de la mente y han alcanzado la
liberacion mediante el camino ensefiado por los budas. A menudo, la palabra refiere a los dis-
cipulos directos del Buda.

30 Las transgresiones 1,2, 3 y 5 forman parte de la lista canénica de los anantarika-karma,
“los cinco actos de retribucion inmediata”, que invariablemente llevarian a renacer en los in-
fiernos. El otro acto de esta lista, ausente en el texto, consiste en crear divisiones dentro de la
orden mondstica budista. Tathagata es uno de los epitetos mas comunes para referirse al Buda.

51 La explicacién del nombre de este infierno se basa aqui en una etimologia hermenéutica
célebre que interpreta la palabra avici como “sin olas”, donde la a es privativa y vici, “ola”.
De alli se entenderia como “sin oleadas”, “sin intervalos [de descanso o placer]”, “sin inte-
rrupcion”.



240 GARCIA/ EL SUTRA DE LA SECCION DE LOS INFIERNOS

Marciniak, Katarzyna (ed.), The Mahavastu, A New Edition, vol. II, Tokyo, Bi-
bliotheca Philologica et Philosophica Buddhica (XIV, 2), The International Re-
search Institute for Advanced Buddhology, Soka University, 2020.

Senart, Emile (ed.), Le Mahavastu, Texte sanscrit publié pour la premiére fois et
accompagné d’introductions et d’un commentaire, Tome premier, Paris, Impri-
merie Nationale (Sociéte Asiatique, Collection d’ouvrages orientaux, Seconde
Série), 1882.

Yuyama, Akira (ed.), The Mahavastu Avadana, In Old Palm-Leaf and Paper Ma-
nuscripts, I. Palm-Leaf Manuscripts, Il. Paper Manuscript, Tokyo, Centre for
East Asian Cultural Studies for unesco, The Toyo Bunko (Bibliotheca Codicum
Asiaticorum 15 y 16), 2001.

Fuentes modernas

FrANKE, R. O. (Ubersetzer), “Maudgalyayanas Wanderung durch die leidvollen Wel-
ten”, Zeitschrift fiir Missionskunde und Religionswissenschaft, 45, 1930, pp.
1-22.

Garcia, Roberto E., “Reinvencién de los infiernos budistas: continuidad y creativi-
dad en el Mahavastu”, en Wendy Phillips, Laura Carballido y Oscar Figueroa
(eds.), Inventar la India. Representaciones Disciplinarias a partir de la Histo-
ria, las Humanidades y las Artes, México, Universidad Nacional Auténoma de
México, 2019.

Jongs, J. J. (trad.), The Mahavastu, vol. I, London, Luzac and Company, 1949.

Leumann, Ernst und Sindo Sirast (Ubersetzer), Mahavastu, ein buddhistischer Sans-
krittext, Heft I, Freiburg in Baden, Albert Ludwigs Universitidt (Proceedings of
the Faculty of Liberal Arts and Education, Yamanashi University), 1952.

SADAKATA, A., Buddhist Cosmology. Philosophy and Origins, Tokio, Kosel Publi-
shing, 1997.

k ok ok

RogertO E. GArcia es doctor en Estudios de Asia por el Centro de Estudios de Asia
y Africa (ceaa) de El Colegio de México. Actualmente es profesor-investigador
de la plaza Robert H. N. Ho Family Foundation en Estudios Budistas en el cEaa de
El Colegio de México. Se ha desempefiado como docente en instituciones como la
Universidad del Claustro de Sor Juana, el Programa Universitario de Estudios sobre
Asia y Africa (pugaa) de la Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM) y
el Instituto Tecnoldgico Auténomo de México (itam). Es traductor de sdnscrito
y pali y estudioso de tradiciones narrativas del budismo del Sur de Asia. Actual-
mente desarrolla investigacion sobre los linajes de autoridad politica y religiosa en
la literatura del budismo indio y sobre la historia del budismo en México. Entre
sus publicaciones recientes se cuentan el libro La sonrisa del Buda: estudios sobre
budismo. Ensayos en homenaje a Luis O. Gomez (México, COLMEX, 2021), coeditado
con Adrian Muifloz, el articulo “Reinvencion de los infiernos budistas: continuidad
y creatividad en el Mahavastu” (México, unam, 2019), y la traduccion directa del
sanscrito de la Taittiriya y la Prasna Upanisad (Espaiia, Atalanta, 2019).





