
 1 

Latín y Modernidad en la educación femenina:  

los colegios del Sacré-Coeur entre los siglos XIX y XX 

Latin and Modernity in Female Education: the Schools of the Sacré-Coeur 

between the 19th and 20th Centuries 

 

Javier Espino Martín 

Universidad  Nacional Autónoma de México 

condotiericda@yahoo.es 

 

Resumen: En el siguiente artículo se pretende trazar una trayectoria de la enseñanza de la 

lengua y literatura latina en los colegios franceses para mesdemoiselles del Sacré-Coeur 

desde su fundación a comienzos del siglo XIX hasta la actualidad. En primer lugar, 

pretendemos presentar un panorama educativo de la mujer en los periodos históricos 

anteriores según los parámetros educativos de órdenes religiosas masculinas. Con ello, 

queremos comprobar cómo estos modelos didácticos se aplicaron a la enseñanza femenina 

a través de congregaciones como las ursulinas en el siglo XVI o la de Saint-Cyr en el XVII, 

precursoras directas del Sacré-Coeur. De este modo, analizaremos la impronta de todo este 

acervo pedagógico y educativo en el futuro Sacré-Coeur y de qué modo esta Congregación 

busca una renovación del panorama educativo para “señoritas”. En esta renovación 

adquiere una especial relevancia la enseñanza de las letras clásicas y, en especial, del latín. 

Con el transcurrir del siglo XIX la importancia de la lengua y literatura latina se irá 

volviendo cada vez más destacada, a la vez que irá evolucionando condicionada por los 

cambios histórico-sociales y por la aplicación de las nuevas corrientes pedagógicas. Así 

pues, llegaremos al siglo XX, en el que de nuevo asistiremos a cambios profundos en la 

enseñanza de las lenguas clásicas y en su modo de aplicarlas a la educación femenina. En 

definitiva, se pretende trazar un panorama evolutivo histórico-social en el periodo moderno 

y contemporáneo de la enseñanza femenina de las humanidades clásicas y el latín en una 

forma de enseñanza marcada por tantas connotaciones específicas e interesantes.  

Palabras clave: Latín; enseñanza femenina; religiosas francesas; Sacré-Coeur; siglos XIX y 

XX 

 

 



 2 

Abstract: The following article intends to trace a trajectory of the teaching of the Latin 

language and literature in the French schools for mesdemoiselles of the Sacré-Coeur since 

its foundation at the beginning of the 19th century up to the present. In the first place, we 

intend to present an educational panorama of women in previous historical periods 

according to the educational parameters of male religious orders. With this, we want to see 

how these didactic models were applied to female education through congregations such as 

the Ursulines in the sixteenth century or that of Saint-Cyr in the seventeenth, direct 

precursors of the Sacré-Coeur. In this way, we will analyze the imprint of all this 

pedagogical and educational heritage in the future Sacré-Coeur and how this Congregation 

seeks a renewal of the educational landscape for “young ladies”. In this renovation, the 

teaching of classical letters and, especially, of Latin acquires a special relevance. With the 

passing of the nineteenth century the importance of the Latin language and literature will 

become increasingly prominent, while it will evolve conditioned by historical-social 

changes and the application of new pedagogical currents. Thus, we will reach the twentieth 

century, in which again we will witness profound changes in the teaching of classical 

languages and in their way of applying them to female education. In short, it is intended to 

trace an evolutionary historical-social panorama in the modern and contemporary period of 

feminine education of the classical humanities and Latin in a form of teaching marked by 

so many specific and interesting connotations. 

Keywords: Latin; Female Education; French Religious; Sacré-Coeur; 19th and 20th 

Centuries 

Recibido: 4 de octubre de 2017   Aceptado: 12 de enero de 2018 

DOI: 10.19130/iifl.nt.2018.36. l .786 

 

 

PRECEDENTES DEL SACRÉ-COEUR EN LA ENSEÑANZA FEMENINA DE LAS 

HUMANIDADES Y EL LATÍN 

 

La Sociedad del Sagrado Corazón fue fundada por Santa Magdalena Sofía (1779-1864) en 

1800.1 Su objetivo era renovar la espiritualidad cristiana, desgarrada por el pensamiento 

agnóstico y ateo de una parte de los pensadores ilustrados de la segunda mitad del siglo 

                                                        
1 Kilroy 2000. 



 3 

XVIII y por los excesos de la Revolución francesa. Por este motivo, Magdalena Sofía 

centrará sus esfuerzos en “reforzar el amor al Corazón de Jesús” en una sociedad que 

parecía que lo iba dejando cada vez más de lado. Para ello, la fundadora del Sacré-Coeur 

aportará su contribución a este “fortalecimiento” del amor a Cristo a través de la educación 

y, en concreto, a la educación de las niñas. Su principal objetivo consistirá en plantear un 

sistema de enseñanza y una educación firme, exigente y amoldada a su época. Para ello, las 

alumnas han de ir atesorando una buena formación intelectual que se oponga precisamente 

a lo que recomendaba Napoleón I en la fundación del Instituto de la Legión de Honor para 

señoritas, donde instaba a que las niñas aprendieran simplemente a leer, contar, cocinar y 

coser. Para Magdalena Sofía las educandas, aparte de ser cultivadas en las tareas propias de 

su género, deben tener una formación intelectual casi con el mismo nivel de los hombres 

(hablaba, al respecto, de “mujeres viriles”). Por ello, el programa y los Planes de estudios 

que la Sociedad del Sagrado Corazón va a proponer llenan un hueco muy importante en la 

enseñanza femenina, de modo que su originalidad consistía no tanto en crear un nuevo 

método educativo, sino en saber aplicar técnicas de aprendizaje que tradicionalmente se 

impartían en la formación didáctica masculina. Por este motivo, Magdalena Sofía y las 

religiosas del Sagrado Corazón se valdrán de una extensa tradición educativa cuyos 

cimientos básicos se enraizaban en la Ratio Studiorum (1599) de los jesuitas y en las 

Escuelas de Port-Royal (1634-1679).2 Ambos modelos educativos tendrán en la enseñanza 

de las humanidades importantes cimientos para su propia perspectiva pedagógica. A 

continuación, iremos desarrollando todos los antecedentes y precursores didácticos que, de 

una manera o de otra, desembocarán en los planes de estudio de la Congregación del 

Sagrado Corazón y que a la luz del estilo particular que aplicó Santa Magdalena Sofía en la 

forma de acometer la enseñanza adquirirán una originalidad educativa propia.  

Desde la Edad Media la formación en humanidades y, en concreto, en la lengua latina 

para las mujeres sólo se enmarcaba en un contexto estrictamente religioso. Así pues, figuras 

femeninas de la talla de Hildelgarda de Bingen (1098-1179) o Sor Juana Inés de la Cruz 

(1651-1695) alcanzaron profundos conocimientos humanísticos, además de un profundo 

dominio de la lengua latina gracias a su entorno religioso. La enseñanza del latín para 

                                                        
2 Sobre estas dos pedagogías aplicadas a la enseñanza de las religiosas del Sagrado Corazón, véase Espino 

Martín 2017a, pp. 19-42 y Espino Martín 2017b, pp. 319-325. 



 4 

religiosas sólo se dirigía al acto de orar y poder entender destacadas partes de los misales. 

Así pues, el mismo Elio Antonio de Nebrija (1441-1522) escribió la edición bilingüe de sus 

Introductiones Latinae (hacia 1488), para que las monjas de clausura pudieran comprender 

mejor aquellos textos religiosos que leían y recitaban, hecho del cual la reina Isabel la 

Católica se sintió sumamente complacida. 

Aunque en algunas órdenes monacales las mujeres recibían instrucción humanística de 

un cierto nivel, ésta adquirirá una sistematización más sólida a partir de los siglos XVI y 

XVIII con la fundación de congregaciones como las ursulinas o la Escuela de Saint-Cyr.3 

Ello se verá motivado por las guerras de religión entre protestantes y católicos que se 

iniciaron en la segunda mitad del siglo XVI. A causa de la brecha que Lutero y su Reforma 

ocasionó a la Cristiandad, la Iglesia católica se dará cuenta de la importancia de difundir 

una buena enseñanza que forme católicos sólidos y futuros administradores y funcionarios 

del poder real absolutista, que, a su vez, defenderían a la Iglesia de aquellos reformistas 

díscolos.  

La Compañía de Jesús fue la encargada de tamaña empresa y se dedicó a estructurar una 

educación muy disciplinada y jerárquica, de estructura vertical, cuyo cimiento básico sería 

el latín y la cúspide que direccionaba todo el plan educativo lo constituiría la retórica. Los 

jesuitas ponían la lengua del Lacio y su retórica como disciplinas básicas de todo el edificio 

educativo trazado en su famosa Ratio Studiorum de 1599.4 La educación ignaciana según 

prescribía la Ratio se estructuraba en: “Mínimos”, “Medianos”, “Mayores”, que constituían 

distintos niveles de la enseñanza de la gramática latina; seguidamente, se aprendían 

“humanidades” que era una etapa en que se centraba más exhaustivamente en el 

aprendizaje de los autores clásicos y, por último, venía la retórica como cúspide de todo el 

sistema educativo, propiamente lingüístico y cultural antes de pasar a la enseñanza de 

Filosofía y Teología. Los ignacianos aplicaban un método de enseñar el latín, basado en la 

virtus litterata y en la “retorización”. De un lado, los textos clásicos eran previamente 

expurgados y seleccionados, con el objetivo de ser leídos y comentados en clase de modo 

que mostraran lo más fielmente posible las “virtudes” cristiano-católicas; de otro lado, esos 

mismos textos mediante una gramática excesivamente recargada eran interpretados bajo los 

                                                        
3  Para un estudio más detallado sobre estas órdenes femeninas y la aplicación del modelo jesuita o 

jansenista, véase Espino Martín 2017b, pp. 308-318. 
4 La pedagogía de los jesuitas… 1999. 



 5 

auspicios del ingenium de la retórica barroca, 5  con el objetivo de que los educandos 

pudieran componer textos discursivos que enaltecieran los principios de la Iglesia Católica 

y de la Monarquía Absolutista.  

La fama y preponderancia que adquirió el sistema educativo de la Compañía de Jesús y 

la importancia de la propagación del catolicismo contrarreformista a todos los niveles 

motivó que se fundaran órdenes religiosas que enseñaran a las mujeres bajo esta óptica. Así 

pues, junto con órdenes que se dedicaban a los niños y desamparados como la de los 

Oratorianos (1575), de San Felipe Neri y Escolapios (1617), de San José de Calasanz se 

fundó en Brescia en 1535 por la madre Angela Merici (1470-1540) la que iba a ser 

Congregación de las ursulinas (en 1572 fue elevada a Congregación por Gregorio XII), que 

inicialmente practicaban un espíritu religioso y educativo muy franciscano. Entre finales 

del siglo XVI y principios del siglo XVII se extendieron por toda Francia. Durante este 

periodo destaca la influencia de la Madre Anne de Xainctonge (1567-1621) que fue quien 

acabó de darle un fuerte giro jesuita a la educación ursulina, por lo que sugirió que debía 

“crearse una escuela al estilo de las que los jesuitas tenían para varones”.6  Las líneas 

educativas que, a modelo de la Ratio Studiorum, implantó la Madre de Xainctonge se 

basaban en el aprendizaje del alfabeto, saber contar, leer y escribir, enseñar francés con un 

cierto componente literario, y el latín como segunda lengua. En tanto que los varones 

requerían del latín para desarrollar sus estudios superiores y para ejercer sus funciones 

laborales en la administración y el funcionariado imperial, las mujeres no necesitaban, por 

su condición, de la lengua de Cicerón para cubrir ningún puesto de la escala social. Por este 

motivo, aprendían tan sólo el francés, con lo que el latín quedaba como un mero adorno, 

principalmente para orar y leer los misales, como sucedía en la Edad Media. Nada que ver 

con la enseñanza ignaciana que establecía el latín como lengua base de todo el sistema 

educativo. Así pues, aunque la enseñanza ursulina no dejaba de ser una pálida imitación del 

sistema educativo jesuita suponía una estructuración académica más sólida y firme en 

comparación con la educación monacal anterior. Aún con ello, el latín seguía siendo una 

asignatura de poca envergadura en este plan educativo. Las ursulinas constituirían, quizás, 

                                                        
5 Espino Martín 2005a. 
6 Bowen 1992, p. 154. 



 6 

el primer punto de referencia cronológico para la fundación del Sacré-Coeur, y de ahí su 

importancia. 

Si con los jesuitas se potenció la enseñanza gradual de la lengua latina, la retórica y las 

humanidades, los siguientes educadores que aportaron su granito de arena para una 

intensificación de su estudio fueron los intelectuales y educadores jansenistas de las Écoles 

de Port-Royal, 7  que inicialmente se fundaron como convento para monjas y se 

desarrollaron como escuelas de enseñanza. Tanto las ideas jansenistas como su modelo 

educativo eran enemigos acérrimos de los jesuitas. El jansenismo pretendía, de algún modo, 

restituir las tesis teológicas del agustinismo que se acercaba muy peligrosamente a la teoría 

luterana; por otro lado, quería aplicar el método racional cartesiano en su forma de educar, 

por lo que su estilo pedagógico acabaría siendo abanderado de la burguesía y de aquellos 

sectores sociales más críticos al absolutismo y al ultramontanismo del Vaticano. De hecho, 

en el siglo XVIII ese jansenismo se acabaría asociando al enciclopedismo y al movimiento 

ilustrado, profundamente opuestos a la Compañía de Jesús.  

Lo que nos interesa de las tesis pedagógicas o jansenizantes es que, en relación con las 

humanidades y la lengua latina, pretenden desarrollar un estudio mucho más filológico,8 

con especial atención al análisis racional de la gramática y del texto literario, con el fin de 

permitir un tipo de aprendizaje más ameno y “lúdico” del educando.9 Por otra parte, en ese 

estudio filológico era fundamental el aprendizaje del francés, de la historia, y de la 

geografía antigua, herramientas imprescindibles para ahondar y explicar mejor a los niños 

los textos clásicos (eso sí, no expurgados como los de los jesuitas). Por último, frente a la 

retórica que los ignacianos proponían como puntal de su sistema educativo, los port-

royalistas resaltaban la lógica por la influencia del cartesianismo que, en ese momento, se 

propagaba con fuerza. También los port-royalistas añadían otras asignaturas más científicas 

y técnicas que los jesuitas dejaban un poco de lado como matemáticas, aritmética, 

geometría, etc.  

                                                        
7 Cadet 1887. 
8 El método port-royalista dará pie a una nueva forma de concebir la enseñanza de la retórica que se irá 

conjugando con la poética (Espino Martín 2005b, pp. 27-46), lo que dará pie a la futura disciplina de “historia 

de la literatura”, que desarrollará el Plan de Estudios de 1852, elaborada por Santa Magdalena Sofía para el 

Sagrado Corazón. 
9 Espino Martín 2010, pp. 261-284. 



 7 

Las tesis pedagógicas port-royalistas fueron adaptadas para mujeres por el abate Fénelon 

en su Tratado sobre la educación de las niñas (1687). En esta obra la enseñanza de las 

niñas se centraba en el aprendizaje del catecismo, la escritura, la ortografía, la gramática 

francesa, las operaciones básicas de la aritmética, el derecho civil, el dibujo, las labores y 

trabajos manuales sencillos, la poesía y la música. Para los estudios superiores propone la 

enseñanza de la historia griega y romana, y el latín para los estudios eclesiásticos. Fénelon 

bebe también de las fuentes del port-royalismo al hacer más hincapié en el estudio de la 

lengua y literatura francesa frente al latín que no consideraba práctico para la educación 

femenina. Por otra parte, la defensa de una suavidad pedagógica a través del juego y de la 

diversión le acerca más a las tesis port-royalistas que a las jesuitas, que propugnaban el 

empleo de la rigurosidad, a veces excesiva y el castigo, si fuera necesario. El objetivo 

fundamental de la instrucción femenina de Fénelon consistía en mantener con firmeza un 

buen clima dentro del matrimonio burgués. Era muy importante que la mujer adquiriera una 

buena preparación educativa para que sus hijos fueran bien educados gracias a la propia 

formación de su madre. La relevancia de la lengua francesa frente a la latina, así como el 

aprendizaje de la aritmética, los trabajos manuales o una base de jurisprudencia, estaban 

muy en consonancia con la administración y el orden del hogar y de la educación de los 

hijos, que se requería para una familia burguesa equilibrada. En efecto, todos los ideales 

didácticos fenelonianos se basaban en un pragmatismo educativo moderno, con vistas a 

crear un buen clima hogareño, lo que se contraponía a la enseñanza monacal de la Edad 

Media, o a la educación difusora de la mentalidad católica de jesuitas y ursulinas.  

Las directrices educativas de la pedagogía feneloniana fueron llevadas a cabo por 

Madame de Maintenon (1635-1719), la esposa morganática de Luis XIV que fundó en 1686 

una escuela para jóvenes huérfanas en Saint-Cyr. Dicha escuela tenía como objetivo la 

conversión al catolicismo de todas aquellas hijas de familias hugonotes que a partir del 

Edicto de Nantes (23 de abril de 1598) debían abandonar el país o convertirse al 

catolicismo. La escuela tuvo inicialmente 250 niñas y desarrollaba ampliamente el espíritu 

educativo del Tratado sobre la educación de las niñas. Así pues, la enseñanza estaba 

dividida, por edades, en cuatro grupos, se les distinguía por el cinturón que llevaban: las 

rojas (de 7-11 años), que empezaban los estudios en lengua francesa, con lectura, escritura, 

aritmética, gramática, catecismo e historia de la Iglesia; las verdes (11-14 años), que 



 8 

añadían al grupo anterior música, geografía y mitología; las amarillas (14-17 años), 

aprendían francés, música, religión, danza y dibujo; por último, las azules (17-20 años) que 

tenían música, francés y ética.  

Podemos resaltar que la enseñanza jansenista utilizada por las señoritas de Saint-Cyr es 

mucho más elaborada que la de las ursulinas. Se aprecia, por las asignaturas y su modo de 

aplicarlas, un aire pedagógico más refinado, elegante y un estilo que se acerca a los valores 

mentales y estéticos de la Ilustración francesa. En este modelo de enseñanza el latín está 

totalmente descartado y se potencia mucho más otras disciplinas que por los cambios 

sociológicos y culturales iban a ser muy relevantes en la educación dieciochesca como el 

francés, las lenguas nacionales, las ciencias y la historia.  

 

 

LOS PRIMEROS PLANES DE ESTUDIO DEL SACRÉ-COEUR Y LA IMPORTANCIA 

DE LAS HUMANIDADES Y DEL LATÍN 

 

Podemos afirmar que en los primeros planes de Estudio de la Sociedad del Sagrado 

Corazón10 se unen las dos pedagogías anteriormente descritas: la jesuita que influiría en 

ursulinas y la port-royalista que influirá en las tesis educativas de Fénelon y en la escuela 

de Saint-Cyr. 11  Entre ellas habría interferencias educativas, especialmente de la port-

royalista a la jesuita,12 ya que era la que representaba una educación que se adaptaba mejor 

                                                        
10 Acerca del panorama histórico y pedagógico en que se desarrollaron y configuraron todos los primeros 

planes de Estudios del Sacré-Coeur, véase Espino Martín 2017a, pp. 43-60. 
11 Junto a Fénelon y la Escuela de Saint-Cyr las religiosas del Sacré-Coeur se pudieron ver influidas por el 

destacado pedagogo jansenista Charles Rollin, que con su Traité des études (1726-1728), una especie de Ratio 

jansenista, impondrá su huella pedagógica en buena parte de los Planes de estudios del Sacré-Coeur. A 

comienzos del siglo XVIII, debido a la creciente centralización del Estado francés y por la decadencia en que 

había caído la universidad por las guerras religiosas, la monarquía pretende fortalecer el sistema universitario, 

simbolizado en La Sorbona de París, frente a la fuerte competencia de jesuitas y oratorianos. Para tal fin, pone 

a Charles Rollin (1661-1741) como rector de la Universidad de París en tres ocasiones entre 1694 y 1720, el 

cual emprenderá toda una labor modernizadora de fuerte inspiración jansenista y port-royalista, cuyos 

principales objetivos son: 1) reformar la enseñanza de las humanidades y centrarse en un aprendizaje moral 

interiorizado y no impuesto; 2) reformar el método de lectura, prioridad a la lengua francesa frente a la latina; 

3) estudio del latín a través de autores clásicos del Siglo de Oro; 4) reducción de la memorización frente a la 

comprensión y simplificación del estudio gramatical; y, 5) importancia fundamental de la historia y la 

filosofía que complementan la enseñanza de la lengua.  
12 Por este motivo, a principios de dicho siglo el padre Jouvancy (1643-1719) escribió su De Ratione 

Discendi et Docendi (1691) con el objetivo de aplicar el método racionalista a la enseñanza de los maestros 

jesuitas y modernizar los presupuestos educativos de la Ratio Studiorum de 1599. De hecho, donde podemos 

también apreciar la absorción de los principios port-royalistas por los propios jesuitas es en unas conferencias 



 9 

a los nuevos tiempos. Con este bagaje histórico-educativo y pedagógico, se elaboró el 

primer Plan d’Etude provisoire à l’usage de la Maison d’Amiens,13 redactado en 1804 bajo 

la supervisión del padre Loriquet 14  y complementado en 1805 por un programa de 

ejercicios, por Enriqueta Ducis y la Madre Charbonel15  (posteriormente revisado en la 

edición del 2 de octubre de 1806 por Magdalena Sofía). Según el Plan de 1804, la 

organización de los estudios se reparte en cuatro años académicos, y se divide en cuatro 

clases, en las que se enseña gradualmente: 1) La lectura del francés, procedente del latín; 2) 

La escritura; 3) El catecismo diocesiano, el Evangelio; 4) La gramática francesa, la 

ortografía; 5) La aritmética entera; 6) La cronología, y la historia que forman un curso 

completo; 7) La geografía general e histórica, la esfera; 8) La mitología; 9) Obras manuales 

que conciernen a las señoritas; 10) La economía doméstica; 11) artes de recreo; y 12) la 

retórica. 

En cada una de las asignaturas se va describiendo cómo se ha de dosificar la asignatura 

para cada edad y curso, y explica de forma general el método que se ha de emplear para 

ello. Como se puede apreciar en la descripción programática del Plan, la lengua latina no 

estaba desarrollada como asignatura, sino que seguía siendo un mero instrumento de lectura 

al estilo medieval. No obstante, en relación con las humanidades clásicas, sí se potenciaban, 

                                                                                                                                                                         
de 1827 que el padre Druilhet impartió a las propias religiosas del Sagrado Corazón para formar maestras de 

los colegios (véase Druilhet 1827). En estas conferencias, que, además, condicionaron mucho la pedagogía 

del Sagrado Corazón en el momento, el jesuita hablaba de no forzar demasiado el esfuerzo en el exceso de 

conocimientos, de ser amables con las alumnas y emplear la autoridad necesaria, de la importancia de formar 

a  las alumnas en las técnicas literarias para que escriban agradablemente, profundicen en el conocimiento de 

su lengua, geografía, historia, cálculo, etc., además de las “artes de  adorno” que las prepararán para alcanzar 

conocimientos sólidos. 
13 Lo consigno en bibliografía como Plan d’Ètude Provisoire… 1805. 
14 En primavera de 1801 se abrirá el primer centro educativo del Sagrado Corazón en la ciudad de Amiens. 

Precisamente será en este colegio donde se ponga en práctica los dos primeros Planes de estudios del Sacré-

Coeur: Por un lado, el denominado “Plan de estudios provisorio para el uso de la Casa de Amiens” (Plan 

d’Etude provisoire à l’usage de la Maison d’Amiens), redactado en 1804; por otro lado, el “Programa de 

ejercicios” (Programme des Exercices), publicado en 1805, que serviría de complemento al primero y que se 

emplearía para el uso de las familias. El Superior General de los Padres de la Fe (orden formada por antiguos 

jesuitas) Varin encomienda al padre Loriquet, profesor del sexto grado y Prefecto de estudios del colegio 

masculino de Amiens, la tarea de que entre los años 1803 y 1805 dos veces por semana asegure la formación 

de las maestras de escuela del Sagrado Corazón. Así pues, este destacado pedagogo de los Padres de la Fe se 

convertirá en el encargado de la elaboración del “Plan de estudios provisorio” del colegio de Amiens de 1804, 

el cual iba a marcar el estilo educativo que se llevó a cabo en este entre 1801 y 1804. 
15 Tradicionalmente se ha considerado que el primer Plan de estudios del Sacré-Coeur fue el publicado en 

Amiens en 1805. No obstante, la tesis doctoral de Marie-France Carreel, ya publicada en Éditions Don Bosco 

(ver bibliografía), arroja nueva luz a esta cuestión, de modo que considera que el primer Plan fue el de 1804 

elaborado por el padre de la Fe Loriquet y que el de 1805 fue un Programa de Ejercicios que escribió la madre 

Charbonel para complementar el anterior.  

 



 10 

por influencia jesuita, la retórica y lo que se derivaba de ello: lectura, composiciones, 

recitaciones y competiciones literarias; o, por influencia port-royalista, el comentario de 

texto clásico, la historia y geografía clásicas, y la mitología.  

En líneas generales, el Plan de estudios estaba aún abierto. Tendía a una educación 

clásica, fundada sobre la teología y articulada en torno a la filosofía, la literatura y la 

historia. Su contenido era humanista, pero sin olvidar los avances educativos, al integrar en 

él las ciencias y los conocimientos prácticos. A pesar de que el Plan de estudios de 1804 

sintetiza una importante tradición pedagógica en torno a dos modelos fundamentales (el 

jesuita y el jansenista), no deja de ser una muy bien organizada guía de enseñanza. No se 

puede hablar todavía de un Plan de estudios como tal, ya que todavía carece de una 

detallada explicación teórica acerca de cómo se ha de impartir cada asignatura, y le falta 

una pedagogía y un espíritu educativo que determine la idiosincrasia particular de quién 

está impartiendo esa enseñanza.16 Tendremos que esperar al Plan de 1852,17 para hablar de 

un Plan de estudios como tal, marcado por unas directrices pedagógicas sólidas, 

profundamente marcadas por la espiritualidad romántica, que van a determinar 

decisivamente el sello educativo de los colegios del Sagrado Corazón.18 

El Plan de 1852 ofrece en la enseñanza de las humanidades clásicas dos cambios 

fundamentales, la eliminación de la retórica 19  y el desarrollo pleno de materias como 

literatura e historia, con especial énfasis en la historia romana, como espejo aleccionador de 

la modernidad. La instrucción educativa sigue siendo muy humanista, de forma que se 

profundiza todavía más en el aspecto de la composición y de la redacción literaria. Así 

                                                        
16 Williams 1981. 
17 Hubo otros Planes intermedios que no aportaron demasiado a los iniciales de 1804 y 1805, que fueron el 

ya citado de 1806, y los de 1808, 1812 y 1820. Estos Planes, a excepción quizás del de 1820, fueron 

especialmente polémicos, ya que la propia fundadora Magdalena Sofía consideraba que aquella enseñanza 

“viril” del Sagrado Corazón se había suavizado y frivolizado en exceso, por lo que se debía recuperar la 

educación “fuerte” de los primeros Planes. Por este motivo, ya el Plan de 1820 recupera esa tónica de 

“fortaleza” que acaba por culminarse en el de 1852 (véase Règlement des Pensionnats… 1852), Planes en los 

que, por otra parte, la propia fundadora puso mucho interés en su realización.  
18  Sobre la génesis, desarrollo e influencia de la filosofía romántica e idealista alemana y del 

espiritualismo francés en este Plan de Estudios, véase Espino Martín 2017a, pp. 61-80. 
19 Ya en el Plan de 1808 la retórica fue suprimida, puesto que suponía una asignatura que suscitó muchas 

críticas entre los padres y resultaba muy polémico con las ideas educativas de Napoleón I, que pretendía que 

la enseñanza de la mujer se redujera prácticamente a unos conocimientos mínimos que se amoldaran a su 

labor doméstica. De esta forma, pendientes las religiosas de su ratificación como Congregación religiosa no se 

podían permitir que esas críticas y polémicas les afectara. De ahí también que la enseñanza se resintiera y se 

volviera más “suave”, según hemos dicho en la nota anterior, hasta el Plan de 1820 que se elaboró después de 

conseguir la aprobación papal.  



 11 

pues, la alumna debe componer según el estilo de las diversas materias, por ejemplo ya 

desde la segunda clase debe redactar, con el uso correcto de las reglas gramaticales, en 

estilo epistolar, en historia, en geografía y en aritmética. Por otra parte, se profundizará en 

el aprendizaje literario a través de análisis detallados de obras de la literatura universal, 

debido a la importancia que adquirió la “historia literaria”, ya a finales del siglo XVIII.20 

Esto fue debido al gusto intelectual de los ilustrados por las costumbres y autores 

destacados de las letras europeas (por ejemplo, en la clase superior se alude a autores como 

Homero, Virgilio, Taso, Milton, Telémaco, Shakespeare, etc.). Por el momento, la “historia 

literaria” del Sagrado Corazón pone especial énfasis en los orígenes literarios romanos que 

se toman como principal referencia comparativa con la historia eclesiástica, aparte de la 

impronta que supone en las historias literarias particulares de cada nación europea.  

Junto a las materias del ámbito lingüístico-literario, otras asignaturas de humanidades 

como la “historia” se desarrollaron también abundantemente. Así, por ejemplo, en la cuarta 

clase se enseña ya la historia antigua y los hombres ilustres que la formaron y se debe 

imprimir en sus espíritus la “ciencia histórica” que les permitirá llegar al todo histórico a 

partir de cada una de sus partes. Por otro lado, el conocimiento de la historia antigua irá 

paralelo al de la geografía antigua, con el objetivo de que la niña conozca los lugares más 

importantes de la historia.  

En conclusión, si no podemos decir que los primeros Planes de estudio del Sacré-Coeur 

avanzaron en relación con la implantación de una asignatura de latín y literatura latina, 

como tal sí podemos ver la importancia de la lengua de Virgilio en la aplicación de la 

materia de retórica. Posteriormente, en el Plan de 1852 esa retórica desaparecerá y se 

transformará en historia literaria, con especial y destacada importancia de la romana en 

cuanto a su influencia en la eclesiástica y en las literaturas modernas.  

 

 

HUMANIDADES CLÁSICAS Y LENGUA LATINA SEGÚN EL MÉTODO 

HISTÓRICO-COMPARADO DEL PLAN DE ESTUDIOS DE 1899 

                                                        
20 En el XIX esta disciplina adquiere gran fuerza por el progresivo estudio de las literaturas nacionales y el 

auge comparatista de las lenguas acabarían por volverse la base de las distintas historias literarias nacionales y 

el futuro germen de la historia de literatura comparada. Ambas materias acabarían por sustituir la disciplina de 

“retórica” (y también la poética), que iría desapareciendo poco a poco, como ya se demuestra en el Plan de 

1852.  



 12 

 

El Plan de estudios de 1899 se encuentra en un momento histórico realmente complicado, 

reflejo de una Iglesia muchas veces titubeante que no sabe cómo reaccionar ante los 

destacados cambios ideológicos y sociales de su tiempo. Unas veces ultra-conservadora 

(Pío IX [1792-1878]), otras profundamente aperturista (León XIII [1810-1903]), siente 

recelo y a la vez fascinación ante los avances de la ciencia y la técnica.21 Por un lado, debe 

mantener su celo eclesiástico, por otro no puede cerrarse en exceso a los cambios por temer 

que la tachen de involucionista. Precisamente, esta disyuntiva, este titubeo se transmite 

también a la Congregación del Sagrado Corazón. Es lo que hace que el Plan de 1899 sea 

aparentemente contradictorio en ciertos puntos. Unas veces muy volcado a la tradición 

espiritualista, en otras ocasiones con una actitud abierta a la mentalidad positivista.22 Se 

trata de un Plan ecléctico que combina tradición con modernidad, aunque ésta siempre se 

vea envuelta de una vigilancia y cuidadoso control. 

Así, se nota cómo la tónica espiritualista y humanista del Plan anterior se va haciendo 

más científica. En primer lugar, un rasgo de esta modernización es el cambio de gran 

cantidad de libros de texto que pretenden adecuarse a aquellos que se utilizaban en el 

momento. En segundo lugar, mientras en el Plan de 1852 las asignaturas se tratan de una 

forma conjunta en cada una de las clases, en el de 1899 se las separa rigurosamente, 

remarcadas en negrita cada una de ellas, y desarrolladas con más amplitud de detalles y 

mayor rigurosidad. Aquí podemos apreciar la influencia latente de la mentalidad positivista 

que parcializaba y atomizaba el estudio general y desarrollaba profundamente cada aspecto 

concreto. Esto se comprueba con más claridad en el dato de que a las ya clásicas 

asignaturas de humanidades se añaden nuevas materias de las áreas biológica, física y 

matemática, como son las “ciencias Físicas y naturales” que incluyen “anatomía” o “física”, 

o las “ciencias exactas”, que incluyen “superficies y volúmenes de cuerpos”, 

“progresiones”, “logaritmos”, “intereses compuestos” y “nociones de álgebra”.23 

Según este nuevo criterio positivista, no es de extrañar que las religiosas dieran especial 

atención a una forma más “científica” de la enseñanza de la lengua y la literatura. Así pues, 

                                                        
21 Filosofía cristiana… 1993-1997. 
22 Un estudio detallado y ampliado de la conjugación del espiritualismo y el positivismo en la estructura 

educativa y pedagógica de este Plan, lo desarrollo en mi libro Espino Martín 2017a, pp. 81-90. 
23 Un estudio analítico de todas las asignaturas lo describo en Espino Martín 2017a, pp. 90-96. 



 13 

se va abandonando la visión dieciochesca enciclopedista y se van aplicando los nuevos 

criterios positivistas, como sucede con la aplicación de la gramática histórico-comparada 

que se desarrolla a la luz de la nueva mentalidad cientificista. De este modo, en lengua y 

literatura se concede más relevancia al estudio de los géneros, y empieza a aparecer la 

enseñanza lingüística a través de la división de las raíces, y sus componentes, que además 

se las analizan en su carácter semántico como factor substancial del estilo literario. Esta 

nueva perspectiva didáctica de la lengua y de la literatura se entiende dentro de un nuevo 

enfoque lingüístico nacido en el seno del propio positivismo, que pretende hacer de la 

lengua y la literatura disciplinas científicas, así como suprimir el retoricismo que las 

dominaba (como ya vimos, en el Plan de 1852 que eliminó el estudio de la retórica como 

asignatura). Con todo, se incluye el método “histórico-comparado”, un método objetivo y 

empírico, que surge a principios del siglo XIX y acaba por asentarse en su segunda mitad. 

Téngase en cuenta que, a mediados del siglo XIX, se descubre gracias a la comparación de 

varias lenguas un procedimiento de correspondencias fonéticas y morfológicas que permite 

descubrir y analizar, con criterio científico, tanto las raíces como los prefijos y sufijos que 

forman las palabras de cada idioma. Una serie de lingüistas alemanes (Rask [1787-1832], 

Bopp [1791-1867], Schleicher [1821-1868], o los llamados “neogramáticos” 

[Junggrammatiker]) son los causantes de la creación de nuevas maneras de acometer el 

estudio lingüístico y gramatical, que pasaría a llamarse “lingüística histórico-

comparativa”.24 Estos análisis lingüísticos, además, se amoldan a la mentalidad positivista, 

al dividir y “fracturar” las palabras en sus componentes básicos. Por otro lado, también se 

sienten muy influidos por el “evolucionismo” darwinista al aplicarse la idea de progreso 

histórico de las lenguas mediante cambios genéticos dentro de ellas mismas.  

De este modo, debemos conocer cada componente de la palabra, ver cómo evoluciona al 

siguiente estadio de forma interna, por lo que el siguiente paso es descubrir lo que aporta 

significativamente cada parte; por lo que después de la morfología se potencia la semántica, 

tal y como se pone de manifiesto en los estudios del lingüista francés Bréal (1832-1915). 

Según este panorama, la gramática histórico-comparada permite una potenciación de cada 

lengua europea, que desarrolla el nacionalismo lingüístico, y que si se traslada al ámbito 

                                                        
24 A través del  contraste de raíces comunes de las diversas lenguas antiguas europeas, el “comparatismo” descubrió 

que prácticamente todas las lenguas de Europa descendían de una única lengua primitiva, de la que no se halló testimonio 

escrito, y a la que se denominó Indoeuropeo.  



 14 

literario fomenta precisamente el impulso de las literaturas nacionales, así como el 

comparatismo literario. Por otro lado, el destacado estudio de los géneros literarios no deja 

de ser un reflejo positivista en el ámbito literario al parcializar la literatura en los 

compartimentos estancos que representa cada género. 

De este modo, estos nuevos criterios del estudio de las lenguas serán adaptados por las 

religiosas del Sagrado Corazón en su Plan de estudios de 1899. De este modo, en dichos 

planes se dedica un apartado exclusivamente a las raíces que permiten conectar el estudio 

técnico de la lengua con el de la literatura, en concreto de la “Historia Literaria” que se 

fomentaba en el Plan de 1852 como hemos visto:  

 

Cette étude permet de mieux saisir le sens complet des mots par las racines qui leur ont donné 

naissance. 

Elle initie enfin à l’histoire du passé de la langue: elle en fait connaître les origines et la 

forme, ainsi que les diverses influences qui ont contribué à la modifier. Par là, elle se presente 

comme l’introduction naturelle à l’Histoire littéraire proprement dite, qui étudie les grands 

mouvements de la pensée à travers les âges. Puisque les mots sont les signes des idées, comment 

douter qu’un changement dans la langue ou l’apparition d’expressions nouvelles ne signalent 

une variation dan la mentalité d’un peuple?25 

 

De este modo el Plan de 1899 acaba volviendo más científico el análisis de las lenguas, 

sin perder su objetivo hacia el espíritu “romántico” que proporciona la literatura y el 

pensamiento.26 La inclinación hacia un carácter más cientificista de este Plan, se puede 

apreciar, de forma más acusada, en los ejercicios de Estilo de la Tercera Clase que 

describen, de forma detallada, la división en raíces, terminaciones, y prefijos, de origen 

latino y griego. Posteriormente, tal uso morfológico de la etimología adquirirá su pleno 

desarrollo en el Plan de 1922 y supone una más que adecuada antesala al estudio del latín: 

 

Elles acquerront aussi par là une connaissance plus complète el plus facile des langues issues de 

celle de Rome. Parfois le Latin explique les anomalies de l’orthographe et en éclaircit les 

difficultés. Las règles de grammaire, la syntaxe bien comprise, exigent une reflexión et une 

                                                        
25 Règlement et Plan d’études 1899, p. 80. 
26 García Jurado 2005, pp. 47-66. 



 15 

attention qui aident grandement à manier ces langues dans toutes les finesses. La connaissance 

des étymologies donne aux termes employés un sens plus profond: les nuances des mots sont 

révélées; nous les trouvons justes, souvent pittoresques, parfois philosophiques. «Nous 

n’employons que timidement les mots les plus distingués de notre langue, si, dans le choix des 

termes, nous n’avons l’etymologie pour auxiliaire et pour guide». (Mgr Dupanloup).27 

 

Así pues, con estos antecedentes de morfología y etimología iniciados en el Plan de 

1899 y asentados en el de 1921/1922, se podría conformar una asignatura de “latín”, como 

ya así se muestra en el Plan de 1899, que no se destinaba únicamente a facilitar el orar, tal y 

como sucedía en los Planes anteriores, sino que se incluye como una nueva herramienta de 

estudio y análisis filológico, sobre todo de cara al comparatismo de las diversas lenguas y 

literaturas, método difundido y desarrollado en la segunda mitad del siglo XIX por el ya 

citado movimiento de los Junggrammatiker (“neogramáticos”) alemanes.  

Precisamente, en ese método histórico-comparado y “neogramático” las lenguas clásicas 

y, en concreto, el latín desempeñan un papel sustancial como cimientos metódicos del 

comparatismo lingüístico que permite desarrollar y analizar el origen de todas las lenguas 

europeas, así como de facilitar el estudio de las posteriores lenguas y literaturas 

nacionales.28 De este modo, el latín es tomado como importante herramienta científica y no 

tanto, como lengua espiritual o teológica. Así pues, el latín que se va a enseñar no es un 

instrumento de religiosidad, sino una herramienta de aprendizaje lingüístico. Esto ya se 

puede apreciar a través del manual que se empleaba para su aprendizaje: la Syntaxe latin, 

d’aprés les príncipes de la grammaire historique (1890), de Otho Riemann (1853-1891), en 

cuyo título se ve directamente el uso del método histórico-comparado, del que estamos 

tratando.  

Esta gramática pretende ser una suerte de combinación entre el método lógico-empirista 

proveniente de la Ilustración y la gramática histórico-comparada. En cuanto al primer 

aspecto, se puede apreciar más en la parte de la sintaxis oracional, que se divide en 

proposiciones principales y subordinadas clasificadas en varios tipos, tal y como estableció 

la gramática lógico-sensista. Sin embargo, el método histórico-comparado se puede ir 

                                                        
27 Reglements Des Pensionnats… 1921/1922, pp. 120-121. 
28 Precisamente, entre la gramática port-royalista y la histórica comparada se sitúa el modelo senso-

empirista (Espino Martín 2013), de la que bebe, en parte, la gramática histórico-comparada y la gramática de 

Otho Riemann, que utilizarán, de forma canónica, las escuelas del Sacré-Coeur. 



 16 

viendo en las afirmaciones que el propio Riemann hace en el Préface de la primera edición, 

cuando dice, por ejemplo, que él ha buscado “faciliter au lecteur la comparaison entre la 

syntaxe latine et la syntaxe grecque”.29 Por otra parte, sigue afirmando el autor el interés 

que tiene no sólo de exponer reglas gramaticales para los que quieran comprender ciertos 

autores clásicos o, simplemente, de escribir latín, sino que pretende ahondar en la lengua 

del Lacio a través de la contraposición de géneros y épocas literarias:  

 

(…), j’ai essayé de faire entrer dans ce libre, outre l’exposé des régles essentielles dont 

l’ensemble forme, en latin, la syntaxe de la prose classique, un certain nombre d’indications 

relatives aux particularités de syntaxe les plus remarquables qu’on peut observer dans la langue 

des poètes et, en général, dans la langue des écrivains qui s’eloignent, plus o moins, de cet usage 

classique.30 

 

Por último, añade la importancia de la Syntaxe historique de Dräger para la adopción de 

ejemplos de autores que él ha tomado para su manual e incluso hace constancia de errores 

en dicha obra. Sin embargo, en contraste con esta obra, Riemann afirma que él hace un 

estudio científico basado en un “catálogo” de ejemplos de autores latinos de diferentes 

épocas: 

 

une étude vraiment scientifique de la syntaxe latine ne sera possible que lorsqu’on possédera, 

pour chaque point controversé, un catalogue critique complet de tous les exemples qu’offre la 

litterature latine: or il s’en faut qu’un pareil catalogue existe, quoique Dräger et d’autres aient 

commencé à réunir d’utiles matériaux.31  

 

Con ello, Riemann manifiesta su claro criterio científico de una enseñanza de la lengua 

latina y no tanto meramente textual, descriptivo o incluso religioso, como venía siendo 

hasta ese momento. Su método científico es “estadístico”: se va comprobando si un término 

existe de un autor a otro y cómo éste evoluciona, con lo que el comparatismo se perfila 

esencialmente dentro de la propia historia de la lengua y literatura latina, al confrontar la 

                                                        
29 Riemann 1940, p. I. 
30 Ibid., pp. I-II. 
31 Ibid., p. III.  



 17 

lengua de autores de diversas épocas y géneros. El siguiente prefacio, a la tercera edición, 

escrito por Paul Lejay, confirma todo esto y dice:  

 

La méthode était la méthode statistique, que des applications maladroites avaient rendue 

suspecte à de bons esprits. Riemann croyait que cette méthode est la bonne parce que, seule, elle 

bannit les à peu près. C’est ainsi qu’on est arrivé à determiner les usages de chaque époque, de 

chaque classe sociale, de chaque auteur.32  

 

En la séptima edición, el propio Alfred Ernout (1879-1973), que escribe el prefacio e 

introduce ciertas modificaciones comenta que ha pretendido “développer le côté historique 

de l’exposé, soit pour montrer l’origine d’une construction, soit pour en esquisser 

l’evolution au cours du développement de la langue”.33 Acaba sentenciando que la lengua 

latina no tiene el carácter rígido que pueda determinar el estudio de sólo dos autores como 

Cicerón o César, sino que muestra un carácter flexible que se acaba comprobando a través 

de muy diversos autores dentro de la evolución natural de la lengua.  

En definitiva, si en los Planes de estudio anteriores del Sacré-Coeur fueron las materias 

referidas a la cultura clásica y romana las que fortalecían su enseñanza, en el Plan de 1899 

será la propia inclusión del “latín” como disciplina, la que muestre la deriva científico-

positivista que adquiere su educación en el apartado de humanidades que no deja de seguir 

siendo el núcleo de la enseñanza de la Sociedad de Magdalena Sofía. Así pues, ahora el 

latín, como materia educativa, se convierte en una buena muestra de la seriedad y firmeza 

de contenidos académicos que adquiere el aprendizaje de las mesdemoiselles a finales del 

XIX.  

 

 

EL MÉTODO NATURALISTA DE LA ENSEÑANZA DEL LATÍN EN LOS PLANES 

DE 1922 Y 1954 

 

                                                        
32 Ibid., p. VII. 
33 Ibid., p. XIII. 



 18 

Con el paso del siglo y después de las dos guerras mundiales, la enseñanza de las religiosas 

del Sacré-Coeur tomará un nuevo rumbo.34 El trauma que implicaran aquellos monstruosos 

eventos provocó que en todo el mundo se planteara un cambio radical de pedagogía y, de 

este modo, se empiezan a adoptar los métodos pedagógicos “paidocéntricos” que en el siglo 

XIX se habían dado de lado por la importancia del cientificismo productivo que exaltaba un 

tipo de enseñanza “logocéntrica” (también llamada “magistrocéntrica”). El paidocentrismo 

tiene como punto de partida, principalmente, la pedagogía naturalista de Rousseau (1712-

1778), cuya directriz fundamental se basa en dos importantes criterios: el foco de atención 

de la educación pasa del maestro al alumno, de forma que el maestro se convierte en un 

guía cariñoso y fraternal del niño y no una figura autoritaria ni idolatrada, como en el 

modelo “logocéntrico” o “magistrocéntrico”, cuyo centro de atención es el magister que 

imparte la lectio y no el educando que la recibe. Por otro lado, el educando debe aprender 

de forma muy empírica con el contacto directo con la realidad, especialmente con el medio 

natural, el cual le va a ir transmitiendo toda una serie de valores morales puros, al no estar 

corrompidos por una sociedad mediatizada por los vicios y ambición humana. El maestro-

guía se encargará de que el propio educando vaya adquiriendo esos valores sin ningún tipo 

de filtro de la sociedad que le pueda desviar de su pureza ética natural. Evidentemente, es 

un tipo de pedagogía muy idealista y muy difícil de ser llevada a la práctica; otros 

pedagogos posteriores de esta corriente como fueron Pestalozzi (1746-1827), Froebel 

(1782-1852) o Herbart (1776-1841) pretendieron ponerla en marcha, aunque no recibieron 

un respaldo institucional de suficiente envergadura, por lo que hemos dicho; los gobiernos 

estaban más obsesionados con Planes educativos que proporcionaran Estados soberanos 

muy productivos y altamente preparados para una posible conflagración bélica. 

Si ya con la Primera Guerra Mundial se empieza a plantear un cambio fuerte en las 

líneas pedagógicas35 con la resurrección del método naturalista según las tesis de John 

Dewey (1859-1952), a partir de la Segunda Guerra Mundial se hará manifiesto un cambio 

en la pedagogía y será el momento cuando se adoptará totalmente la enseñanza naturalista, 

y que se vio reforzado por el fenómeno educativo denominado Escuela Nueva.36 No se trata 

                                                        
34 Historia de la educación… 2002. 
35 Sáenz y Santa María 1941. 
36 Se trata de un movimiento que nace a finales del siglo XIX, pero tiene su pleno auge en la primera 

mitad del siglo XX.  Gracias a la labor de filósofo americano John Dewey (1859-1952) la Escuela Nueva 



 19 

ahora de producir incontroladamente, sino de formar ciudadanos pacíficos y tranquilos que 

no caigan en el entusiasmo bélico patriotero.37 Por ello, se retomará este naturalismo moral, 

que la Iglesia después del Concilio Vaticano II (1959-1965) adaptará y combinará con los 

ideales de un cristianismo más primitivo y menos contrarreformista, tal y como se venían 

aplicando antes del Concilio.38 El principal elemento de espiritualización de esta pedagogía 

naturalista que inicialmente no era eclesiástica fue la filosofía del llamado existencialismo 

cristiano de Emmanuel Mounier (1905-1950).39  

Las religiosas del Sagrado Corazón no serán una excepción y, si ya en su Plan de 1922, 

después de la Primera Guerra Mundial se puede ir viendo su viraje hacia el naturalismo 

pedagógico, será en su Plan de 195440  donde expresarán claramente esta nueva deriva 

naturalista. 41  No obstante, eso no quiere decir que depuren dichos Planes de toda su 

tradición anterior, sino que los acabarán combinando con las directrices pedagógicas de 

Pestalozzi y Froebel, la de Dewey, la Escuela Nueva y el espiritualismo de Mounier en los 

                                                                                                                                                                         
sentará las bases de la llamada “educación democrática”. Después de la Segunda Guerra Mundial, la Escuela 

Nueva potencia su defensa de la democracia que luche contra los totalitarismos y añade la llamada “educación 

para la paz y la comprensión internacional”. Por otro lado, con la diversificación y proliferación de nuevas 

profesiones en el mundo contemporáneo, también adaptó el rígido currículo tradicional con un cambio a los 

llamados “currículos mínimos” junto a una mayor oferta de asignaturas nuevas y distintas que se acomodarán 

a los intereses de los educandos. La Escuela Nueva adquirió gran difusión a lo largo de todo el siglo XX, 

especialmente a partir de la labor de pedagogos como María Montessori (1870-1952) u Ovide Decroly (1871-

1930). En 1920 se creó la Liga Internacional de Educación Nueva  y gracias a la labor de la Liga, la Escuela 

Nueva adquirió una difusión sin precedentes, de forma que en 1938 estaban afiliados a ella unos tres millones 

de educadores. En diferentes congresos, va amoldándose y definiendo sus principios educativos. Así pues, en 

el de Calais (1920) asumió una “orientación marcadamente espiritual”, en el que la educación debía reforzar 

la “supremacía del espíritu en cada ser humano”, y se debía respetar la “individualidad del niño” con el 

objetivo de “facilitar la libertad de las fuerzas espirituales”. También adquirió un carácter marcadamente 

social para poder amoldar la etapa de la infancia y adolescencia en la complejidad estructural y económica del 

mundo de hoy. Por este motivo, la Escuela Nueva fue punto de referencia pedagógico tanto a escuelas laicas 

como religiosas.  
37  Resulta más que paradójico que los descendientes de aquellos políticos que fomentaron un estilo 

educativo altamente competitivo, que desencadenó, en cierta manera, las dos guerras mundiales, deseen ahora 

apaciguar a la ciudadanía con un tipo de educación totalmente anti-competitiva y tranquilizadora con el 

propósito de evitar una tercera guerra de iguales características. Luego, con el tiempo se comprobará que este 

modelo pedagógico, si bien, en un principio, apaciguaba, se fue convirtiendo en un instrumento de 

“atontamiento” social para evitar cualquier tipo de insumisión.  
38 Lortz 2003-2008. 
39 De hecho, el paidocentrismo tuvo su reflejo religioso y filosófico en el personalismo de Mounier y 

Gabriel Marcel (1889-1973), que frente al individualismo capitalista que defendía al individuo aislado y 

consumidor, o el individuo-masa que propugnaban los socialismos, el personalismo propone el individuo-

persona, un ser integrado en un marco social pero que ha de cultivar todos los rasgos que lo definen como ser 

humano en el plano afectivo, espiritual, moral, social y cultural.  
40 Espíritu y Plan de Estudios… 1954. 
41 Para más información sobre la pedagogía naturalista y su influencia en la conformación de los Planes de 

1921/1922 y 1954, véase Espino Martín 2017a, pp. 97-148. 



 20 

Planes de estudios de 1922 y de 1954. Así pues, el núcleo de la pedagogía naturalista desde 

Pestalozzi hasta la Escuela Nueva se centra en el desarrollo de la “formación integral” de la 

persona, que tiene mucho de cierto espiritualismo decimonónico. Como ya hemos dicho, 

las religiosas del Sagrado Corazón no sólo se limitarán a aplicar, sin más, este principio 

pedagógico, sino que lo moldearán y desarrollarán respecto a su propia tradición educativa 

y a su mentalidad religiosa y moral. En este sentido, en el Plan de 1922 todavía no tratan, 

de forma directa, de la “educación integral”, pero sí hablan del “desarrollo simultáneo y 

progresivo de las facultades en el orden”, así como de proporcionar una “formación 

humana de facultades proporcionalmente a su rol y dignidad”. En el Plan de 1954 ya se 

dice directamente que se pretende conseguir una “educación integral” de la alumna. Dicha 

educación se ha de adecuar a la psicología femenina buscando su equilibrio físico, de salud 

y emocional, junto con un equilibrio afectivo basado en la paz y la alegría. Comprendido en 

la formación integral se incluirá el fomento de la memoria y la inteligencia, aspectos que se 

potenciaba en los Planes educativos decimonónicos. Una vez que se considera que el 

aprendizaje de todas las asignaturas gira en torno a la “formación integral” de todas las 

cualidades del espíritu, el contenido intelectual y cultural de cada asignatura se subordina a 

este fin.42 Por otro lado, esto se ve combinado con el propio proceso madurativo de la 

alumna. 

De este modo, todas las asignaturas, tanto científicas como humanísticas, tienen como 

objetivo este desarrollo madurativo e integral de la persona de la alumna. Ahí, se manifiesta 

el paidocentrismo de este tipo de pedagogía. En este contexto, la enseñanza del latín 

adquiere esta dirección y, aunque en el Plan de 1922, si bien ya se acerca a emplear la 

lengua del Lacio con un enfoque de “formador de caracteres”,43 todavía se conserva buena 

parte de un tipo de enseñanza lingüística (por ejemplo, se llega a hablar del concepto de 

Parole, entresacado de la corriente lingüística de moda que era el estructuralismo de De 

Saussure), en el de 1954 ya se abandona prácticamente toda referencia al análisis 

gramatical de la lengua y se acaba centrando en una enseñanza muy literaria del latín (de 

                                                        
42 Volpe Ferrara 2000. 
43 El Latín, sin que exceda los objetivos que corresponden a la mujer, fomenta la “lógica”, “claridad” y 

“precisión”: “Sans élever nos vues jusque-là et tout en demeurant dans les limites qui conviennente à la 

femme constractent, par une étude suffisante du Latin, ces habitudes de logique, de clarté, de précision, que 

tant d’esprits cultivés ont puisées au contact de la pensée et de la langue des anciens?” (Reglements des 

Pensionnats… 1921/1922, p. 120). 



 21 

hecho, ya no se citan manuales concretos y técnicos de la enseñanza de la lengua). Por ello, 

el latín se va a enfocar hacia un adiestramiento “virtuoso” de las niñas, de modo que la 

literatura clásica se situará dentro del apartado de “Formación humana y cristiana”. En 

efecto, las letras grecolatinas dan a conocer a la alumna los grandes temas de la humanidad 

–naturaleza, muerte, amistad, familia, religión– expresados bajo una forma más fácilmente 

abordable que en las literaturas modernas. Nos introducen en el estudio de estos temas y 

permiten mostrar la orientación permanente de la humanidad hacia valores siempre 

actuales. Las grandes personalidades del mundo griego y latino manifiestan el ideal antiguo 

en lo que hay de más elevado, mientras que las carencias de este ideal hacen resaltar de 

manera evidente cómo la persona humana se encuentra “inacabada sin Jesucristo”. Además, 

los intentos de solucionar los problemas humanos, las aspiraciones y los esfuerzos del 

mundo clásico hacia la “Verdad”, incluso las inquietudes, revelan la espera del Salvador. 

En fin, la cultura clásica favorece más directamente la formación cristiana a través de dos 

aspectos: 1) el estudio de las lenguas clásicas permite la lectura de los textos originales de 

la Sagrada Escritura y de la liturgia; 2) el conocimiento de la antigüedad prepara para 

comprender la literatura sagrada. De modo más concreto, el estudio de textos se hace de la 

siguiente manera: lectura expresiva; somero análisis de sintaxis; traducción; comentarios de 

lengua y estilo; comentarios históricos, geográficos y filosóficos y conocimiento del 

escritor. Este último punto es fundamental, ya que aporta un objetivo propedéutico a todos 

los anteriores, de modo que todos los apartados de sintaxis, traducción, etc. puedan ser o 

meramente informativos o condicionantes para ahondar en el valor del pensamiento del 

autor clásico, de manera que el naturalismo pagano se pueda abordar en cuanto a las 

normas de la moral cristiana. Como complemento a este método de análisis textual, las 

religiosas proponen formas de estudiar literatura (tanto clásica como extranjera) a través del 

enfoque de un autor, de un género, de un siglo literario y de un tema general o de un 

problema humano. Precisamente, este último punto es el que más refleja la pedagogía 

naturalista, ya que moldearía todos los enfoques anteriores porque se estudiarían a la luz de 

un sentimiento de la naturaleza, el niño, la familia, el trabajo, el amor, el sufrimiento, la 

muerte, etc.  

El latín no se ha de aprender tanto por su aspecto lingüístico (que queda reducido a un 

“somero análisis de sintaxis”) como por su capacidad formativa de los “valores” de la 



 22 

persona a través de su literatura. De ahí, la importancia de la interpretación que va dando la 

“maestra de clase” a las niñas. Por este motivo, estos Planes de estudios se ocupaban 

mucho de que la instructora religiosa estuviera pedagógica y espiritualmente muy 

preparada. En definitiva, prima la pedagogía y espiritualidad religiosa frente a la 

competencia académica.  

Por último, no podemos dejar de resaltar que precisamente esa tónica que ha adquirido el 

aprendizaje de la lengua latina como conductora y desarrolladora de valores los tenemos en 

diferentes Planes educativos del mundo. Así pues, en el modelo educativo español, en el 

Real Decreto 1631/2006 de 29 de diciembre “por el que se establecen las enseñanzas 

mínimas correspondientes a la Educación Secundaria Obligatoria” para la disciplina de 

Latín, en su apartado de “contribución de la materia a la adquisición de las competencias 

básicas” se exponen afirmaciones como las siguientes:  

 

La contribución a la competencia social y ciudadana se establece desde el conocimiento de las 

instituciones y el modo de vida de los romanos como referente histórico de organización social, 

participación de los ciudadanos en la vida pública y delimitación de los derechos y deberes de 

los individuos y de las colectividades, en el ámbito y el entorno de una Europa diversa, unida en 

el pasado por la lengua latina. Paralelamente, el conocimiento de las desigualdades existentes en 

esa sociedad favorece una reacción crítica ante la discriminación por la pertenencia a un grupo 

social o étnico determinado, o por la diferencia de sexos. Se fomenta así en el alumnado una 

actitud de valoración positiva de la participación ciudadana, la negociación y la aplicación de 

normas iguales para todos como instrumentos válidos en la resolución de conflictos.44 

 

El siguiente pasaje continúa con la valoración de la importancia del latín para formar el 

carácter y juicio del niño:  

 

El estudio de la lengua latina contribuye a la competencia de aprender a aprender, en la medida 

en que propicia la disposición y la habilidad para organizar el aprendizaje, favorece las destrezas 

de autonomía, disciplina y reflexión, ejercita la recuperación de datos mediante la memorización 

y sitúa el proceso formativo en un contexto de rigor lógico. La materia contribuye a la 

autonomía e iniciativa personal en la medida en que se utilizan procedimientos que exigen 

                                                        
44 Real Decreto 2007, https://www.boe.es/buscar/act.php?id=BOE-A-2007-238 (Bloque 41#:latín). 

https://www.boe.es/buscar/act.php?id=BOE-A-2007-238


 23 

planificar, evaluar distintas posibilidades y tomar decisiones. El trabajo cooperativo y la puesta 

en común de los resultados implica valorar las aportaciones de otros compañeros, aceptar 

posibles errores, comprender la forma de corregirlos y no rendirse ante un resultado inadecuado. 

En definitiva, aporta posibilidades de mejora y fomenta el afán de superación.45 

 

Según se puede ver tanto en el Sagrado Corazón como en muchos de los Planes 

educativos estatales,46 ya no se enseña el latín como lengua en sí misma, sino como fuente 

formativa de la estructura del carácter y psique del alumno dentro de su entorno social. De 

algún modo, parece que se volviera a la virtus litterata jesuita del periodo contra-reformista 

o la lucha ideológica contra el agnosticismo y ateísmo de la época posrevolucionaria y 

decimonónica, cuando importaba mucho el lado ético y religioso. Ahora esa ética religiosa 

va a estar muy mezclada con la pedagogía y psicología modernas. No en vano, la batalla 

ideológica pasa de focalizarse, primero, en apaciguar los ánimos después de las dos guerras 

mundiales a combatir la atonía y apatía post-modernas, así como sus contravalores: 

materialismo, soledad de la exclusión o divisiones sociales y políticas, con el fin de 

devolver sólidos valores ético-cristianos a las nuevas generaciones.  

 

                                                        
45 Idem. 
46 El Plan de estudios de 1954 fue el último Plan de estudios que las religiosas del Sacré Coeur elaboraron 

para sus colegios. Después de la Segunda Guerra Mundial, cada Estado soberano acabaría determinando sus 

propios Planes educativos, que se aplicarían tanto a los colegios públicos como privados. Así pues, el 

naturalismo pedagógico del Sagrado Corazón quedaría concentrado en el ámbito de la Pastoral de sus 

colegios. Según esto, además, la importancia del Concilio Vaticano II impulsó a que las religiosas del Sacré-

Coeur asentaran su tipo de pedagogía, que iban a concretar y desarrollar en varios encuentros que celebraron 

con carácter internacional: la asamblea de México, de 1979, el CIE (véase en bibliografía Comisión 

Internacional de Educación), de 1988 y el II Taller Iberoamericano de Lima, de 1998. A partir de las bases de 

la pedagogía naturalista el marco educativo del Sagrado Corazón del periodo contemporáneo se centraría en el 

desarrollo integral de los valores éticos del alumno ayudado por la “gracia divina y el corazón de Jesús” 

dentro de su contexto social para la transformación y construcción de un mundo más justo. Precisamente, el 

último de los encuentros, el II Taller Iberoamericano, celebrado en Lima diseñaría un documento que se 

parecería en mucho a un Plan de estudios, ya que aplicaría las directrices de la pedagogía naturalista del 

Sacré-Coeur por campos académicos (Educación religiosa, Ciencias sociales, Ciencias naturales, 

Matemáticas, Comunicación Integral, Arte, Educación Física, Tecnología, y Filosofía). Cada asignatura sería 

tratada sin contenido académico, ya que éste sería establecido por las políticas educativas de cada nación y se 

observarían a través del prisma, en parte, de la tradición educativa del Sacré-Coeur y, en parte, de la 

pedagogía naturalista que las religiosas asimilaron en el siglo XX. Las peculiaridades de cada asignatura se 

analizarían al trasluz de los cinco factores determinantes de la espiritualidad pedagógica del Sagrado Corazón, 

a saber, “Contemplación del mundo con los sentimientos de Jesús”; “Apertura a la acción transformadora del 

Espíritu”; “Formación integral de las personas”; “Comunidades que crean comunión”; “Colaboración e 

interdependencia por la misión”. En definitiva, la pedagogía naturalista alcanzaría su desarrollo pleno al 

sustituir definitivamente el contenido académico por el enfoque pedagógico en cada una de las materias 

(véase una perspectiva más amplia de todo esto en Espino Martín 2017a, pp. 148-155).    



 24 

 

CONCLUSIONES 

 

Los colegios del Sacré-Coeur destacan por darle una formación sólida a la mujer desde que 

se crearon. La idea inicial de su fundadora Santa Magdalena Sofía, de formar mujeres 

“viriles”, mostraba su convencimiento de que la mujer podía asimilar igual de conceptos y 

conocimientos, así como reflexionar y pensar igual que los hombres. Para ello organiza los 

colegios del Sacré-Coeur y junto con sus primeras seguidoras religiosas desarrolla una serie 

de Planes de estudios que mantienen muy de cerca la metodología jesuita y jansenista. 

Ambas recibirán la impronta del espiritualismo propio del Romanticismo decimonónico. A 

pesar que el latín no estaba configurado en forma de asignatura como tal, el Plan de 

estudios de ese periodo mostraba mucha más firmeza académica que los de otras 

enseñanzas femeninas alternativas de la misma época o en periodos históricos anteriores. 

No se verá necesaria su enseñanza completa como lengua, aunque sí como retórica, 

literatura o historia. Será en el último tercio del XIX cuando la pedagogía del Sacré-Coeur 

absorba las directrices del positivismo y el cientificismo y bajo ese son se añada el latín 

como asignatura y con un método de enseñanza profundamente científico como era el 

histórico-comparado. Posteriormente, después de la Primera y Segunda Guerra Mundial la 

lengua de Cicerón se mantiene, pero debido a la profunda influencia y a la deriva mundial 

hacia una pedagogía naturalista, las religiosas regresan a un método que amolda las 

disciplinas a reforzar la religiosidad y las virtudes éticas de las niñas. De algún modo, se 

vuelve a una enseñanza muy propedéutica como la contrarreformista o la de la primera 

mitad del XIX, que en el primer caso pretendía combatir el protestantismo y en el segundo 

la irreligiosidad y ateísmo científico. Ya en la segunda mitad del siglo XX ese talante 

combativo desaparece y lo que se busca simplemente es formar tanto por el lado de los 

estados como por el lado de la Iglesia ciudadanos o cristianos pacíficos que eviten una 

nueva guerra mundial. Iglesia y Estado coinciden y adquieren la pedagogía naturalista. Las 

religiosas del Sagrado Corazón no iban a ser menos y aplican un tipo de educación que, al 

igual que la enseñanza laica, se preocupa más en enseñar la lengua latina como formadora 

de valores y virtudes que la lengua y cultura clásica en sí misma. Es el triunfo de la 

pedagogía frente al academicismo. 



 25 

En definitiva, la evolución de la enseñanza de la lengua latina y de la cultura clásica en 

el Sacré-Coeur manifiesta una manera de educar a las mujeres en constante conexión con la 

evolución histórico social que les rodeaba, pero sin perder nunca ese carácter de educación 

sólida y consistente que, por ejemplo, en el latín tenía la clara muestra de la enseñanza 

“viril” que Santa Magdalena Sofía pretendía impartir a sus mesdemoiselles.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Estudios 

 

Bowen, James, Historia de la educación occidental, Tomo III. El occidente moderno, Europa y el nuevo 

Mundo, S. XVII-XX (versión castellana), Barcelona, Herder, 1992.  

Cadet, François, L’éducation à Port-Royal. Saint-Cyran, Arnauld, Lancelot, Nicole, de Saci, Guyot, Coustel, 

Fontaine, Jacqueline, Pascal, París, Hachette, 1887. 

Carreel, Marie-France, Sophie Barat. Un projecte éducatif pour aujourd’hui, Paris, Éditions Don Bosco, 

2003.  

Espino Martín, Javier, Evolución gramatical jesuítica en el contexto socio-cultural español entre los siglos 

XVI y primera mitad del XVIII, tesis doctoral, Fco. García Jurado (dir.), Madrid, Universidad 

Complutense, 2005a, http://www.ucm.es/BUCM/tesis/fll/ucm-t28425.pdf (02/04/2018). 

Espino Martín, Javier, “La enseñanza de la literatura clásica, retórica, poética y comparatismo”, en Francisco 

García Jurado (ed.), La historia de la literatura greco-latina en el siglo XIX español: espacio social y 

literario. Analecta Malacitana (Anejo, LI), Málaga, Universidad de Málaga, 2005b, pp. 27-46. 

Espino Martín, Javier, “Enseñanza del latín e historia de las ideas: la revolución de Port Royal y su 

repercusión en Francia y España durante el siglo XVIII”, Minerva: Revista de filología clásica, Nº 23, 

2010, pp. 261-284, http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3359971 (02/04/2018).  

Espino Martín, Javier, “Las gramáticas latinas: de Port-Royal al sensismo”, en Francisco García Jurado, 

Ramiro González Delgado y Marta González González (eds.), La historia de la Literatura Grecolatina en 

España: de la Ilustración al Liberalismo (1778-1850). Analecta Malacitana (Anejo, XC), Málaga, 

Universidad de Málaga, 2013, pp. 99-122. 

Espino Martín, Javier, Ideas educativas a través de los planes de estudio de los colegios del Sacré-Coeur. 

Pedagogía humanista para mesdemoiselles, México, Universidad Nacional Autónoma de México 

(Cuadernos del Centro de Estudios Clásicos, 57), 2017a. 

Espino Martín, Javier, “La pedagogía jesuita de las religiosas entre los siglos XVI y XIX: de las Ursulinas a la 

Sociedad del Sacré Coeur”, Sincronía (Revista de Filosofía y Letras), 21/72, 2017b, pp. 308-327, 

http://sincronia.cucsh.udg.mx/index_72.html (04/04/2018). 

Fénelon, François, La educación de las niñas (tratado pedagógico), trad. María Luisa Navarro de Luzuriaga, 

Madrid-Barcelona, Imp. Clásica Española, 1919. 

Filosofía cristiana en el pensamiento católico de los siglos XIX y XX, t. 1, Emerich Coreth SJ, Walter M. 

Neidi & Georg Pfligersdorfer (eds.), Madrid, Encuentro, 1993-1997.  

García Jurado, Francisco, “La literatura como historia entre el pensamiento ilustrado y la reacción romántica”, 

en La historia de la literatura greco-latina en el siglo XIX español: espacio social y literario, Francisco 

García Jurado (ed.), Analecta Malacitana (Anejo, LI), Málaga, Universidad de Málaga, 2005, pp. 47-66. 

Historia de la Educación (Edad Contemporánea), Alejandro Tiana Ferrer, Gabriela Ossenbach Sauter y 

Florentino Sanz Fernández (coords.), Madrid, Universidad Nacional de Educación a Distancia, 2002. 

Kilroy, Phil, Magdalena Sofía Barat. Una Vida, trad. Mª Carmen África Vidal & Mª Rosario Martín Ruano, 

Madrid, Ediciones Encuentro, 2000. 

http://www.ucm.es/BUCM/tesis/fll/ucm-t28425.pdf
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3359971
http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=945
http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=EJEMPLAR&revista_busqueda=945&clave_busqueda=256417
http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=EJEMPLAR&revista_busqueda=945&clave_busqueda=256417
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3359971
http://sincronia.cucsh.udg.mx/index_72.html


 26 

La pedagogía de los Jesuitas, ayer y hoy, ed. Eusebio Gil Coria, Madrid, Universidad Pontificia de Comillas, 

1999. 

Lortz, Joseph, Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del pensamiento (Edad Moderna y 

Contemporánea), vol. II, Madrid, Cristiandad, 2003-2008. 

Riemann, Othon, Syntaxe latine, d’après les príncipes de la grammaire historique, Paris, Libraire C. 

Klincksieck, 1940.  

Sáenz y Santa María, María Cristina, Historia de la Pedagogía y de la Educación, Madrid, Gráficas Alpinas, 

1941. 

Volpe Ferrara, Graciela, “Líneas fuerza de la pedagogía de Santa Magdalena Sofía Barat”, 2000, 

http://www.rscjinternational.org/general/whoweare/resources/bookshelf/Lineas_fuerza.pdf (02/04/2018).  

Williams, Margaret, La Sociedad del Sagrado Corazón – Historia de su Espíritu 1800-1975, Madrid, 

Sociedad del Sagrado Corazón de Jesús, 1981. 

 

 

 PLANES DE ESTUDIOS Y OTROS DOCUMENTOS EDUCATIVOS POR ORDEN 

CRONOLÓGICO 

 

Plan de Étude Provisoire à l’usage et la maison d’Amiens, Amiens, redactado a mano, 1805. 

Druilhet, Conférences sur les devoirs des maitresses de classe et des surveillantes, 1827. 

Règlement Des Pensionnats et Plan D’ Études de la Société du Sacré-Coeur, Orleans, Imprimerie D’Alex 

Jacob, 1852. 

Règlement et Plan d’études, s. l., 1899. 

Règlement Des Pensionnats de la Société du Sacré-Coeur de Jèsus, Tours, Maison Alfred Mame et Fils, 

1921/1922. 

Espíritu y Plan de estudios en la Sociedad del Sagrado Corazón de Jesús, trad. de la versión francesa al 

español por las religiosas del Sagrado Corazón, Ciudad del Vaticano, Fr. Petrus Canisius van Pierde, Ep. 

Porphyr., 1954. 

Sociedad del Sagrado Corazón, Asamblea de Méjico, enero 1979. 

Comisión Internacional de Educación (CIE), Documento de Trabajo para la Sociedad del Sagrado Corazón, 

1988. 

II Taller latinoamericano de educación formal, El espíritu educador del Sagrado Corazón en las instituciones 

educativas de América Latina y el Caribe, Lima 1-8 de Octubre de 1998. 

Real Decreto 1631/2006, de 29 de diciembre, por el que se establecen las enseñanzas mínimas 

correspondientes a la Educación Secundaria Obligatoria (publicado en Boletín Oficial del Estado (BOE), 

núm. 5, de 05/01/2007), https://www.boe.es/buscar/act.php?id=BOE-A-2007-238 (Bloque 41# :latín) 

(02/04/2018). 

 

*** 
 

Javier Espino Martín, doctor en Filología Clásica por la Universidad Complutense de Madrid, es 

investigador del Centro de Estudios Clásicos del Instituto de Investigaciones Filológicas, de la 

Universidad Nacional Autónoma de México. Sus líneas de estudio son la historia cultural de las 

gramáticas en la modernidad (siglos XVI-XX) y la recepción en la estética moderna de los autores 

latinos entre los siglos XVI y  XX. Es profesor y tutor del Posgrado en Letras de la UNAM. 

 

 

 

http://www.rscjinternational.org/general/whoweare/resources/bookshelf/Lineas_fuerza.pdf
https://www.boe.es/buscar/act.php?id=BOE-A-2007-238

