
reseñas





Palabras clave: Tradición clásica; método; teoría.
Keywords: Classical Tradition; Method; Theory.
Recibido: 13 de marzo de 2017 • Aceptado: 1 de junio de 2017.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2017.35.2.771

Rojas Otálora, Jorge, Tradición clásica: propuesta e interpretacio-
nes. Supplementum X, Nova Tellus, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, 2015, 
215 págs.

¿Qué se reúne en torno al concepto de “Tradición clásica”? ¿Se trata sólo de 
la presencia del mundo antiguo en textos modernos? ¿Se refiere a la pervi-
vencia recreada en distintas latitudes? Desde que Aulo Gelio,1 en el siglo ii 
de nuestra era, dio el sentido al término classicus para distinguir a los escri-
tores de primera línea frente a otros que, sin mencionarlos literalmente, eran 
los proletarii o los ínfimos, la evocación del mundo antiguo acuñado en “lo 
clásico” conlleva una suerte de pertenencia cultural que legitima a aquel que 
lo nombra, casi siempre, desde un desconocimiento cabal de la fuente primi-
genia. Si no fuera así, ¿entonces por qué sigue siendo necesario ocuparse de 
la trascendencia de los griegos y los romanos con la extraña familiaridad 
de un mundo del que se ha oído desde tiempos inmemoriales?

Por medio de las lecturas que la modernidad ha realizado en distintas 
traducciones del latín y del griego, la reinterpretación del mundo antiguo 
sigue cultivando conceptos, imágenes, valores y motivos que, trasplantados 
a las lenguas modernas, conforman un hilo conductor donde la antigüedad 
perdura y se reinventa creando el sortilegio de continuidad y pertenencia; al 
parecer, es esa búsqueda de legitimidad cultural la que ha conformado a lo 
largo de muchos siglos, encubierta y explícita, la Tradición clásica. 

El Primer Simposio Internacional sobre Tradición clásica que se llevó a 
cabo en la Universidad Nacional de Colombia, con sede en Bogotá, del cua-

1 A. G., XIX, 8,15.

nova tellvs, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 117-121	 117



118	 ramos aguilar / rojas otálora, tradición clásica: propuesta e interpretaciones

tro al seis de junio del 2014, resulta peculiarmente significativo porque no 
se trata ya de un país del continente europeo ocupándose de una tradición 
que originalmente ha hecho suya, sino de un país de otra latitud, América, 
de alguna forma lejana al banquete del mundo antiguo, el que se encarga de 
dar acogida a las reflexiones de una tradición de la que se va apropiando.

Los participantes de este Supplementum establecen comparaciones entre 
textos literarios de distintas épocas, lugares y ámbitos, así como entre mani-
festaciones que atienden la creación artística desde un enfoque crítico, en el 
que las fuentes primarias son la base y el punto de arranque para entender 
el sentido de la Tradición clásica. De ahí que, a mi modo de ver, la imagen 
de la portada, una nave que surca un oleaje de palabras griegas, sea tan 
atinada: el pensamiento humano va por el mar de una tradición que lo toca 
en lo particular y en lo universal, en lo íntimo y en lo abierto, tal como el 
agua que desconoce fronteras y, al mismo tiempo, se adapta, versátil, a la 
forma de cualquier continente; la nave arriba al abrigo de todo puerto para 
intercambiar legitimidad y pertenencia por los distintos rostros de una in-
mortalidad que la renueva.

En el primer trabajo, “La Tradición clásica y el Orientalismo: Gilbert 
Highet desde Edward Said, Edward Said desde Gilbert Highet”, Francisco 
García Jurado (Universidad Complutense, Madrid) se ocupa de dos obras 
de singular importancia para los estudios en torno a la Tradición clásica, el 
primero, en 1949, escrito por el escocés Gilbert Highet, The classical tradi-
tion. Greek and Roman influences on western literature; y el segundo, casi 
treinta años después, en 1978, Orientalism, donde el palestino Edward Said, 
a modo de réplica, formula la hipótesis de que Occidente ha creado una se-
rie de prejuicios eurocéntricos contra Asia y Oriente Medio, y a lo largo de 
los siglos este discurso ha justificado empeños colonizadores.

La premisa planteada por Said conlleva el cuestionamiento de ideas fun-
damentales del pensamiento occidental: ¿la tradición tiene que ser clásica 
por antonomasia? Si se responde a esta pregunta de manera afirmativa, ¿por 
qué se acepta, simple y llanamente, que la Tradición clásica tiene la legi-
timidad para interpretar otras culturas? El discurso eurocéntrico admitido 
sin ningún tipo de reparo explica, según Said, la visión que hoy se tiene de 
Oriente, esto es, una invención prejuiciosa de Occidente. 

El meollo del artículo de García Jurado ensaya una perspectiva histó-
rica, de reinvención, la poscolonial, que nace precisamente de supuestos 
ideológicos contrarios al eurocentrismo. Si antes se atendía sólo el texto 
de partida, es decir, la fuente del mundo antiguo, ahora es el receptor, y las 
circunstancias de acogida de la tradición clásica, lo que determina el estudio 
y la forma de acercamiento: más que en la mera presencia de los antiguos 



nova tellvs, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 117-121	 119	

griegos y romanos en la modernidad, las modificaciones que la lectura 
y reescritura sugieren es lo que permite una reinterpretación multicultural y 
des-jerarquizada de su trascendencia.

En los siguientes dos artículos, “Algunas representaciones artísticas rela-
cionadas con Medea” de María Teresa Gallego (Madrid, España) y “Medea: 
desde Grecia y Roma a las literaturas europeas. Nota sobre su presencia 
en la ópera y el cine” de Juan Antonio López Férez (Universidad Nacional 
de Educación a Distancia, Madrid, España), la figura de la extranjera, la 
hechicera, la bárbara por antonomasia de la antigüedad griega resalta en el 
proceso de la asimilación que el ateniense hizo de “lo otro” hasta el grado 
de suplantar a sus propios héroes, en este caso, Jasón, quien, en la versión 
del mito más favorecida por la posteridad, la tragedia de Eurípides, deja de 
ser el héroe de la épica que condujo la célebre nave de Argo con el propó-
sito de llevar a cabo una empresa de inaudito valor, para ser recordado, en 
el proceso de una larga recepción, como un hombre sin kalokagathía, cuyo 
único mérito en la Tradición clásica, al parecer, fue traer en su nave a la 
desconcertante Medea. 

En este sentido, la visión del mundo bárbaro sobrepasó a la figura del hé-
roe ateniense: el recorrido que inicia María Teresa Gallego con el recuento 
del mito de los Argonautas, a bordo de la nave Argo, concluye en el Metro-
politan Museum of Art de Nueva York con la escultura “Medea Meditating 
the Death of Her Child”, del escultor estadounidense William Wetmore 
Story (1819-1895). 

Lo mismo sucede en el acucioso recuento que del mito de Medea, “la que 
medita, la que proyecta algo” hace López Férez; la versión que prevalece 
a lo largo de estudios filosóficos, médicos, literarios y artísticos es la de 
Eurípides. ¿Por qué se ha dado así esta tradición en torno al mito de Me-
dea? López Férez aduce tres razones: la mujer “sabia” y extranjera que ha 
padecido una injusticia por parte de su esposo ateniense adquiere un papel 
protagónico en la escena trágica; se convierte entonces en un paradigma 
de pasiones humanas; explica el odio, la ira, la injusticia, la violación del 
juramento marital, venganza, triunfo sobre el enemigo y, sobre todo, la con-
dición de extranjería. 

Ambos estudiosos muestran cómo la figura de Medea se inserta en la 
tradición mítica como un prototipo de “lo otro”, y aclara de tal forma “lo 
propio” que funciona muy bien a modo de máscara trágica para una recep-
ción que encuentra en las pasiones de la hechicera los acordes de un ritmo 
que le es familiar. Sin embargo, en el artículo siguiente, “Utopías de Indias. 
La tradición del utopismo clásico en la Crónica de Indias”, Mariano Nava 
Contreras (Universidad de los Andes, Venezuela) expone una visión distinta 



120	 ramos aguilar / rojas otálora, tradición clásica: propuesta e interpretaciones

de la otredad, cuyo valor radica en permanecer fuera de lo culturalmente 
conocido, en contraposición a la máscara integradora, con lo cual algunos 
ideales como la justicia, la felicidad, la paz, prevalezcan intocados, libres 
de la pasión humana. 

La recurrencia de lugares remotos, ideales y perfectos descritos en la li-
teratura y la reflexión filosófica entre los antiguos griegos, denota la necesi-
dad humana de la utopía; los sitios donde la enfermedad, la vejez, la guerra, 
la fatiga, la muerte, las pasiones se encuentran tan lejos del hombre que 
para traerlos del ámbito de lo imaginario a la realidad, sólo es posible bajo 
el auspicio de la sátira política, como lo hizo Aristófanes en muchas de sus 
obras, o la reflexión filosófica sobre la construcción de la sociedad perfecta, 
cuyo mejor exponente fue Platón con su República, con el peligroso vínculo 
entre el pensamiento político y la vida real.

La investigación de Mariano Nava parte del origen griego de la utopía, y 
su influencia arriba en varios puertos: la antigua Roma, la Edad Media, el 
Nuevo Mundo, la Modernidad. En todos los casos, y de forma subsecuente 
en la conformación de la Tradición clásica, la utopía se traduce en el en-
cuentro esperanzador de una otredad que desaparece cuando apenas intenta 
asirse.

El ejemplo, más o menos cercano en un sentido propio de la farsa, de la 
forma en la que un arquetipo se adapta a la realidad, se encuentra en el texto 
de Elina Miranda Cancela (Universidad de la Habana, Cuba), “Recepción y 
resonancia de Electra Garrigó, la obra iniciática de Virgilio Piñera”; en él, 
la estudiosa cubana da un amplio y rico panorama de la situación de los es-
tudios clásicos en su país. Desde el inicio, expone la posición equívoca ante 
los términos “tradición”, “pervivencia” o “recepción” que abren el campo a 
la relectura teatral de la Electra de Sófocles. En su pleno proceso creativo, 
Virgilio Piñera reinterpretó este mito para situar la dinastía de los Atridas en 
la vida cotidiana de una isla tropical.

La recepción que tuvo la puesta en escena de Electra Garrigó en 1948 
deja ver la idea tan equivocada que la crítica cubana tenía del teatro grie-
go y su tradición: se le acusó de caricaturizar la alta cultura, de burlarse 
de un modelo antiguo y oficializado que había de considerarse inmutable, 
sempiterno, sin reparar en que la libertad con la que los mismos trágicos 
atenienses habían renovado la tradición mítica, generando cada uno reinter-
pretaciones distintas de Electra, contradecía completamente la actitud que 
frente a la fuente antigua Virgilio Piñera paradójicamente transgredió.

Como si de una utopía se tratara, Piñera parodia la tragedia de Sófocles, 
hace sátira de los personajes para tratar el tema de “lo nacional” de una ma-
nera distinta al favorecido y ya gastado género costumbrista, y lleva la ex-



nova tellvs, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 117-121	 121	

periencia cotidiana al ámbito de lo arquetípico auspiciado por la Tradición 
clásica, identificándose con el proceso creativo de los poetas trágicos para 
dar así a la realidad cubana el espejo de una legitimidad universal.

El diálogo que Electra Garrigó estableció con los antiguos marcó un 
parteaguas en la recepción de la cultura cubana, en la década de los setenta 
proliferan las obras teatrales que se acercan a la Tradición clásica para tratar 
asuntos contemporáneos. Incluso, y aquí se encuentra la peculiaridad de la 
recepción cubana, la recepción implica resonancia cuando la misma Electra 
Garrigó, después del rechazo por su paradójica transgresión, sirve de refe-
rencia arquetípica al proceso creativo de la legitimidad cultural de la isla.

Con el artículo que cierra este Supplementum de la revista Noua Tellus, 
“Alfonso Reyes: lectura y recreación de la antigua poesía griega” de Da-
vid García Pérez (Centro de Estudios Clásicos, iifl, Universidad Nacional 
Autónoma de México), se puede apreciar la diferencia entre el proceso de 
recepción cubano, cuya figura emblemática es Virgilio Piñera, y el proceso 
mexicano, que se caracteriza por otra figura “transgresora”, Alfonso Re-
yes, cuyo humanismo secular liberó del cultivo eclesiástico a los clásicos. 
En el convulso ambiente revolucionario, la búsqueda de identidad de “ser 
mexicano” y habitar el continente americano fueron inquietudes que vino a 
subsanar, otra vez, la Tradición clásica. 

Con un Virgilio bajo el brazo, Alfonso Reyes encaminó sus reflexiones 
a encontrar el ritmo para, a pesar de la tardanza, disfrutar del banquete de 
la civilización europea; dar con el modo propio, no imitar el europeo. De 
esta manera, Reyes no sólo rescató a los clásicos de la atención exclusiva 
de la Iglesia, también previno de la anquilosada traducción filológica que, 
con atención puesta en la etimología lingüística, muchas veces descuida el 
sentido profundo de una traducción cultural. En palabras de su hija, Reyes 
“más que griego sabía Grecia”, por eso sus empeños literarios recogieron 
cabalmente el espíritu de una Tradición clásica que se inscribe en la idea de 
una educación basada en la pertinencia y el espíritu crítico.

Con este ánimo de difusión pertinente y crítico, se puede celebrar que fue 
en México, gracias al esfuerzo de David García Pérez, donde se logró la pu-
blicación de este trabajo conjunto, cuyas reflexiones en torno a la Tradición 
clásica resultan enriquecedoras e imprescindibles.  

Claudia Adriana Ramos Aguilar
Universidad Nacional Autónoma de México 




