El extraino purificador del alma del Sofista de Platon
(228d-231b)

The Strange Purificator of the Soul of Plato’s
Sophist (228d-231b)

Néstor-Luis CORDERO
Université de Rennes
nestor.luis.cordero@ gmail.com

RESUMEN: A partir de 228d del Sofista, Platon se ocupa de las enfermedades
del alma y sostiene que la mds grave es la ignorancia (agnoia). De manera to-
talmente inusual, presenta al sofista como alguien que seria capaz de purificar
el alma y de curarla de la ignorancia. El método utilizado por el sofista repro-
duce hasta en sus detalles mds precisos la actividad del “Sdécrates platénico”.
Dado que el contexto es exclusivamente ontoldgico (se subtitula Sobre el
ser), como Socrates no se ocupd “del ser” (ni los sofistas), no debe extrafiar
que Platén lo asimile a ellos, si bien se trata de un sofista “de buen linaje”.

ABSTRACT: From 228d of the Sophist Plato deals with diseases of the soul,
and argues that the most serious is ignorance (agnoia). And in a completely
unusual way, he presents the sophist as someone who would be able to purify
the soul and cure it of ignorance. The method used by the sophist seems even
in its most precise details the activity of the “Platonic Socrates”. Since the
context of the Sophist is exclusively ontological (the subtitle of the dialogue
is About Being), as Socrates was not interested of “Being” (as nor the soph-
ists), not should wonder that Plato assimilate Socrates to them, even if he is
considered a sophist “of noble lineage”.

PALABRAS CLAVE: ignorancia; enfermedad; Platon; purificacion; Sofista.
KEYWORDS: Ignorance; Disease; Plato; Purification; Sophist.

RECIBIDO: 1 de junio de 2017 » ACEPTADO: 21 de septiembre de 2017.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2017.35.2.769

En este articulo tengo la intencién de ocuparme de un pasaje del Sofista
de Platon que se refiere a las enfermedades del alma. Sobre este texto,
que comienza en 228d, existe una literatura muy abundante, pero, como
se sabe, el Sofista es un didlogo inagotable, incluso enigmadtico, lo cual
justifica que siempre pueda decirse algo nuevo, o que pretende ser nue-
vo, sobre puntos ya estudiados.

Dado que, para Platén, el ser humano es un compuesto, una combina-
cién de un cuerpo y de un alma, nada mas normal que haya afecciones
comunes a ambos componentes, por ejemplo enfermedades. Asi como
hay padecimientos del cuerpo, los hay del alma. Ahi donde hay enferme-

NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 83



84 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

dades, se necesitan médicos. Este es el tema de estas lineas: el extrafio
profesional de la salud que Platon contrata para ocuparse de purificar el
alma, a partir de Sofista, 228d.

Este pasaje pertenece a esa suerte de introduccién del didlogo, bas-
tante extensa, pues ocupa mds de un tercio del mismo, consagrada a
definir al sofista. Me permito hablar de “introduccién” porque, si bien el
didlogo se llama Sofista, el subtitulo es Peri toii ontos, o sea, “Sobre
el ser”, “sobre lo que estd siendo”, y es exactamente una de las definicio-
nes del sofista la que le da pie a Platén para ocuparse de este asunto, que
es el tema central. El pasaje que nos interesa es anterior a esta segunda
parte del didlogo. En él se habla de una enfermedad del alma. ;Por qué
el alma, y por qué enfermedad? El alma, porque la actividad del sofista,
en todas las definiciones del mismo que se van escalonando en el texto,
se relaciona con el conocimiento, ya sea porque inventa conocimien-
tos, los roba, los vende, etcétera. Para Platon, es el alma la que conoce.
O sea que, en el fondo, los discursos sofisticos se dirigen al alma del
cliente, pero, en la definicién que nos ocupa, inesperadamente, el sofista
se encarga de las almas enfermas, y lo hace para curarlas ;Para curarlas
de qué? De la peor enfermedad del alma, la mds grave: la ignorancia
(agnoia). Esto es que, de manera totalmente inusual, dada la imagen que
Platén presenta (y siempre presentd) del sofista, éste se mostraria como
alguien capaz de purificar el alma y de curarla asi de la ignorancia.

Cuando tratemos en concreto este punto, no podremos eludir la cues-
tién siguiente: ;Platon dice realmente que este purificador del alma es
el sofista, o se trata de una interpretacion del lector? Ya se verd. Pero
este primer problema viene acompafiado por otro, que nos va a intrigar
mucho més y al cual también tendremos forzosamente que responder:
la actividad de este médico del alma, su forma de proceder, coincide,
incluso en pequefios detalles, con el modo de actuar que Platén siem-
pre le atribuyd a Sécrates en los didlogos anteriores. ;Quiere decir esto
que, aprovechando que Sdcrates no es su portavoz en el Sofista, Platon
lo trata, precisamente, de sofista? Como puede apreciarse, hay muchas
dudas que aclarar, mucho material para discutir, y por eso expresamos al
comienzo de este trabajo que se habia escrito mucho sobre este pasaje,
pero que no tenfamos escripulos en sumarnos a la lista.

Veamos ahora el pasaje en cuestion, después intentaremos analizarlo
y tomar una posicién lo mas fundamentada posible en torno a la manera
de interpretarlo. A partir de 228d, Platén dice que hay una enfermedad



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 85

grave del alma, la ignorancia (agnoia), y el remedio es la ensefanza (di-
daskalia). Pero ocurre que hay varios tipos de ignorancia, uno de ellos
muy dificil de detectar —Platén da a entender que para diagnosticarlo
hace falta un experto, un especialista— y esta especie es tan grave que
ella sola es igual a la totalidad de las otras variantes; se trata de la ausen-
cia de conocimiento (amathia, 229c). La parte de la ensefianza (didaska-
lia) que cura esta enfermedad es la educacion (paideia).

Pero ;en qué consiste la amathia, que es la peor forma de ignorancia?
“Consiste en creer saber, cuando no se sabe nada”. Hay dos maneras de
curarnos de esta afeccidon. Existe, por un lado, el método antiguo, que se
lleva a cabo principalmente en el interior de las familias, que consiste en
amonestar, en reprender. Pero hay otra forma (#rdpos), mas profesional,
puesta en practica por quienes “conociéndose (dontes, de ddd, sinénimo
de gignoskd) a si mismos (heautois, 230a5) —es decir, tomédndose a si
mismos como ejemplo— piensan que toda ausencia de conocimiento
(amathia) es involuntaria (akoiision)”. Es decir que no tiene sentido
amonestar, porque el ignorante no es culpable de nada, es ignorante a
pesar suyo. Hasta esta altura del pasaje, la palabra “sofista” no ha sido
pronunciada, ni escrita, porque el Extranjero estd proponiendo, y la va a
describir, una manera de actuar; y de inmediato les va a poner un nom-
bre a quienes actian de este modo, pero, por el momento, no dice nada.

El Extranjero continda con una extensa y detallada descripcion de lo
que nos permitimos llamar el “tratamiento” de la enfermedad, ya que
quien actda es un médico. La descripcidn es extensa y detallada:

Esta gente, para rechazar esta opinién —o sea, la de creer que se sabe cuando
no se sabe—, recurre al procedimiento siguiente: interroga sobre aquello que al-
guien cree que estd diciendo, cuando en realidad no dice nada. Luego cuestionan
facilmente las opiniones de los asi desorientados, y, después de armonizar los ar-
gumentos, oponen unas opiniones a las otras y muestran que, respecto de las mis-
mas cosas, y al mismo tiempo, aquéllos sostienen afirmaciones contrarias. Al ver
esto, los cuestionados se encolerizan primero contra s{ mismos y luego se calman
frente a los otros. Gracias a este procedimiento, se liberan de todas las grandes y
firmes opiniones que tenian sobre ellos mismos, liberacién ésta que es placentera
para quien escucha y base firme para quien la experimenta. En efecto, estimado
joven, quienes asi purifican (kathairontes) —acaba de aparecer el verbo mds im-
portante— piensan, como los médicos, que el cuerpo no podrd beneficiarse del
alimento que recibe hasta que no haya expulsado de si aquello que lo indispone,
y lo mismo ocurre respecto del alma: ella no podrd aprovechar los conocimientos
hasta que el que refuta (elegkhon) —segundo verbo importante, “refutar” — con-



86 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

siga que quien ha sido refutado (ton elegkhomenon) se avergiience, expulsando
las opiniones que impedian el conocimiento, y se muestre purificado (katharoén),
pensando que sélo sabe lo que sabe, y nada més (230b-d).

Teeteto comenta esta larga descripcién con dos superlativos: “Este es
el estado mejor y el mds sensato”.

Finalmente, como corolario, el Extranjero hace en pocas lineas una
verdadera apologia de la refutacion (élegkhos), también con dos super-
lativos: “Debe proclamarse que la refutacion es la mds grande y la mas
poderosa de las purificaciones” (230d).

Aqui concluye la descripcion de la refutacion, que es el tratamien-
to que el médico aplica al alma para liberarla de la peor ignorancia: creer
que se sabe cuando no se sabe. Con una falta total de sentido comer-
cial, este médico no prescribe un medicamento que permita llegar a
conocer, que seria una segunda parte del tratamiento. Le basta con la
purga.

Imaginamos que el lector, ya en tiempos de Platon, o el oyente, si
el didlogo se lefa en la Academia, llegado a este punto, seguramente se
habria preguntado: ;qué tiene que ver esto con el sofista? El personaje
que se muestra de esta manera, el purificador, es digno de todo respeto
y las semejanzas con la actividad socrdtica, también respetable, son mas
que evidentes. Por otro lado, las breves réplicas de Teeteto no escatiman
adjetivos para elogiar a este purificador del alma.

Pero con la siguiente réplica todo se complica, pues el Extranjero
pregunta, retéricamente, ya que tiene preparada la respuesta: “Y bien,
(quiénes son los que practican esta técnica? Yo temo decir que son
los sofistas” (230e5). Quien practica la técnica de la refutacion es un
sofista...

Tras esta ducha fria vienen dos observaciones importantes, que co-
mentaremos en seguida, pero preferimos pasar directamente al resumen
de esta sexta definicion del sofista. Después de cada definicion, Platén
presenta un breve resumen de la misma. Ocurre que en el resumen el
temor del Extranjero parece haber desaparecido, porque dice: “Segtn
nos acaba de demostrar nuestro razonamiento, la purificacién no debe
ser llamada (legésto) otra cosa que noble sofistica, noble por su nobleza”
(gennata sophistiké génei). Y, de nuevo al sintetizar las formas en que el
sofista se mostr6 hasta acd, le agrega la apariencia de “purificador” y se-
nala: “La sexta manera fue contestable, problemadtica (amphisbetésimon),



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 87

pero hemos estado de acuerdo en decir que el sofista era un purificador
de los conocimientos que impedian que el alma pudiera conocer” (231e).

Antes de proponer una interpretacion del pasaje conviene hacer una
breve referencia a dos falsos problemas que surgen de dos observaciones
que Platon realiza luego de describir el arte de purificar, tales problemas
no se encuentran en Platén sino en los intérpretes. Cuando afirma que
teme decir que quienes practican esta técnica son sofistas, agrega que el
temor se debe a que no quiere conferirles “un gran honor” (meizon gé-
ras, 231a3). El problema surge cuando se interpreta quiénes son los que
se sentirfan honrados, ;los sofistas o los purificadores?' Se trata de un
falso problema porque basta echar un vistazo a las cinco definiciones
precedentes del sofista para comprender que, después del menosprecio
del personaje que ellas suponen, son los sofistas quienes se sentirian
honrados con esta insospechada muestra de respeto, que les llegaria
como un regalo por parte de médicos purificadores que inesperadamente
formarfan parte de su familia, ya que se les llama “sofistas”.

Se puede afiadir que este honor es una prueba complementaria de
que el enigmético purificador es S6crates —como intentaremos demos-
trar més adelante— y que el Extranjero considera que son los sofistas
quienes se sentirian orgullosos de ser comparados con Sdcrates, “aqui
presente”, podria haber agregado.

La interpretacion de la segunda observacién conduce también a un
falso problema que se apoya en la sintaxis de la frase. Ocurre que al
escuchar que el purificador puede asimilarse al sofista, Teeteto dice que,
en efecto, ambos se parecen, a lo cual el Extranjero responde (en este
orden): “si, como el lobo se parece al perro” (231a6). Si se respeta la
sintaxis de la frase, que seria “A es a B como C es a D”, el purificador
seria asimilado al lobo y el sofista al perro, lo cual es absurdo. Platén
sOlo pretende sefnalar una semejanza, no una equivalencia: un animal sal-
vaje (caracteristica que Platon no duda en conferir al sofista) se parece
“al animal més amaestrado”, el perro (que en varios didlogos fue con-
siderado aliado del fil6sofo, en este caso, del purificador). Resueltos o
mds bien disueltos estos dos falsos problemas, sigamos adelante.

! Cornford retoma una tesis de H. Jackson y sostiene que son los purificadores, que,
como sélo se consideran “amigos de la sabiduria”, y no filésofos, no merecerian ese
honor (183, 168, n. 23). Nosotros compartimos la opinion de G. B. Kerferd: el contexto
sugiere que son los sofistas quienes se sentirian honrados con tal distincién (1954, p. 75).



88 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

Ha llegado el momento de responder las dos preguntas que plantea-
mos al comenzar este trabajo. Nos habiamos preguntado si Platon decia
realmente que ese médico capaz de curar al alma de la ignorancia era
una de las maneras en que se muestra el sofista, y acabamos de ver que,
después de describir el procedimiento, Platon lo atribuye de manera
clara y distinta al sofista, aunque toma ciertas precauciones. Por un lado
sefiala que la purificacion, el remedio que prescribe el médico, “no debe
ser llamada otra cosa que noble sofistica, noble por su linaje”, y, por el
otro confiesa que, si bien esta descripcion fue contestable, problemadtica,
debemos aceptar que el sofista, al menos el de noble linaje, es un puri-
ficador.

El segundo problema planteado era el siguiente: la descripcion del tra-
tamiento que el sofista —ahora ya estamos autorizados a hablar del
“sofista”— impone al alma para curarla coincide, hasta en detalles muy
precisos, con la actividad que el mismo Platon le habia atribuido a
Socrates en didlogos anteriores. No se puede afirmar que coincida con
la actividad socrdtica real, porque nunca sabremos exactamente cémo
actuaba Socrates, pero en las historias de la filosofia existe eso que se
llama “el Sécrates de Platon”, que es el modo en que Platon muestra
quién era dicho filésofo, para €él. Una parte relevante de este retrato de
Sécrates consiste en describir el llamado “método socratico”, del cual no
ocuparemos mds adelante.

Ahora bien, ;cudles son las caracteristicas que este purificador sofista
comparte con el Socrates de Platén? Cuando Platén distingue el antiguo
método existente para eliminar la ausencia de conocimientos, que es la
amonestacion, del método que €l propone, da a entender que no hay que
culpabilizar al ignorante, pues toda ignorancia es “involuntaria” (akoii-
sion). La misma idea habia puesto en boca de Socrates en el Protdgoras:
“¢No decis que la ignorancia es esto, tener falsas opiniones? ;Y decia
yo algo distinto al afirmar que nadie por propia voluntad va al encuen-
tro de los males o de lo que cree que es un mal?” (358c) Antes habia
seflalado que quien incurre en faltas no lo hace por su propia voluntad,
pues “quienes llevan a cabo acciones feas o malas lo hacen sin quererlo”
(345d).

Luego, al comienzo de la presentacién del remedio que este insdélito
médico del alma va a proponer, Platon sostiene que estos purificadores
encontraron la solucion “conociéndose (dontes) a si mismos (heautois,
230a5)”, que es exactamente el consejo que, inspirdndose en una inscrip-



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 89

cion del santuario de Apolo en Delfos, Platén afirma que Sdcrates hizo
suyo. Basta recordar este pasaje del Fedro, 229¢: “En vez de examinar
los fendmenos, yo me examino a mi mismo”.

Pero las semejanzas entre el tratamiento del purificador y Socrates se
hacen mds evidentes si tenemos en cuenta el llamado “método socra-
tico”, tal como Platén lo expone. La primera etapa consiste en invitar
irénicamente al interlocutor a que manifieste sus conocimientos, y con-
vencerlo, luego, de que no son correctos. Como ejemplo, podemos citar
este pasaje del Eutifron, uno de los primeros didlogos de Platén, en el
cual Sécrates comenta en estos términos la definicion de lo piadoso que
su interlocutor acaba de proponer: “Tu debiste haber contestado de una
manera mds concisa a mis preguntas. Pero no has tomado en serio mi
deseo de instruirme, eso es evidente. Estuviste a punto de hacerlo, pero
te escabulliste” (14b).

Una vez expresada una respuesta, Socrates lleva a cabo, siempre se-
guin Platén, la consabida refutacion. Escuchemos a Trasimaco, en el
libro I de la Repiiblica: “Esa es tu costumbre: no contestar nunca sino,
cuando otro contesta, tomar su discurso y refutarlo. He aqui la sabiduria
de Socrates” (337e). En el Gorgias, Socrates se aplica a si mismo este
procedimiento: “;Qué tipo de hombre soy? Uno de esos que se dejan
refutar con gusto cuando dicen cosas no verdaderas y refutan con gusto
a los demds cuando son ellos quienes dicen cosas no verdaderas” (458a).
Otro tanto ocurre en el Menon: “No es porque yo me sienta comodo que
pongo en dificultad (aporia) a los otros, sino, al contrario, es porque yo
mismo me encuentro totalmente problematizado que pongo en dificulta-
des a los otros” (80c).

En un pasaje anterior del mismo didlogo, el interlocutor de Sdcra-
tes confiesa haber “padecido”, respecto de la nocién de “perfeccion”
(areté), el tratamiento que vimos en el Sofista, la liberacion de falsos
conocimientos:

Ahora, dice Mendn, me siento entorpecido (verbo narkdd, de donde viene “nar-
c6tico”) tanto respecto de mi alma como de mi boca, y no sé qué responderte. Sin
embargo, miles de veces he pronunciado innumerables discursos sobre la perfec-
cion, también delante de muchas personas, y lo he hecho bien, por lo menos asi
me parecia. Pero ahora, por el contrario, ni siquiera puedo decir qué es (80b).

Una ultima caracteristica del tratamiento del purificador coincide tam-
bién con la actividad socratica. Vimos que, en vez de aprovechar —in-



90 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

cluso comercialmente— la ausencia de conocimientos para ofrecerse
como “profesor”’, Platén no le atribuye al refutador ningtin tipo de ense-
flanza positiva, y menos ain remunerada. En este aspecto el purificador
se separa de las otras manifestaciones del sofista, tal como Platon las
presentd en las cinco definiciones anteriores. En la primera aparicion era
alguien que perseguia a los jovenes para conseguir dinero; en la segunda
se mostré como un comerciante en conocimientos relativos al alma; en
la tercera, como un minorista en el mismo rubro; en la cuarta, como un
fabricante y vendedor de conocimientos; y, en la quinta, como un discu-
tidor profesional que gana dinero en los debates privados.

La sexta definicion es entonces muy diferente. Pero ocurre que, como
el purificador, Socrates no pretendia lucrar con sus cuestionamientos
—ni siquiera sus acusadores mencionaron este tema—, ya que tampoco
pretendia ofrecer conocimientos. Platén puso en su boca la siguiente
declaracién de principios, mas que explicita: “Nunca prometi a nadie
ensefar algo que pueda aprenderse, y nunca transmiti ensefianza alguna.
Y si alguien pretende haber aprendido en forma privada algo de mi par-
te, sabed que no dice la verdad” (Apologia, 33b).

Todas las referencias a la manera de proceder de Sdcrates que acaba-
mos de enumerar, siempre segtin Platon, configuran un portrait robot de-
tallado, casi una fotografia, que se corresponde hasta en pequefios
detalles con el médico purificador del alma del Sofista, que Platén enu-
mera como uno de los aspectos bajo los cuales se presenta el sofista. No
obstante, como vimos, Platén no estaba muy seguro de la asimilacion
del purificador al sofista y calific6 de “problemaética” (amphisbetési-
mon), esta asimilacion. Amphisbétesis es un término que tiene incluso
valor judicial: se trata de una afirmacion contra la cual puede hacerse
un juicio, porque alguien puede considerarla no pertinente, como si
fuese una calumnia. No olvidemos que Sdcrates, en el Sofista, estd ahi,
escuchando.

Pero, sea como fuere, dejando de lado su temor inicial, Platén fi-
nalmente acepta la asimilacién, y, quiza para evitar posibles pleitos, le
agrega el adjetivo de gennaios, “noble”, “bien nacida”, de “raza pura”,
como se diria de un caballo. En Repiiblica, 361b, un anér gennaios es un
hombre integro. Al agregar el dativo instrumental o causal génei (la frase
es génei gennaia sophistiké), remite la nobleza de este tipo de sofistica
a su origen, a su nacimiento, a su génesis. Las precauciones tomadas
por Platén en este pasaje confirman una evidencia dificil de soslayar:



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 91

el sofista integro, de noble alcurnia, no puede ser sino Sdcrates, cuya
paternidad pueden reivindicar los “nobles” sofistas...

Analicemos cémo se interpretd tradicionalmente este pasaje. Hay au-
tores que se han resistido a ver alusiones o referencias a Sécrates.” Se ha
dicho, por ejemplo, que las referencias al purificador se hacen siempre
en plural, y Sécrates era una sola persona, y que el procedimiento se
puede aplicar entonces a “socrdticos”, pero no a Sdcrates, quien no pue-
de ser tratado como sofista por Platon,? etc.

En el otro bando hay investigadores que perciben una alusién directa
a Socrates,* como en nuestro caso, pero no se explican el motivo que
llevé a Platon a agregar esta sexta definicién. Cito un solo ejemplo, el
del gran investigador F. M. Cornford, quien escribid: “es dificil saber
qué papel juega acd esta definicion del método catdrtico de Sécrates...
Quizds pueda explicarse como un detalle dentro del proyecto total de
estos didlogos, que queda en la oscuridad porque nunca se completé”.
El estudioso alude a una frase del Sofista que sugiere que este didlogo
se completard con otros dos: uno dedicado al politico, que se escribid, y
otro consagrado al fil6sofo, inédito. Pero, aparte de la ambigiiedad de la
frase platénica, que no es una promesa, explicar algo curioso diciendo
que la razén se encuentra en algo que no existe, no es demasiado serio.

No obstante, hay una explicacién posible. Se nos ocurre que para
comprender la presencia de Socrates (ya que a todas luces se trata de
Sécrates) en este pasaje debe tenerse en cuenta la especificidad del So-
fista, que no es un optisculo como los otros. Después de veinte afios
como director de la Academia, Platon, en el Sofista, se hace eco no sélo
de comentarios criticos sobre sus obras por parte de sus discipulos mas
avanzados, sino también por filésofos de otras orientaciones, entre ellos
seguramente se encuentra el severo Antistenes.

Si a eso le sumamos su propio convencimiento de que se estan abrien-
do ciertas grietas en el edificio de su filosofia, nos explicamos por qué

2 Kerferd, por ejemplo, afirma que Platén alude a Protdgoras y a su técnica de “contra-
decir” (1954, p. 89).

3 Cornford decide no tomar partido y sostiene que “Platén no se interesé primordial-
mente en descripcion de determinada clase de personas” (1983, p. 162).

4 Trevaskis sostiene que la referencia platénica “no hace sino confirmar un hecho
histérico: Sécrates fue a menudo tomado por un sofista” (1955, p. 48).

5 Cornford 1983, p. 170.



92 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

al regresar de su segundo y desastroso viaje a Sicilia, cuando tiene mas
de sesenta y cinco afos, redacta la extrafa trilogia Parménides-Teeteto-
Sofista. En el Parménides expone la ortodoxia de su teoria mediante un
Sécrates rejuvenecido que se muestra incapaz de responder a las criticas
formuladas por el gran Parménides, criticas que, evidentemente, fue el
mismo Platén quien detectd y escribid. Pero el didlogo, al menos la
primera parte, termina con un happy end: la teoria de las Formas es
la Unica capaz de asegurar un proceso dialéctico, o sea, la vigencia de la
filosofia (135b-c)..., pero hay que flexibilizarla, dinamizarla.

El Teeteto lleva a cabo una demostracion por el absurdo del cardcter
necesario de la teorfa de las Formas al intentar explicar qué es la epis-
téme, sin recurrir a las Formas. Tarea imposible. Sin la garantia de las
Formas, no hay conocimiento. Es decir que las Formas son necesarias
(deduccion que extraemos del Teeteto), pero su estatus ontologico debe
ser flexibilizado para justificar su papel como garantia de lo individual-
sensible.

Las tltimas palabras del Teeteto muestran que el Sofista, que dramé-
ticamente se ubica al dia siguiente, se ocuparé de esta restauracion de la
autoridad de las Formas. Pero las novedades que Platon va a introducir,
didécticamente, no pueden ser expresadas por quien en didlogos anterio-
res expuso la teoria de modo un tanto dogmatico y que, en el Parméni-
des, fue incapaz de responder a las criticas del venerable Parménides.

Un cambio de portavoz se impone, mas, como el didlogo tomara por
los cuernos el problema del ser (recuérdese que el subtitulo del Sofista es
“Sobre el ser”), esta nueva mascara de Platon por fuerza debe pertenecer
a alguien que proviene de la polis en la cual por primera vez alguien
escribié un Poema para ocuparse en exclusiva de dicha cuestion, Elea,
por entonces, verdadera Ontopolis.

La eleccién de un extranjero “elense™® se justifica porque tal persona-
je conocié a Parménides en su juventud y vive en una atmdsfera ontold-
gica, si se puede decir, esto no significa que sea partidario de la posicion
parmenidea;’ mds bien sostiene una posicién critica, ya que en un mo-
mento dado desea, psicoanaliticamente, desembarazarse de la imagen de
su padre espiritual. Pero suele no verse que el didlogo entero, asi como

¢ Evitamos el término “eledtico”, que harfa referencia a un “movimiento” al cual el
Extranjero “elense” no pertenece.

7 Cf. Cordero 1993, Annexe I, y 2013, passim.



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 93

nuestro pasaje que se ocupa de la manera de captar la especificidad del
sofista, estd encarado desde una perspectiva exclusivamente ontologica
(lo cual explica que haya contratado a un “elense” como portavoz), den-
tro de la cual el aspecto preponderantemente ético-politico de la mayor
parte de los didlogos anteriores queda en suspenso para ser retomado, a
partir de nuevas bases, en el Politico.

En efecto, poco después de comenzar el didlogo, Socrates le dice al
Extranjero que le interesaria saber coémo conciben y cémo llaman al so-
fista entre los suyos (hoi peri ton ekei topon), esto es, en Elea; Platon
adelanta ya que la perspectiva desde la cual se va a abordar el oficio del
sofista es ontoldgica.

Por otra parte, el cambio de portavoz coincide en el Sofista con un
cambio de método, practicamente impuesto por los fracasos constatados
en el Parménides. En el Sofista, la nueva fundamentacion de la teoria
de las Formas no se impone dogmaéticamente, sino que se deduce de la
historia de la filosofia “antigua”. Por primera vez, Platén sistematiza las
escuelas filoséficas del pasado. Por un lado estdn quienes no se intere-
saron en absoluto en proponer una explicacion del ser de las cosas, los
sofistas, y, por el otro, quienes, para explicar la realidad recurrieron ya
sea a principios que cambian, ya sea a principios inmutables (y en esta
categoria Platon se incluye, considerado un eiddfilo en el didlogo). Den-
tro de este grupo, Platon, fiel a si mismo, coloca el hecho de ser como
phiisis de una nueva Forma, la idéa toil ontos, la Forma del Ser, o, mas
bien, “de” Ser.

Los filésofos anteriores, en realidad, se ocuparon de ta onta, y lo
hicieron segtin dos perspectivas diferentes: ya sea para detectar poia ta
onta, ya sea para detectar pdsa ta onta, es decir, cuantos entes habia que
postular como principios y de qué tipo eran. Se trataba de una cuestién
de cantidad o de calidad acerca de los entes. Y Platon agrega la pregunta
implicita que ellos no formularon: ya no cuédntos y cémo son los seres,
sino qué es “ser”, y él responde: ser es la posibilidad de comunicacidn,
dinamis koinonias.

Pero Platén pretende que su panorama histérico sea completo, por eso
incluye también a filésofos que no se interesaron en fa dnta, por consi-
derar que sélo hay ilusiones, apariencias, conocimientos aparentes: los
sofistas. Mas ocurre que la realidad histérica le muestra que, ademads de
los sofistas, que son discurseadores sin fundamento ontoldgico, y quie-
nes dijeron que los principios eran o uno o multiples, y que consistian ya



94 CORDERO / EL EXTRANO PURIFICADOR DEL ALMA

sea en Formas, ya sea en cuerpos, existié un personaje extrafio, Socrates,
quien incluso estd presente en el Sofista cuando el Extranjero se ocupa
de los fil6sofos “hasta hoy”. Si Platon no tiene inconvenientes en ocu-
parse de si mismo, ;por qué se privaria de ocuparse de Socrates?

Es verdad que no es facil ubicar a Socrates. En el Fedro (229e), el
propio Sécrates se define como a-tdpico, alguien que no tiene un lugar
preciso. Este nada dijo sobre el ser de las cosas, o sea que no puede ser
catalogado ni entre los “eiddfilos” ni entre los materialistas, y es enton-
ces cuando se acercaria a los sofistas, y también los acerca a ellos su mé-
todo, el didlogo, aunque las diferencias son considerables: no pretende ni
ganar dinero ni inculcar nuevos conocimientos. S6lo queda una posibili-
dad: considerarlo un sofista, pero de noble origen, semejante a los otros,
mas diferente, como el perro, al cual podria asimilarse, es parecido pero
distinto del lobo. Quizad debamos interpretar de otro modo la definicién y
admitir que, si hay sofistas nobles, es porque tienen “prosapia” socrética.
Si hay sofistas nobles es porque se insertan en el linaje socratico. Sdcra-
tes, el real, que, en la ficcidn, estd escuchando este diagndstico, parece
no tener nada que objetar, y, de hecho, no lo hace. A lo sumo, quizé se
enrojecid. Y el didlogo sigue su curso...

Hasta aqui llega nuestro andlisis del pasaje del Sofista que presenta a
Sécrates como un médico purificador del alma, esto parece respetar lo
que se dice del personaje. Si un ont6logo de Elea lo considera un sofista,
por qué no, es asunto suyo, hubiese podido decir el Sécrates real. Pero,
a manera de conclusién, nos permitimos presentar una hipétesis un tanto
arriesgada. Como se sabe, en el Sofista, Platon pretende llevar a cabo un
parricidio. Podemos preguntarnos, entonces: ;y si la verdadera victima
del parricidio no es Parménides, que resulta apenas un poco golpeado,
sino el verdadero padre espiritual de Platon, es decir, Sdcrates, quien en
realidad era un sofista de noble linaje?

BIBLIOGRAFIA

CORDERO, Néstor-Luis (trad.), Platon. Le Sophiste, Paris, GF-Flammarion, 1993.

CORDERO, Néstor-Luis, “El Extranjero de Elea, ‘compaiiero’ de los parmenideos...
desde 15617, Méthexis, XXVI, 2013, pp. 51-58.

CORNFORD, Francis M., La teoria platonica del conocimiento, Madrid, Paidos,
1983.



NOVA TELLVS, 35/2, Julio-Diciembre de 2017, pp. 83-95 95

KERFERD, G. B., “Plato’s noble art of Sophistry (Soph. 226a-231b)”, Classical
Quarterly, n. s. 4, 1954, pp. 84-90.

PLATON, Oeuvres Completes, t. 111, le. partie: Protagoras, ed. y trad. Maurice
Croiset, Paris, Les Belles Lettres, 2002 (1923).

PLATON, Oeuvres Completes, t. IV, 3e. partie: Pheédre, ed. C. Moreschini, trad. Paul
Vicaire, Paris, Les Belles Lettres, 2002 (1985).

PLATON, Oeuvres Completes, t. VIII, 3e. partie: Le Sophiste, ed. y trad. Auguste
Diés, Paris, Les Belles Lettres, 2011.

TREVASKIS, J. R., “The Sophistry of noble Lineage (Plato, Sophistes 230a5-232b9)”,
Phronesis, 1, 1955, pp. 36-49.






