
El Griphus Ternarii Numeri de Ausonio: 
¿juego retórico o miscelánea gnóstico-neoplatónica?1

Does Ausonius’s Griphus Ternarii Numeri: 
Rhetorical Game or Gnostic-Neoplatonic Miscellany?

Liliana Pégolo
Universidad de Buenos Aires

pegolabe@gmail.com

Resumen: El Griphus Ternarii Numeri, de Décimo Ausonio (s. iv d. C.), es 
un poema breve que se inserta en el espíritu de su época, atravesada por co-
rrientes gnósticas y neoplatónicas. A partir de estas afirmaciones, el objetivo 
del análisis se orientará a dirimir los límites temáticos e ideológicos de este 
lusus retórico, en consonancia con un conjunto heterogéneo de ideas filosófi-
cas en las que el neoplatonismo participa y que la propia Iglesia cristiana no 
puede soslayar al debatir el concepto trinitario.

Abstract: The Griphus Ternarii Numeri, by Decimus Ausonius (c. iv a. C.), 
is a short poem that it inserts in the spirit of their age, traversed by Gnostic 
and Neoplatonic currents. From these statements, the objective of the analysis 
is going to focus on resolving the thematic and ideological boundaries of this 
rhetorical lusus, consistent with a heterogeneous set of philosophical ideas in 
which the Neoplatonism participates and that the Christian Church itself can’t 
avoid to discuss the Trinitarian concept.

Palabras clave: Ausonio; Símaco; rhetor; neoplatonismo; enigma.
Keywords: Ausonius; Symmachus; rhetor; Neoplatonism; Enigma.
Recibido: 27 de diciembre de 2016 • Aceptado: 15 de junio de 2017.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2017.35.1.758

I. Ausonio: breve introducción biográfica 

Décimo Máximo Ausonio fue un poeta de origen galo-romano que, des-
de la cátedra docente de Gramática y Retórica en su Burdeos natal, 
ascendió a los más altos estamentos de la sociedad imperial hasta con-
vertirse en el tutor del príncipe Graciano, hijo del emperador Valenti-
niano I. Su formación, profundamente imbuida en el imaginario de la 
antigüedad clásica, convirtió a Ausonio en un referente de la recupera-
ción de las “letras” romanas durante el siglo iv d. C. Nacido hacia el año 

1 Este trabajo fue presentado en el transcurso del Simposio Internacional de Estudios 
Neoplatónicos, celebrado en Buenos Aires, República Argentina, entre el 15 y 19 de junio 
de 2015. 

nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 87



88	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

310 en el seno de una familia de rhetores y nobles por parte materna, 
su padre fue un médico o “físico” de origen discreto, un campesino 
(yeoman), tal como señala H. G. Evelyn White.2 Sin embargo, el pro-
gresivo acercamiento a la corte y el desempeño en diversas funciones 
político-burocráticas transformaron a la gens ausoniana en un poderoso 
clan terrateniente de la región aquitana, que habría de aportar figuras de 
importancia a la corona imperial en los siglos venideros;3 como afirma 
Higath Sivan: “Burocracia y educación a menudo estuvieron conectadas 
en la antigüedad tardía, y no sin razón”.4 

II. Apuntes en torno a la educación de las élites tardoantiguas

Además de la evolución en el ámbito social y político, otras transfor-
maciones tuvieron lugar en lo concerniente al espacio urbano; la Galia, 
junto con otras zonas periféricas del Imperio,5 comenzó a tener una pre-
eminencia que hasta la centuria anterior había resultado desconocida: la 
prosperidad económica, el fortalecimiento de una aristocracia provincial 
de orígenes galos y la necesidad de la metrópoli de contar, en territorios 
marginales, con una presencia efectiva de la Romanitas ante los avances 
de las otredades germánicas, contribuyeron al desarrollo de las scholae, 
particularmente en Burdeos, la otrora Burdigalia,6 estimadas entre las 
mejores del mundo romano tardoantiguo. A esta razón geopolítica debe 
agregarse el hecho de que, con el advenimiento de Constantino —su po-
der como tetrarca se había originado en Galia y Bretaña—, estas regio-
nes se pacificaron convirtiéndose en centros de formación y sostén de la 
vida social de las nuevas élites. Por lo tanto, resultaba conveniente para 
la permanencia del sistema imperial, jaqueado casi hasta su desaparición 

2 1951, p. viii. Acerca de la profesión médica de Julio Ausonio, padre del poeta, cf. 
Sivan 1993, p. 2. 

3 Cf. Pégolo 2013. 
4 Sivan, op. cit., p. 4: “Bureaucracy and education in late antiquity have often been 

coupled, and not without reason”.
5 Al comienzo del s. iv d. C., cuatro regiones eran las que estaban ligadas a los in-

tereses de los tetrarcas imperiales: Oriente, la Galia junto a España, África y Roma, cf. 
Pégolo et al. 2010, p. 17.

6 Sivan, ib., p. 74. 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 89

durante el siglo iii d. C., la reinstalación de la paideia retórica de la que 
surgirían nuevos cuadros burocráticos.7

La puesta en práctica de esta paideia presuponía una instancia doble: 
por una parte la escuela media estaba representada por la enseñanza de 
la gramática, que consistía fundamentalmente en la lectura y explicación 
de los textos consagrados a partir de técnicas de repetición y memori-
zación; esto contemplaba además el uso correcto de la lengua, de allí 
que Séneca afirmara que el grammaticus era custos latini sermonis.8 
Por otra parte, la escuela del rhetor se erigía en torno de la inventio y 
la dispositio retóricas a través de las cuales el alumno debía producir 
un nuevo discurso teniendo el texto canónico como modelo. Entre los 
autores que se impusieron en la enseñanza de las scholae, cabe desta-
car a Virgilio, quien fue el maestro irreprochable desde el siglo ii d. C., 
cuando fue objeto de las miradas de los especialistas en el análisis de 
cuestiones lexicales, etimológicas y exegéticas. El mantuano, junto con 
Terencio, Salustio y Cicerón, formó parte de la denominada quadriga 
de los ‘prattomenoi’ o de Messio,9 con la que se configuró un nuevo 
corpus de lecturas que progresivamente reemplazaron a los textos más 
arcaicos de Enio y Accio.10

Como es de suponer, resultaba “indispensable”, según Alan Cameron,11 
el desarrollo de una cultura literaria para las élites tardoantiguas basada 
en el profundo conocimiento de un limitado rango de textos sobre los 
cuales se ejercía la imitación y la emulación retóricas. Los miembros de 
estos grupos privilegiados, entre los que se encontraba Ausonio, incluían 
en sus producciones literarias y no literarias citas y alusiones proce-
dentes de la mitología griega y romana, historia o filosofía. Desde esta 
perspectiva es comprensible la mirada que R. P. H. Grenn tiene sobre la 
figura de nuestro rhetor: se trata de “un poeta que aborda temas como 
la astrología, la zoología, el credo niceno, los juegos olímpicos, sus per-

7 Cf. Pégolo et al., ib., p. 18.
8 Sen., Ep., 95, 65.
9 Pecere 1990, p. 351.
10 Entre los poetas líricos, se estudiaban Horacio y Ovidio; hacia el s. iv d. C. se leían 

textos de Lucano, Estacio y Juvenal. Según Kaster 1978, p. 183, fue Servio, el afamado 
comentarista de Virgilio, quien introdujo en su labor como gramático a los últimos auto-
res mencionados, elevándolos a la condición de auctoritates. En cuanto al conocimiento 
que se tenía de los poetas de la Edad de Plata, cf. Cameron 2011, p. 405.

11 Ib., p. 406.



90	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

las favoritas, el bordado de su mujer, sus sueños, […], las festividades 
del año romano, y las ciudades del Imperio”, todos estos contenidos y 
muchos más elaborados con “una formidable versatilidad”.12

III. Asimilación pagano-cristiana: Ausonio y el “Círculo de Símaco”

En relación con la variopinta inspiración ausoniana, a la que nos refe-
ríamos en el párrafo anterior, nos detendremos en un punto de singular 
importancia: las creencias religiosas de Ausonio, y el posible conflicto 
entre su formación académica y las relaciones político-sociales desarro-
lladas por el rhetor. Cameron, en su exhaustivo trabajo en torno a los 
círculos de poder del occidente cristiano, sostiene que Ausonio era un 
cristiano “medio”, ubicado entre los center-Christians, es decir, segui-
dores temporales y/o sinceros creyentes, no demasiado interesados o 
informados en detalle de las cuestiones teológicas de su época. Junto 
a estos, clasifica de cristianos “rigoristas” a figuras como Ambrosio y 
Agustín; por el lado pagano identifica a un hombre como Servio entre 
los moderados, y considera a Símaco y Pretextato como defensores a 
ultranza de la vieja religio.13 

Pero, a pesar de estas disensiones en lo ideológico, prevaleció el acer-
camiento entre los grupos en disputa,14 a partir de la existencia de una 
syncrasis intelectual por medio de la cual cristianos y paganos se ade-
cuaron a los sistemas pedagógicos de una asepsia retórica que favoreció 
la asimilación entre quienes compartían la paideia escolar.15 Al respecto 
afirma Hugo Zurutuza: “Frente al tradicional modelo del conflicto entre 
paganismo y cristianismo en el siglo iv” se impone “la idea de un acuer-
do, acomodación o asimilación en una sociedad de transición, en la que 
una sola cultura, la antigua, era compartida en el espacio urbano por 
todos los ciudadanos, tanto paganos como cristianos”.16

12 Green 1991, p. vii. Se sigue esta edición para los ejemplos del texto ausoniano que 
se transcriben más abajo.

13 Cameron, ib., pp. 176-177.
14 Ib., p. 173, se reflexiona en torno a la oposición entre paganos y cristianos con- 

siderando que esta disputa es relativa, nacida de las apreciaciones de los historiadores 
modernos. 

15 Pégolo 2014, p. 128.
16 Zurutuza 2001, p. 55. El uso de negritas corresponde al autor.



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 91

Por esto es que no resulta inusitado el hecho de que Ausonio formara 
parte del así llamado “Círculo de Símaco”; con esta denominación la 
crítica especializada se refiere a un grupo de intelectuales, liderado por 
el orador romano Quinto Aurelio Símaco, quien a través de su numerosa 
correspondencia permite establecer el tipo de relaciones políticas, reli-
giosas y culturales que tenía con sus diferentes remitentes.17 A pesar de 
tratarse de un acérrimo representante del partido senatorial romano18 y 
de proteger a hombres de letras de raigambre pagana,19 Símaco mantuvo 
un abultado epistolario con Ausonio, lo que podría convertir al aquita-
no en un miembro clave (key member) de este círculo intelectual;20 no 
obstante existía entre ellos una diferencia generacional, pero los unía la 
formación retórica de las escuelas galas.21

En cuanto a los estudios filosóficos, desde la época de Cicerón a la 
de Marco Aurelio, los miembros de las élites cultivadas de Roma fueron 
fieles seguidores de la filosofía griega; aun cuando las “letras” latinas 
y sus círculos de influencia se vieron afectados por la crisis política, 
militar y económica de la tercera centuria, y el aprendizaje de la lengua 
helénica se redujo sensiblemente al contenido de manuales pedagógicos 
como el Hermaneúmata,22 Plotino, procedente de otras regiones del Me-
diterráneo oriental,23 se convirtió en el director espiritual de un grupo 
de notables al presidir la más famosa escuela filosófica instalada en 

17 Cf. Cameron, ib., pp. 360-361.
18 Q.  Aurelio Símaco intervino directamente en la defensa de la permanencia del Altar 

de la Victoria en el Senado romano. Dicho monumento había sido removido en el año 
357 durante la visita a Roma del emperador Constancio II. Al asumir el mando Juliano, 
el Apóstata, el altar retorna “a su casa”, para ser nuevamente desinstalado por Gracia- 
no, pupilo de Ausonio, en el año 382, quizás por el consejo de Ambrosio, quien era en-
tonces obispo de Milán. 

19 Amiano Marcelino, Claudio Claudiano y Rutilio Namaciano, todos ellos paganos, 
eran considerados protegidos de Símaco.

20 Cameron, ib., p. 372, recuerda que las treinta cartas enviadas por Símaco a Ausonio 
corresponden al período en que el poeta se encontraba en la corte de Graciano. En torno 
a la diferencia generacional entre ambos, cf. ib., p. 404.

21 Quinto Aurelio Símaco, al igual que otros miembros de la clase senatorial romana, 
había recibido su formación retórica por profesores pertenecientes a las reputadas scholae 
de la Galia. Éstas eran preferidas a las romanas.

22 Gianotti 1989, pp. 442 ss.
23 Cf. Remes 2008, p. 1.



92	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

Roma,24 al tiempo que residía en la casa de mujeres de alto rango como 
las Geminae, madre e hija, y visitaba a miembros de la aristocracia 
terrateniente romana.25 A la muerte de Plotino, ocurrida en el 270 d. 
C., Porfirio lo sucedió en su cargo mientras continuó desempeñándose 
como guía filosófico de los círculos de tradición senatorial, entre los 
cuales puede mencionarse a los Symmachi. Cabe señalar que el neo-
platonismo26 contó, en el siglo iii d. C., con numerosos adeptos en la 
élite romana, hecho que se prolongó en el tiempo, aun cuando puede 
advertirse una declinación en el aprendizaje del griego en la región 
occidental del Imperio,27 y lo que es más importante: “el escenario en 
que se desenvuelve el neoplatonismo, a la postre filosofía y religión de 
cierto sector del paganismo de la antigüedad tardía, será el surgimiento 
de la hegemonía del cristianismo”.28 Tal como afirma, Paulina Remes, el 
neoplatonismo, después de haberse instalado en una Roma multicultural, 
coexistió con el cristianismo aunque este último se convirtiera en la re-
ligión oficial del Imperio.29 

IV. Mario Victorino: de rhetor neoplatónico a cristiano antiarriano

Un ejemplo de coexistencia en el que se fusionan la formación filosófi-
ca neoplatónica, el entrenamiento en la retórica clásica y la asimilación 
a los principios cristianos es Mario Victorino; tal como afirma Manlio 
Simonetti, la familiaridad con el neoplatonismo30 es lo que habría fa-

24 Entre los años 243 y 270 d. C., aproximadamente, Plotino estuvo al frente de su 
escuela, la que fundó tras la realización de un viaje a la India acompañando al emperador 
Gordiano III, cf. Molina Ayala 2012, p. 13, n. 2.

25 Cameron, ib., p. 527.
26 No sólo el neoplatonismo se hallaba en boga en la Roma del siglo iii d. C., sino tam-

bién se advierte la existencia de una tendencia al sincretismo entre platonismo, orfismo 
y la creencia en supersticiones de carácter mágico. Al respecto, cf. Alsina Clota 1989, 
p. 27. 

27 Cameron, ib., p. 528.
28 Molina Ayala, ib., p. 19.
29 Remes, ib., pp. 1 ss.
30 Ib., pp. 3 ss., la autora recuerda que en el neoplatonismo se sincretizan principios 

que proceden del platonismo y su reinterpretación por el post-aristotelismo y el post-
estoicismo; no faltan, incluso, elementos que provienen del neopitagorismo, los que in-
fluyeron en el pensamiento plotiniano. 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 93

vorecido el acercamiento al cristianismo al que se convirtió in extrema 
senectute, ya que esto ocurrió hacia el año 355 cuando contaba aproxi-
madamente entre setenta y setenta y cinco años.31 Es de importancia 
señalar que, entre la producción anterior a su conversión, escribió tra-
tados de gramática y comentarios a obras de autores como Cicerón y 
Aristóteles, Porfirio y, acaso, Plotino,32 lo que demuestra no solamente 
su conocimiento lingüístico-retórico, sino también sus preocupaciones 
en torno de lo filosófico. 

No obstante, cabe preguntarse si la conversión de un intelectual como 
Victorino tuvo lugar de una manera inesperada, o si la impresión de este 
hecho fue vivida en forma trascendente entre la multitud que asistió a su 
profesión de fe, dando lugar a una polémica futura, incluso, en el ámbito 
escolar. Al respecto, Cameron sostiene que, más allá de lo repentino del 
anuncio, Victorino debía estar leyendo los textos cristianos desde hacía 
largo tiempo, como él mismo admitió frente a un informante milanés de 
Agustín, ya que se evidencian signos de interés por el cristianismo en al-
gunos pasajes del comentario al De inventione ciceroniano (1, 29, 44), en 
particular la insistencia por la revelación de una verdad oculta en relación 
con las nociones del nacimiento virginal de Cristo y su resurrección.33

Por otra parte, desde el momento en que Mario Victorino se convirtió 
al cristianismo, abrazó la causa antiarriana, es decir, aquella polémica 
que habría de atravesar un amplio espectro de la vida político-cultural 
del Imperio en torno a la naturaleza de Cristo.34 Esto significó que la 
Iglesia, que había triunfado en la batalla de Puente Milvio (312) y que 
se convirtió en la institución religiosa oficial hacia las últimas décadas 
del siglo iv, estaba más preocupada por defender los lineamientos de su 
ortodoxia que por luchar contra enemigos externos. Este debate, no obs-
tante, se había originado casi dos siglos antes, cuando dos grupos teolo-
gales, cercanos a la filosofía helénica y a un conjunto de fundamentos 
gnósticos,35 procuraron definir el concepto de la unicidad divina. 

31 Simonetti 1986, p. 81.
32 Simonetti, id., divide la obra de Mario Victorino en dos categorías: la producción 

anterior a su conversión y las composiciones de carácter doctrinal exegético, escritas ya 
como rhetor cristiano. 

33 Cameron, ib., pp. 219-220.
34 Cf. Pégolo 2014, p. 63.
35 Para Alsina Clota, ib., p. 34, el gnosticismo es una de las corrientes especulati- 

vas más importantes del s. ii d. C.; se trata de un complejo de sectas que practicaban 



94	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

Como se desprende del párrafo anterior, el conflicto antecedió al mis-
mo Arrio, puesto que su origen se encontraba en el hecho de concebir a 
Cristo como hijo de Dios y Dios mismo y no como una segunda deidad 
diferente al Padre. Este meollo teologal atravesó la historia del cristia-
nismo durante varias centurias; en él se fusionaron pasajes del Nuevo 
Testamento y los Libros Sapienciales con las concepciones platónicas 
y neopitagóricas de la época.36 Ya en el contexto de las cartas paulinas 
del siglo ii, se halla la idea de Cristo como una especie de dynamis, es 
decir, una figura mediadora que en el evangelio de Juan aparece men-
cionada con el nombre de logos, un principio ordenador y regulador del 
universo.37 

Una vez instalado este conflicto en el siglo iv, aludimos a Mario Vic-
torino como ejemplo del intelectual que articula su formación retórico-
filosófica con los principios de la doctrina cristiana anti-arriana; entre 
sus numerosas obras teologales, cabe destacar la composición de tres 
himnos en los que defiende la concepción trinitaria;38 para ello incorpo- 
ra en el contenido himnódico elementos que podrían considerarse cer-
canos al neoplatonismo. Esto ocurre en el poema titulado O beata Tri
nitas;39 en él M. Victorino elabora, a lo largo de doscientos ochenta y 
cinco versos,40 un programa ideológico en el que se destacan los tres 
términos representativos de la fórmula trinitaria (Deus Dominus, Filius, 
sanctus Spiritus) y, en particular, son enunciadas las propiedades de las 
personae divinas y las relaciones que las emparentan. Entre sus versos 
señala:

la gnosis, es decir, “el conocimiento secreto de los misterios reservado a un grupo de 
hombres escogidos”. Ese conocimiento no es racional, sino que se obtiene a partir de una 
revelación. 

36 Al respecto, debe tenerse en consideración que el concepto trinitario no fue una 
elaboración original de los cristianos, sino una adaptación o síntesis de fuentes filosóficas 
griegas como la teoría de “las tres hipóstasis” desarrollada por Plotino. En el tratado V de 
las Enéadas se plantea cuál es la estructura del ser en sí que permite explicar la constitu-
ción de los seres particulares.

37 Pégolo 2014, p. 64. Cf. Simonetti 1975.
38 Estas composiciones poéticas se titulan De Trinitate Hymni.
39 La exaltación a la bienaventuranza trinitaria, O beata Trinitas, funciona a lo largo 

del texto a modo de estribillo.
40 En cuanto a la numeración de los versos del Himno 3, ésta, según la edición de 

Migne (MPL008.1143-1146), resulta sumamente dificultosa. 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 95

Tu lógon,41 Deus, creasti, hinc Deus factus Pater,
et quia a te creatus est lógos, et ipse quia in illo es, 
factus est lógos Deus. Haec duo unum sancto unxisti 
Spiritu: simplex ergo et unum es factum in tribus 
Spiritus, lógos, Deus: o beata Trinitas.42

Tal como afirma Simonetti,43 este himno está emparentado con la 
orientación doctrinal de los tratados teológicos, de marcado acento neo-
platónico; así es que al referirse a las personae o substantiae trinitarias 
(línea 29) las denomina status, progressio y regressus, aludiendo con 
ello a la “tríada del ser, de la vida y del pensamiento” que representa 
“el ser concebido como un acto de auto-posición en tres momentos”, es 
decir, “simple posición de sí, luego salido de sí y por último retornando 
a sí ”.44

V. Ausonio, Símaco y la extensa epístola metaliteraria45

Demoramos el abordaje del texto de Ausonio por la necesidad de ana-
lizar el contexto socio-político y cultural de producción, ya que sin 
éste se carecería del marco de referencia que permite comprender el 
meollo compositivo ausoniano. El griphus46 es, desde la perspectiva 

41 En el texto el término “logos” está escrito en griego.
42 M. Vict., Hymn., 3, 65-69: “Tú, Dios, creaste el ‘logos’, de allí fue hecho Dios 

Padre, / y porque el ‘logos’ fue creado por ti, y porque tú mismo estás en él, / fue hecho 
Dios ‘logos’. A estas dos, siendo uno, uniste al Espíritu / santo; en consecuencia simple 
y uno fuiste hecho en tres. / Espíritu, ‘logos’, Dios: oh beata Trinidad”. Al respecto, cf. 
Pégolo 2014, pp. 196-199. 

43 Simonetti 1986, p. 85.
44 Hadot 1960, p. 107.
45 Se entiende por “metaliterarias” a la práctica paratextual a través de la cual se habla 

de un texto por medio de otro que, en este caso, lo prologa.
46 Los grifos, según Grimal 1984, p. 219, son aves fabulosas con pico de águila y 

cuerpo de león, que vigilan los tesoros de Apolo o la crátera de vino de Dionisos. Afirma 
De Gubernatis 2002, pp. 35-36, que los grifos tienen una naturaleza doble: unas veces 
resultan ser seres favorables y en otras son considerados maléficos. Debido a que Apolo, 
a quien estaban consagrados, era el dios del oráculo que se expresaba de manera enig-
mática, la palabra logogrifo adquirió ese sentido, tal como ocurre con el vocablo francés 
griffonage, “que se aplica a una escritura embrollada, confusa y difícil de descifrar”. 



96	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

de los géneros discursivos, un “enigma”47 al que se le agregan, según 
Green, características propias de un puzzle o “rompecabezas”; quizás, 
esto se deba a la oscuridad del tópico que el poeta decide desarro-
llar48 —la universalidad del número tres—, de allí entonces el título 
completo del poema: “El enigma del número ternario”. Acerca de esto, 
Green insiste en entender el término griphus en el sentido de una “red” 
destinada a “atrapar” la mayor cantidad de cosas relacionadas con ese 
número, lo que complejiza la lectura del texto, aun cuando su con-
tenido no resultaría extraño a ningún individuo bien educado de su 
época.

El poema, enviado a Quinto Aurelio Símaco, tal como se señala en la 
carta prologal,49 habría sido escrito hacia el año 368 d. C., aunque se pu-
blicó unos años más tarde, antes del 383.50 La ocasión que le habría dado 
origen gira en torno a un descanso o licencia durante una expedición 
militar51 contra los alamanni,52 dirigida por el emperador Valentiniano 
I, quien había elegido a Ausonio como preceptor de su hijo, el príncipe 
Graciano. Precisamente en un contexto simposíaco, ya que el poeta hace 
referencia a un banquete al que había sido invitado,53 tuvo lugar la elec-
ción del tema que fue tratado con un criterio casi lúdico y con un exceso 
de rapidez;54 por ello es que el poeta considera que debe leerse afable-

47 Evelyn White, ib., p. 352, n. 1, afirma que, de acuerdo con el gramático Hesiquio de 
Alejandría (s. v a. C.), el griphus era una forma de enigma popular propio de banquetes 
(wine-parties).

48 Green, ib., pp. 444-445.
49 Con la fórmula Ausonius Symmacho, se encabeza la epístola; más adelante (pr. 

7-8), aludiendo a la dedicatoria con que se inicia el carmen 1 de Catulo, Ausonio afirma: 
“Tu […], quem ego, si mihi potestas sit ex omnibus deligendi, unum semper elegerim”. 
(“Tú […], al que yo, si tuviera la potestad de elegir entre todos, siempre a ti, único, te 
elegiría”.) 

50 Cf. Evelyn White, ib., p. xvi.
51 Aus., pr. 14-15: “In expeditione, quod tempus, ut scis, licentiae militaris est” (“En la 

expedición, un tiempo, como sabes, es de licencia militar”). 
52 Cf. Evelyn White, ib., p. xvi.
53 Aus., pr. 15-16: “super mensam meam facta est invitatio” (“sobre mi mesa fue hecha 

una invitación”). 
54 En pr. 28, Ausonio califica su poema como hunc iocum nostrum (“este juego nues-

tro”); previamente, en 23-24, alude a la rapidez de su composición y cuál era su estado 
al momento de componerlos: “coeptos inter prandendum versiculos ante cenae tempus 
absolvi, hoc est, dum bibo et paulo ante quam biberem” (“me desligué de los versitos 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 97

mente y con cierta hilaridad,55 ya que estima que son muchas las cosas 
que omitió al referirse al número tres y a su cuadrado, el número nueve,56  
además de señalar, según los principios de la humilitas retórica y al me-
jor estilo catuliano,57 que su obra es inepta, frívola y vana.58

No obstante Ausonio es consciente de que a través de su obra, que 
permaneció “oculta”,59 o bien que fue leída de manera furtiva,60 dice 
“algo verdadero” —aunque lo niegue—,61 y que la materia de su poe-
ma, poco grata para poetizar, puede ser ampliada por cualquiera que se 
decida “a buscar”;62 puesto que se han expuesto muchas cosas acerca 
del número tres, de las que el rhetor no quiere hacer abuso.63 En este 
punto, entonces, al afirmar cuáles son las cosas que dejó de lado, deli-

comenzados entre el almuerzo antes del tiempo de la cena, esto es, mientras bebo y poco 
antes de que bebiera”). 

55 Aus., pr. 25-26: “Sed tu quoque hoc ipsum paulo hilarior et dilutior lege” (“Pero tú 
también lee esto mismo un poco más hilarante y más afable”). 

56 Ib., 28-30: “Neque me fallit fore aliquem, qui […] condemnet negetque me omnia, 
quae ad ternarium et novenarium numeros pertinent, attigisse”. (“Y no me engañe que 
haya alguno, que […] condene y niegue que yo me hubiera ocupado de todas las cosas 
que son pertinentes a los números tres y nueve”).

57 Ausonio reproduce en pr. 5-7 el famoso cui dono lepidum novum libellum para 
transformarlo en cui dono illepidum, rudem libellum; más adelante, en la línea 10, señala 
que su obra es un nugator libellus (un “librito barato”).

58 En pr. 14 se refiere al texto como “pequeña ineptitud” (ineptiolae huius) y previa-
mente en 8-9, Ausonio afirma: “Misi itaque ad te haec frivola gerris Siculis vaniora” 
(“Entonces te envié a ti estas frivolidades más vanas que canastas de mimbre sicilianas”). 

59 Aus., pr. 1: “Latebat inter nugas meas libellus ignobilis” (“Estaba oculto entre mis 
bagatelas un librito innoble”).

60 Ib., 10-11: “Igitur iste nugator libellus iam diu secreta quidem, sed vulgi lectione 
laceratus perveniet tandem in manus tuas”. (“Por lo tanto ese librito barato llegó final-
mente a tus manos lastimado por una lectura difundida, de manera subrepticia hace ya 
tiempo”.)

61 Ib., 30-32: “Quem ego verum dicere fatebor; iuste, negabo. Quippe si bonus est, 
quae omisi, non oblita sunt, sed praeterita existimet”. (“A este confesaré que yo digo algo 
verdadero; con justicia, lo negaré. Ciertamente si es bueno, las cosas que omití no fueron 
olvidadas, sino que él las estime como cosas del pasado”.) 

62 Ib., 32-33: “Dehinc qualiscumque est, cogitet secum, quam multa de his non reppe-
risset, si ipse quaesisset”. (“De allí cualquiera que sea, piense consigo cómo no habría 
descubierto muchas cosas de estas, si él mismo las hubiera buscado”.)

63 Ib., 33-34: “Sciat etiam me neque omnibus erutis usum et quibusdam oblatis abu-
sum”. (“Sepa también que yo ni hice uso de todas las cosas descubiertas, ni abuso de 
ciertas cosas expuestas”.)



98	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

mita la materia a tratar, caracterizada por un conjunto variado de temas 
y ciencias con los que busca demostrar a su receptor que el número tres 
permite, de alguna forma, entender cómo se estructura el universo: 

Quam multa enim de ternario sciens neglego! Tempora et personas, genera et 
gradus, novem naturalia metra cum trimetris, totam grammaticam et musicam 
librosque medicinae, ter maximum Hermen et amatorem primum philosophiae 
Varronisque numeros et quidquid profanum vulgus ignorat.64

Esta verdad, que puede ser comprendida por un intelectual como Sí-
maco, al que Ausonio considera que devolverá su texto a la vida y lo 
liberará de la infamia quemándolo, si resulta necesario,65 no es para 
cualquiera, de ahí que transcriba la observación horaciana de que no es 
propio del “vulgo profano”.66 Por último, defiende la oscuridad de su 
escrito, puesto que no puede ser de otra manera tratándose de un griphus 
y, en particular, de números,67 y espera presentarle dificultades a su re-
ceptor, sintiéndose feliz por haber cumplido su cometido.68 

64 Ib., 34-39: “Pues, ¡cuántas cosas, sabiéndolas, dejé de lado acerca del número tres! 
Tiempos (verbales) y personas (gramaticales), géneros (morfológicos) y grados (de com-
paración), los nueve metros naturales con trímetros, toda la gramática y la música, el 
tres veces máximo Hermes y el primer amante de la filosofía y los números de Varrón y 
cualquier cosa que ignora el vulgo profano”.

65 Ib., 11-13: “Quem tu aut ut Aesculapius redintegrabis ad vitam, aut ut Plato iuvante 
Vulcano liberabis infamis, si pervenire non debet ad famam”. (“A este [el poema] tú, o 
bien como Esculapio lo reintegrarás a la vida, o bien como Platón, ayudando Vulcano, lo 
liberarás de la infamia, si este no debe llegar a la fama”.) El hecho de que Ausonio enviara 
el texto a Símaco abona la posibilidad de que el rhetor pagano fuera un subscriptor, un 
corrector y editor de textos, según señala Cameron, ib., p. 477.

66 Hor., O., 3, 1, 1: “Odi vulgum profanum et arceo” (“Odio al vulgo profano y me 
mantengo alejado”). Green, ib., p. 448, 38, afirma que, con esta referencia al verso hora-
ciano, Ausonio insiste en la naturaleza esotérica de la escritura.

67 Aus., pr. 42-45: “Quod si alicui et obscurus videbor, apud eum me sic tuebere: pri-
mum eiusmodi epyllia, nisi vel obscura sint, nihil futura; deinde numerorum naturam non 
esse scirpum, ut sine nodo sint. (“Y si para alguien también parezco oscuro, defiéndeme 
ante ese así: primero que las obritas en verso de ese tipo no serán nada, a menos que sean 
oscuras; luego que la naturaleza de los números no son un junco, como que no tengan 
nudos”.)

68 Ib., pr. 45-46: “Postremo si etiam tibi obscurus fuero, cui nihil neque non lectum est 
neque non intellectum, tum vero ego beatus” (“Por último, si también soy oscuro para ti, 
quien tiene leído y comprendido todo, entonces yo seré un bienaventurado”).



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 99

Hasta aquí lo que comprende a la carta que prologa el poema, en la 
cual, como es costumbre de Ausonio, se desarrollan numerosos elemen-
tos metaliterarios o, incluso, metapoéticos, ya que revela las “intimi-
dades” de su composición. A lo largo de esta epístola, nada pareciera 
demostrar el interés del rhetor por alinearse con una postura filosófica 
específica, debido a que sus fines no exceden cuestiones retóricas y lú-
dicas; sin embargo el lenguaje utilizado, el contenido elegido y, más aún, 
las cosas que el autor dice haber omitido forman parte de una mentalidad 
cultural compartida, un “modelo de paridad” espiritual, existente en el 
seno de las élites tardías urbanas,69 en las que se puede advertir: 

la presencia de elementos provenientes del paganismo que se absorbían toda-•	
vía en las escuelas, a través del estudio del canon literario de la Antigüedad 
clásica;
el desarrollo de un conocimiento especulativo para elegidos, el que permanece •	
oculto y debe revelarse, tal como se manifestaba entre los gnósticos;
la creencia en la doctrina de la unidad del cosmos, la denominada doctrina •	
de la sympathia que defendía la interdependencia de los componentes univer
sales;70

el desarrollo de la teoría de las •	 fuerzas o dynames, las que actúan a la manera 
de efluvios o en forma activa, conectándose con la doctrina de la mencionada 
sympathia;71

la presencia del hermetismo entre las corrientes gnósticas, fundado en fuertes •	
principios soteriológicos y de iluminación divina en pleno estado de trance;72

69 Cf. Cameron 1998, pp. 141-142. 
70 Cf. Alsina Clota, ib., p. 24.
71 Ib., p. 25. Sobre la carta ausoniana, el rhetor alude a la manera en cómo se habría 

inspirado para componer el poema al referirse a causas “ocultas”, casi mágicas, ocurridas 
durante el banquete (pr. 16-18): “sed illa de Flacci ecloga, in qua propter ‘mediam noc-
tem’ et ‘novam lunam’ et ‘Murenae auguratum’ ‘ternos ter cyathos attonitus petit vates’ ” 
(“sino aquella del poema de Flaco, en la cual por ‘la media noche’ y ‘la nueva luna’ y ‘el 
augurio de Murena’, ‘el vate pide extasiado tres veces tres copas’ ”). Según Green, ib., p. 
447, 16-17, fue Porfirio quien denominó ecloga al referirse a una oda horaciana, la 4, 4. 

72 Alsina Clota, ib., p. 39. Entre los conocimientos omitidos relacionados con el núme-
ro 3, Ausonio alude a Hermes Trimegisto a quien se le atribuyen los libros “herméticos”. 
Su influencia también puede visualizarse entre autores cristianos, como el africano Ar-
nobio de Sicca (s. iii), quien ha demostrado tener considerable familiaridad con el her-
metismo, además de su cercanía con el neoplatonismo y los oráculos caldeos, entre otros 
elementos orientales; asimismo esta corriente y su referente divino son mencionados por 
Lactancio (s. iv) en sus Divinae institutiones por dar testimonio de la divinidad de Cristo 
Cf. Quasten 2001, pp. 679 y 689.



100	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

la persistencia del neopitagorismo en la herencia que legaron a los gnósticos, a •	
través de una especie de misticismo naturalista;73

la difusión del pensamiento neopitagórico en torno de jerarquías ontológicas, •	
comenzando por Dios hasta llegar a los números en forma secuenciada, que se 
reflejaron en las ideas de Plotino acerca de la progresión y la regresión;74 
la influencia de los oráculos caldeos formando parte de un sistema cosmológi-•	
co y soteriológico que estaba acompañado de ritos y reglas morales;75

la instalación de prácticas teúrgicas, tales como la adivinación, los sacrificios •	
y la plegaria, con el fin de alcanzar la unión con lo Uno, mediante la acción 
mediadora de lo divino.76

VI. El poema ausoniano: algo más que un juego retórico

El poema, compuesto por noventa hexámetros —múltiplo de 3 y 9—, 
se inicia con la referencia a una costumbre simposíaca de carácter nu
mérico,77 a la que alude Horacio78 y que habría inspirado la composición 
del griphus;79 sin embargo, Ausonio la define como una mystica lex (v. 1), 
palabra esta que, según Green, no habría que asociarla con ninguna dei-
dad pagana e incluso cristiana, aunque sí aparece utilizada por Ambrosio 
en uno de sus textos exegéticos.80 La fórmula numerológica se comple- 
ta en los dos versos siguientes remitiendo a la constitución del “cubo de 
tres”, o sea veintisiete,81 ya que, como dirá Marciano Capella, en 2, 105: 

73 Cf. Quasten, ib., p. 251. Ausonio refiere entre sus “omisiones” la evocación de Pitá-
goras, al que menciona como “el primer amante de la filosofía”.

74 Cf. Remes, ib., p. 15. 
75 Ib., pp. 15-16.
76 Cf. Molina Ayala, ib., p. 60. Shaw 2000, p. 58, sostiene que fue Jámblico quien 

introdujo la teúrgia en el Platonismo tardío.
77 Aus., Griph., 1: “Ter bebe vel totiens ternos; sic mystica lex est” (“Bebe tres veces 

o bien tantas veces tres [copas]; así es la mística ley”).
78 La referencia horaciana corresponde a O., 3, 19, 9-17.
79 Aus., pr. 18-20: “Hunc locum de ternario numero ilico nostra illa poetica scabies 

coepit exsculpere” (“Allí aquella poética picazón nuestra comienza a esculpir este tópico 
acerca del número tres”).

80 Green, ib., p. 449.
81 Aus., ib., 2-3: “vel tria potanti vel ter tria multiplicanti / imparibus novies ternis 

contexere coebum” (“o al beber tres o al multiplicar tres veces tres / con nueve veces tres 
impares forma el cubo”). 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 101

“numeri (ternarii) triplicatio prima ex imparibus ‘kýbon’ gignit” (“la 
triplicación prima del número [ternario] engendra el ‘cubo’ a partir de 
impares”).82 

Sobre la base de estos tres primeros hexámetros podemos establecer 
algunas precisiones, tales como: 

la importancia concedida al número y su relación con lo mistérico, lo que guar-•	
da consonancia con los principios del pitagorismo y su posterior desarrollo en 
la filosofía de Jámblico;83 
la utilización, por parte de Ausonio, de formulaciones matemáticas de carácter •	
perifrástico que se encuentran en textos canónicos de Horacio, Lucano y, en 
menor medida, de Virgilio;84 
la visualización de perífrasis numéricas en la literatura apocalíptica judeo-cris-•	
tiana, en la medida en que la numerología astral permitía efectuar interpreta-
ciones esotéricas del universo.85 

Cabe destacar que desde la tarda República, en lo que respecta a la 
esfera del pensamiento filosófico-matemático en lengua latina, hay ma-
nifestaciones especulativas como la obra perdida de Terencio Varrón, 
titulada De Principiis Numerorum; ésta no resulta ajena a su afición pi-
tagórica, al igual que la de su contemporáneo Nigidio Fígulo, quien fue 
definido por Jerónimo como phitagoricus et magus. Para Arnaldo Mo-
migliano dicha cercanía al pitagorismo incluía “conocimientos de ocul-
tismo, la astrología y las doctrinas persas sobre las edades del mundo”;86 
recordemos, por último, que Ausonio, entre las cosas que nombra sin 
nombrar, se refiere a “los números de Varrón”. 

82 Cf. Green, ib., p. 449.
83 El neoplatónico Jámblico, del que poco se sabe, habría nacido en Calcis de Cele-

siria hacia el año 242 d. C. y habría muerto hacia el 326. Entre sus numerosas obras se 
encuentra la Colección de las doctrinas pitagóricas, de carácter pedagógico-filosófico, 
cuyo contenido se concentra en las matemáticas. Particularmente, en Acerca de la ciencia 
matemática común, Jámblico atribuye a las matemáticas “el estudio de objetos que no son 
mera abstracción de la mente, sino una determinada realidad ontológica”; es decir, “se 
trata de una concepción suprarrealista de los números”, en contraposición a Plotino, quien 
estaba a favor de una concepción nominalista. Asimismo las matemáticas constituirían “el 
modo de conocer propio del alma”. Cf. Molina Ayala, ib., pp. 28-29. En cuanto al “múlti-
ple” suprarrealismo y el anti-abstraccionismo de las matemáticas, cf. Merlan 1968, p. 11. 

84 Cf. Pégolo 2014, p. 216.
85 Cf. Yarbro Collins 1984, pp. 1257 ss.
86 Momigliano 1996, pp. 103-104.



102	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

Tras la introducción, constituida por tres hexámetros y en la que 
acumula siete palabras del campo semántico del tres y del nueve —ade-
más de otros términos matemáticos—, comienza una variedad de conte-
nidos que aluden todos ellos a la presencia de ambos números (v. 4: om-
nia in istis), tales como el desarrollo de la vida humana desde el embrión 
(vv. 5-6); cuestiones mitológicas como la mención de las tres hermanas 
nacidas de Ops, Vesta, Ceres y Juno, los rayos de tres puntas de Júpiter, 
las cabezas de Cerbero y el triple huevo de Helena y sus hermanos (vv. 
7-10); referencias naturales como la existencia de tres tipos de voces y 
de tres elementos (vv. 19);87 alusiones a la clasificación de las partes de 
la Filosofía (v. 24: tris sophiae partes), coincidencias históricas (v. 24: 
tria Punica bella), aseveraciones climáticas como la de las estaciones 
anuales que son trimestrales (vv. 24-25); el recuerdo de las Musas, que 
son nueve, es decir, un múltiplo de tres, pero son sólo tres las que apa-
recen junto a Febo en una estatua (vv. 30-31); la celebración de las tres 
noches según el ludus Tarentinus (v. 34) y la referencia a los comba- 
tes gladiatorios instituidos por Junio Bruto conforme a ciertas modalida-
des sagradas (vv. 36-37), entre otras.88

Tras esta miscelánea, que acaba en el hexámetro 47, Ausonio sorpren-
de con la inclusión de una “tríada platónica”, según la interpretación de 
Green, que puede considerarse como parte de la física, o bien entenderse 
como una representación del “tridimensionalismo” del ser —la filosofía 
teorética se divide en teología, matemática y física—:89 In physicis tria 
prima, deus, mundus, data forma.90 Estos conceptos, en los que parece 

87 Green, ib., p. 450, recuerda que las voces aludidas son gravis, media, acuta y, en 
cuanto al hecho de que los elementos naturales son tres, Ausonio se basa en la clasifica-
ción lucreciana en aire, fuego y agua.

88 En esta importante enumeración, Ausonio introduce numerosos recursos retóricos, 
como la anáfora y la variatio, ya que se inician los versos 19-21 con la palabra tris —tres 
veces en este último verso—, que vuelve a repetir en el 24 junto a tria; ter y tribus se 
asocian en el 22 y se vuelven a encontrar en el 26 (tergemini y ter tras la cesura); terge-
mina se advierte en posición inicial del hexámetro 18, en el que también se suma tria. Es 
a lo largo de estos versos donde coinciden tantos vocablos asociados semánticamente al 
número tres. 

89 Merlan 1968, p. 11.
90 Aus., ib., 48: “En las cosas físicas, tres son las causas primeras: dios, mundo, la 

forma dada”. Cf. Remes, ib., p. 42, afirma que existe una cadena de “causación” y “ex-
planación” del Uno, antropomórficamente representado por Dios. Desde esta perspectiva 
se podría iluminar la segunda tríada que plantea Ausonio en el hexámetro 49: “tergenus 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 103

advertirse un orden puramente inteligible,91 son utilizados por otros re-
conocidos “filoplatónicos” como Apuleyo y Ambrosio, incluso también 
se hallan en un estoico como Séneca.92

A partir del verso 50 se sucede un conjunto de consideraciones estric-
tamente matemáticas: en primer lugar Ausonio reconoce las tres especies 
de triángulos: equilátero, isósceles y escaleno (vv. 50-51: “Per trinas 
species trigonorum regula currit, aequilatus vel crure pari vel in omnibus 
impar”);93 luego establece que es el tres el número perfecto, afirmación 
que, según Evelyn White, se encuentra también en Marciano Capella (7, 
733) y en el Commentarius in Somnium Scipionis de Macrobio (1, 6, 23). 
Esto se refiere al hecho de que, cuando se multiplica por tres, es perfec-
tamente divisible por “3x3”;94 veamos de qué manera lo señala Ausonio:

 
Tris coit in partes numerus perfectus, ut idem
congrege[t et] ter terno per ter tria dissolvatur 

(vv. 52-53).95

A partir de esta afirmación el poeta amplifica el concepto de perfec-
ción, sosteniendo la transitividad de la constitución numérica en una 
serie que tiene su unidad en sí misma y en todos sus elementos, es decir, 
números pares e impares, desde la mónada inicial y la díada divina; al 
actuar juntos generan los siguientes miembros de la serie:96

Tris primus par, impar habet mediumque: sed ipse,
ut tris, sic quinque et septem quoque, dividit unus 

(vv. 54-55).97

omnigenum, genitor, genetrix, generatum” (“todo lo engendrado es de tres especies, en-
gendrador, engendradora, engendrado”).

91 Cf. Remes, ib., p. ix.
92 Cf. Green, ib., p. 453.
93 Aus., ib., 50-51: “A través de tres especies corre la regla de los triángulos, / el de 

lados iguales o con pata par o desigual en todos [los lados])”. 
94 Evelyn White, ib., p. 364, n. 1 y 3. 
95 Aus., ib., 52-53: “El número perfecto se constituye en tres partes, es lo mismo que 

/ se reúna tres en un terno [y] se divida por tres veces tres”. Según Green, ib., p. 453, se 
trata de un pasaje corrupto. 

96 Cf. Molina Ayala, ib., p. 31, n. 61.
97 Aus., ib., 54-55: “El tres, el primero, tiene un número par, un impar y un medio: pero 

el mismo número uno divide al tres, / así al cinco y al siete”. Por razones de espacio no 



104	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

Continuando con la presencia del número tres en cuestiones legales y 
administrativas, en lo que concierne a la organización social de Roma, 
sorprende con la clasificación entre lo sagrado, lo privado y lo común 
del pueblo (v. 61: “sacrum, privatum et populi commune quod usquam 
est”), al referirse al código de las “Doce Tablas”, en cuyo número se 
detiene afirmando que son “tres cuaternos” (v. 61: “ter […] quaternae”); 
asimismo más adelante sostiene que la “Roma de Marte es triple: con 
caballería, plebe, senado” (v. 78: “Martia Roma triplex: equitatu, plebe, 
senatu”), con eso se anticipa al análisis del orden tripartito que George 
Dumézil, casi dos mil años después, hizo de las sociedades indoeu
ropeas.98 

Por último, tras observar que el número tres se manifiesta en muchos 
de los órdenes de la vida social, e incluso en cuestiones más cotidianas 
(vv. 80-81),99 Ausonio vuelve a la mitología y enumera a seres mons-
truosos de triple estructura, tales como Gerión, Quimera y Escila (vv. 
82-83), o bien a otros que aparecen en un conjunto de tres, como las 
Gorgonas y las Erinias (v. 84). Finalmente el poema concluye de manera 
anular al repetirse la fórmula inicial: Ter bibe (v. 88); tras ésta, a la que 
se le asigna cierto carácter mágico, el rhetor teologiza la concepción del 
número trino repitiendo, de manera apodíctica, la formulación trinitaria: 
“Tris numerus super omnia, tris deus unus” (v. 88: “El número tres está 
por encima de todas las cosas, un Dios es tres”). No obstante la seriedad 
de este principio, Ausonio cierra definitivamente el poema sin perder la 
ocasión de definirlo como un “juego” inteligente que tiene como base un 
intríngulis matemático:

se analizará el número nueve, al que Ausonio llama toto numero (v. 56), el cubo formado 
por series de tres (vv. 57-58) y la idea de que el tres es medium o, como sostiene Evelyn 
White, ib., p. 365, n. 3, el tres puede ser entendido como una marca que media en núme-
ros que son contenidos en nueve (4, 6 y 8). Al respecto, cf. vv. 59-60: “et paribus triplex 
medium, cum quattuor et sex / bisque quaternorum secernitur omphalos idem” (“y para 
los números pares existe un centro triple, cuando el mismo punto central del cuatro y del 
seis y del dos veces cuatro es separado”). 

98 Cf. Momigliano, ib., pp. 466-506.
99 Aus., ib., 80-81: “Tris equitum turmae, tria nomina nobiliorum. / Nomina sunt chor-

dis tria, sunt tria nomina mensi”. (“Tres son los escuadrones de los caballeros, tres, los 
nombres de los nobles. / Los nombres en las cuerdas son tres, en el mes son tres los nom
bres [de los días]”). 



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 105

Hic quoque ne ludus numero transcurrat inerti,
ter decies ternos habeat deciesque novenos

(vv. 89-90).100

Conclusiones

El hecho de haber analizado este poema ausoniano constituye un de-
safío para la seriedad de los estudios neoplatónicos, porque el rhetor 
aquitano no era un filósofo; sin embargo, en el juego retórico propuesto 
se iluminan por momentos cuestionamientos que pueden asociarse con 
una comunidad de ideas filosófico-religiosas, adecuadas a un contenido 
neoplatónico. Es innegable el sincretismo ideológico de Ausonio al desa-
rrollar una miscelánea erudita que da cuenta de su formación académica; 
pero más allá de ésta, compartida con su receptor, el pagano Símaco, no 
olvida dar cuenta de uno de los meollos más trascendentes del imagi-
nario teológico de su época, como es la identidad de un dios triple que 
se resuelve en uno. Junto a este concepto despuntan ideas como la re-
velación de un universo centrado en el número y la necesidad de “deso- 
cultar” aquello que es propio para unos pocos entendidos.

Ausonio demuestra, a través del Griphus Ternarii Numeri, que la 
apropiación de la cultura clásica que lo había precedido funciona como 
un sustrato inteligente, el cual se asimila a otras formas de construir 
conocimientos, tal como ocurrió durante la Antigüedad tardía. En este 
sentido se percibe la existencia de modalidades intelectuales novedosas 
por medio de las cuales se busca establecer relaciones con la divinidad, 
con la totalidad de la materia circundante y, en particular, con el indivi-
duo, demandante de verdad, y al mismo tiempo demandado por saberes 
misteriosos, que pugnaban por salir a la luz. 

Bibliografía

Alsina Clota, J., El neoplatonismo. Síntesis del espiritualismo antiguo, Barcelona, 
Anthropos, 1989.

100 Aus., ib., 89-90: “Para que este juego no transcurra tampoco en un número insigni-
ficante, / que tenga tres veces diez tres y diez veces nueve”.



106	 pégolo / el griphus ternarii numeri de ausonio...

Ausonius, with an English translation by Hugh G. Evelyn White, in two volumes, 
London, Heinemann, 1951 [19191].

Cameron, A., The Last Pagans of Rome, Oxford, Oxford University Press, 2011.
Cameron, Av., El mundo mediterráneo en la Antigüedad tardía (395-600), Barce-

lona, Crítica, 1998.
de gubernatis, A., Mitología zoológica. Las leyendas animales. II Los animales 

del aire, Palma de Mallorca, Alejandría, 2002.
Gianotti, G. F., “I testi nella scuola”, en G. Cavallo, P. Fedeli y A. Giardina (eds.), 

Lo spazio letterario di Roma Antica, vol. II, Roma, Salerno Editrice, 1989, pp. 
421-466.

Green, R. P. H., The Works of Ausonius, Oxford, Clarendon Press, 1991.
Grimal, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 1984.
Hadot, P., “Etre, vie, pensée chez Plotin et avant Plotin”, en Les sources de Plotin, 

Tome V, Entretiens sur l’ Antiquité Classique, Genève, “Fondation Hardt”, 
1960, pp. 107-157.

Kaster, R., “Servius and idonei auctores”, AJPhil, 99, 1978, pp. 181-209.
Merlan, Ph., From Platonism to Neoplatonism, Netherlans, Martinus Nijhott, 1968.
Molina Ayala, J., Racionalidad y religión en la antigüedad tardía, México, Uni-

versidad Nacional Autónoma de México, 2012.
Momigliano, A., De paganos, judíos y cristianos, México, fce, 1996.
Pecere, O., “I meccanismi della tradizione testuale”, en G. Cavallo, P. Fedeli y A. 

Giardina (eds.), Lo spazio letterario di Roma Antica, vol. III, Roma, Salerno 
Editrice, 1990, pp. 297-386.

Pégolo, L., “Ephemeris de Décimo Ausonio: un día en la vida de un aristócra-
ta tardoantiguo”, Actas y comunicaciones del Instituto de Historia Antigua y 
Medieval, 9, 2013, <http://www.filo.uba.ar/contenidos/investigacion/institutos/
historiaantiguaymedieval/publicaciones.htm>. 

Pégolo, L., Tensiones literarias e ideológicas en la poesía de Aurelio Pruden-
cio Clemente: el Cathemerinon, Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 
2014.

Pégolo, L. et al., Cultura y pedagogía en el Tardoantiguo. Claves de lectura sobre 
los Comentarios de Servio a la Eneida, Buenos Aires, Facultad de Filosofía y 
Letras, 2010.

Quasten, J., Patrología I. Hasta el concilio de Nicea, Madrid, b.a.c., 2001.
Remes, P., Neoplatonism, Stockfield, Acumen, 2008.
Shaw. G., “After aporía: Theurgy in Later Platonism”, en J. Turner y R. Majercik 

(eds.), Gnosticism and Later Platonism. Themes, Figures, and Texts, Atlanta, 
sbl symposium series, no. 12, 2000, pp. 57-82.

Simonetti, M., La crisi arriana nel iv secolo, Roma, Istituto Patristico Agustinia
num, 1975.

Simonetti, M., “Hilario de Poitiers y la crisis arriana en Occidente. Polemistas y 
herejes”, en A. di Berardino y J. Quasten (eds.), Patrología III. La edad de oro 
de la literatura patrística latina, Madrid, b.a.c., 1986, pp. 38-165.



nova tellvs, 35/1, Enero-Junio de 2017, pp. 87-107	 107

Sivan, H., Ausonius of Bordeaux. Genesis of a Gallic Aristocracy, London, Rout-
ledge, 1993.

Yarbro Collins, A., “Numerical Symbolism in Apocalyptic Literature”, anrw, 
Band II, N° 21, vol. 2, 1984, pp. 1221-1287.

Zurutuza, H., “El poder impugnado. El Carmen contra paganos y la era constan-
tiniana”, en H. Zurutuza y H. Botalla (eds.), Centros & márgenes simbólicos 
del Imperio Romano, Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 2001, pp. 
33-59.




