El nino santo en el orfismo.

O de Eros y el significado oculto de ERIKEPAIOS
The Holy Child in Orphism.
Or Eros and the Hidden Meaning of ERIKEPAIOS

Javier MARTINEZ VILLARROYA
Instituto Tecnoldgico Auténomo de México
Javiermartinez@itam.mx

RESUMEN: En 2008 publicamos una tesis en la que aplicibamos el método
de clasificaciéon de simbolos propuesto por Gilbert Durand al corpus 6rfico.
Desde la antropologia, la hermenéutica, el psicoandlisis y la fenomenologia
de las religiones, abordamos la barahtinda de simbolos y obtuvimos resulta-
dos interesantes. Segun el mencionado “método de convergencia”, las cos-
movisiones humanas son tripartitas: los simbolos de un pueblo tienen que
ver con (a) el instinto de “caminar erecto”, (b) el de nutrirse (mamar) o (c) el
reproducirse (el sexo). Platon, en el Timeo, explica también la estructura del
mundo a partir de tres simbolos, a los que designa, entre otras formas, como
padre, madre e hijo.

En esta investigacién nos embarcamos en el andlisis de la palabra ERIKE-
PAI0S. Partiendo de los estudios mds recientes de Alberto Bernabé y sus cola-
boradores, y retomando ciertas interpretaciones de la filosofia griega (Marcel
Detienne, Peter Kingsley, Walter Burkert, etcétera), concluimos que, efecti-
vamente, en los textos 6rficos el protagonista es el muerto, pero lo es, sin
embargo, por estar vivo: por ser el renacido, el iniciado, el nifio santo.

ABSTRACT: In my PhD thesis (published in 2008), I applied the classifica-
tion of symbols’ method proposed by Gilbert Durand to the Orphic corpus.
From Anthropology, Hermeneutics, Psychoanalysis and Phenomenology of
religions, I board the symbols’ hubbub, and I obtain interesting results. Du-
rand defends that the human cosmovisions are tripartites: the symbols of a
people have to do with (a) the instinct of “walking upright”, (b) the instinct of
nourishment (breastfeed) or (c) the reproduction (sex). Plato, in the Timaeus,
also explains the structure of the world from three symbols (father, mother
and son).

In this paper I analyze the word ERIKEPAIOS in order to find its original
meaning. I based my study on the most recent studies by Alberto Bernabé and
his collaborators, and in certain interpretations of Greek philosophy (Marcel
Detienne, Peter Kingsley, Walter Burkert, etc.). I conclude that, indeed, in the
Orphic texts the protagonist is the dead individual; however, he is the main
character because he is alive, as the reborn, the initiated, the saint child.

PALABRAS CLAVE: Orfismo; ritos iniciaticos; Eros, huevo césmico; “covada”.
KEYWORDS: Orphism; Initiation Rites; Eros; Cosmic Egg; Couvade.
RECIBIDO: 29 de mayo de 2015 ¢ ACEPTADO: 30 de mayo de 2016.

DOI: 10.19130/iifl.nt.2016.34.2.740

NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37



10 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

Introduccion

En nuestra tesis de doctorado tratamos de abordar la problemadtica del
orfismo desde un punto de vista filos6fico, no filolégico. No nos inte-
resO tanto identificar qué textos precedian a qué otros (tarea, sin duda,
imprescindible), sino mds bien identificar una estructura general en la
cual tales textos fuesen coherentes. Aunque se nos podria acusar de
anacrénicos (el Dr. Jaume Portulas, uno de los sinodales, dijo que mi
tesis era una lectura gndstica del orfismo), nuestra apuesta se fundaba en
diversas razones de peso:

1. Alberto Bernabé, quien hace relativamente poco tiempo edité una nueva
compilacién de textos 6rficos' que apunta a desbancar a la de Otto Kern,
y que a la fecha es uno de los mayores especialistas en el tema, decia
hace unos afios que no existian acercamientos generales al orfismo en la
actualidad.? Hoy existen nuevas obras, pero pocas intentan dar una vision
general del mundo 6rfico.

2. Del mismo modo que se acude a Braudel® en otras éreas de las ciencias
sociales, es pertinente aproximarnos a la historia del pensamiento par-
tiendo del siguiente axioma: la mayoria de textos orficos, a pesar de su
origen temporal y geografico disperso, pertenecen a un imaginario de lar-
ga duracidn.

3. Paratan pretenciosa tarea, y tras evaluar distintas propuestas de clasifica-
cion de simbolos, partimos de las Estructuras Antropologicas del Imagi-
nario, de Gilbert Durand,* obra que atina hermenéutica, estructuralismo,
fenomenologia de las religiones y psicoandlisis.

Ahora, ahondamos en uno de los personajes de la mitologia orfica (el
nifio sagrado) con ese mismo espiritu, y para ello lo hacemos tomando
como punto de partida una palabra: ERIKEPAIOS. Si no se dice lo contra-
rio, en este texto las traducciones de los fragmentos 6rficos que repro-
ducimos son las dadas por Bernabé en Hieros Logos.’ En consecuencia,
seguimos también la numeracion de los fragmentos de dicha edicion.

! Bernabé 2004a.
2 Bernabé 1995.
3 Braudel 2010.
4 Durand 2004.

5 Bernabé 2003.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 11

Metodologia: Gilbert Durand, el Timeo platonico
v el tridngulo egipcio de Plutarco

Expongamos muy sucintamente cudl es la taxonomia de Durand. Este,
ante el dilema sempiterno de la filosofia, a saber, si el objeto tiene pre-
eminencia ontoldgica sobre el sujeto o, por el contrario, lo opuesto, fun-
damenta su trabajo en el concepto de trayecto antropolédgico, que define
como ‘“‘el incesante intercambio que existe en el nivel de lo imaginario
entre las pulsiones subjetivas y asimiladoras y las intimaciones objetivas
que emanan del medio cdsmico y social”.®

De acuerdo con Durand, todo simbolo pretende superar el miedo del
hombre al paso del tiempo y a la muerte. El axioma es interesante
porque el ser humano es, precisamente, el animal simbdlico, el animal
consciente de su muerte. Segiin Durand, las formas que tiene nuestra
imaginacion para combatir ese miedo son tres, cada una estd vinculada a
un instinto o dominante refleja: la dominante de “posicién”, que se ma-
nifiesta en el erguirse humano; la dominante de “nutriciéon”, que en los
bebés se observa, por ejemplo, en los reflejos de succion labial; y la do-
minante “sexual” o “copulativa”, propia de los mamiferos adultos, cuyo
cardcter ciclico y ritmico es el mds evidente.

A partir de aqui, el soci6logo plantea una clasificaciéon de simbolos
tripartita: todo simbolo o tiene que ver con el orden, la claridad, la luz,
el cetro, la razon, el padre, etcétera; o tiene que ver con el hogar, la
intimidad, la casa, la tierra, la intuicion, la madre, etcétera; o tiene que
ver con lo ciclico, lo vegetal, lo sexual, el renacimiento, el hijo, etcé-
tera. Este esquema es interesante porque contempla respuestas para las
principales objeciones que se le podrian hacer a alguien que quisiese
abordar el mundo 6rfico con una visién general. Durand se sabe entre el
objeto y el sujeto, entre un realismo ingenuo y trasnochado y una lectura
proyectiva y anacrdénica. Su respuesta es clara: ante el sempiterno debate
de si “proyectamos” o “reconocemos” las estructuras del mundo (o de
la historia, o del pensamiento, o del orfismo), nos debemos ubicar en el
movimiento que generan esas dos fuerzas: entre el reconocimiento y la
proyeccion; en el “trayecto antropoldgico”. Sin embargo, esta clasifica-
cion tripartita de la estructura mediante la cual percibimos la realidad
(que la estructura esté en nuestra mente o que esté en la realidad es el

¢ Durand 2004, p. 43.



12 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

debate que evitamos) la encontramos en un texto mucho mads antiguo y
que, quizds, tenga influencias del propio pensamiento 6rfico. El encuen-
tro no es casual. Si los antiguos tenian su propia metodologia de estudio,
(no seria apropiado acercarnos a ellos precisamente con ésta? En otro
lugar hemos justificado que la idea de Durand es una reapropiacién de
una antigua forma de acercarse al mundo, de una forma griega de en-
tender el cosmos.” En la realidad hay tres dmbitos, y esos son los tres
ambitos que recupera Durand, inspirdndose, probablemente, en Platon, y
que resume Plutarco:

La naturaleza divina y mds perfecta, por tanto, se compone de tres principios:
lo inteligible, la materia y la combinacién de ambos, que los griegos llaman
cosmos organizado. La nomenclatura utilizada por Platén es idea, modelo o
padre para referirse al principio inteligible; al principio de la materia lo de-
nomina madre, nodriza o base de la generacion; y al vastago de ambos, al
producto de su unién, le da el nombre de descendiente o engendrado ®

Plutarco redacté tales palabras unos siglos después de que viviera
Platon. Aquél es famoso, sobre todo, por haber escrito Vidas paralelas,
pero también fue magistrado, y embajador ante hombres y dioses: fue
ayudante de la pitonisa délfica, vivi6 como sacerdote en el ombligo
del mundo, en el recinto sagrado de Delfos, y esto lo llevé a tener que
interpretar los mensajes que Apolo, a través de la bruja, mandaba a los
consultantes del ordculo. Burkert’ considera que en Los misterios de Isis
y Osiris (una parte de Moralia) Plutarco intenta explicar los misterios a
nivel metafisico. Cualquier cosa que seamos capaces de concebir se ex-
plica por uno de estos tres simbolos: el de la madre, el del padre o el del
niflo; o tiene que ver con lo insondable, o con el orden, o con el eterno
baile entre ambos. Hay estudios profundos sobre eso que Platén llama la
“figura” de la estatua, la “materia” de la estatua y la relacion entre ellas
(la estatua propiamente dicha).!” Tal forma de comprender el mundo la
refleja un simbolo en apariencia sencillo pero profundamente complejo:
el tridngulo.

7 Martinez Villarroya 2014.

8 Plut., Mor., 26.56. Traduccién tomada de Plutarco 2002.
9 Burkert 2006.

10 Sallis 1999.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 13

Kingsley defiende en sus escritos, con profunda erudicion, que la 16-
gica cientifica emana de la simbdlica y mistica. En ese sentido, podemos
suponer que algunos célebres teoremas matemdticos griegos contenian,
también, un significado mistico. Curiosamente, Tales y Pitdgoras, los dos
acreedores de Platon, tuvieron una muy particular relacién con los tridn-
gulos rectdngulos. A Tales se le atribuye el teorema “Sea B un punto de
la circunferencia de didmetro AC, distinto de A y de C, entonces el tridn-
gulo ABC es un tridngulo rectdngulo”. El teorema de Pitdgoras sefala
que, para un tridngulo rectdngulo, el cuadrado de la hipotenusa es igual
a la suma de los cuadrados de los catetos.

Si bien desde la Ilustracion se nos ha hecho creer que Grecia surgio
milagrosamente por generacion espontdnea, algunos investigadores lu-
chan por contextualizar tal prodigio.'' La conexién entre Grecia y Egipto
a proposito del tridngulo la encontramos en el propio Plutarco, quien,
por otro lado, viaj6 varias veces al pais de las pirdmides:

Parece plausible pensar que, para los egipcios, el tridngulo rectdngulo estuvie-
ra considerado como el mds perfecto de los tridngulos, compardndolo con la
figura del universo. Segin parece, también Platén lo utilizé en su Repiiblica
para dar imagen a su idea de matrimonio. Se aprecia en dicho rectdngulo una
vertical de tres unidades, una base de cuatro y una hipotenusa de cinco; el
cuadrado de la hipotenusa tiene el mismo poder que la suma de sus dos lados.
Parece necesario, por tanto, figurar el rectdngulo como macho, la base como
hembra y la hipotenusa como el producto de uno y otro. Andlogamente, con-
sideraremos a Osiris como el principio, a Isis como la substancia receptiva y
a Horus como el resultado de la unién del primero y del segundo [...]. El cua-
drado de cinco, a su vez, da un nimero igual al nimero de letras del alfabeto
egipcio, e igual, asimismo, al nimero de afios que vivié Apis.'?

Vemos, pues, en Egipto y Platén (al menos si creemos a Plutarco),
un esquema que sin duda inspira la “mitodologia” de Durand. Algu-
nos griegos como Pitdgoras, ciertamente vinculados a ambientes 6rficos,
también creian en algo parecido. La hipotenusa del tridngulo rectdngulo
es precisamente el simbolo del nifio, de lo ciclico, del retorno, de la con-
juncion de la forma y la materia. La irrealidad de la hipotenusa es la rea-
lidad. Por ello, algunos de los principales dioses de diversas religiones

' Bernal 1993; Kingsley 2007 y 2008; Obenga 1969; West 1971; etcétera.
12 Plut., Mor., 26.56. Traduccién tomada de Plutarco 2002.



14 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

son adorados como nifos: Cristo, Zeus, Dioniso, Somtus, Eros, etcétera.
El nifio es simbolo de la perfeccion de lo imperfecto, y el mundo es im-
perfectamente perfecto.

El simbolo ciclico por excelencia del orfismo:
Dioniso, “el tres veces nacido”

En el orfismo encontramos muchos simbolos que tienen que ver tanto
con la maduracién como con el retorno, que es aquello que equivaldria a
la realidad inconmensurable, a los nimeros irracionales, a la hipotenusa
pitagorica: el renacimiento de Dioniso, su tirso, su adoracién como nifio,
las ruedas de carro de los infiernos, el zodiaco, los dioses andréginos,
etcétera. La inmortalidad del alma es el mds conocido.

En contextos afines a los misterios Orficos observamos otras formas
de devocion hacia simbolos ciclicos. Durante los misterios de Eleusis,
por ejemplo, se adoraba la espiga de trigo, la granada y otros vegetales.
Kerényi vincul6 estos misterios con el ciclo lunar y propuso que quizés
tenian que ver con el nacimiento de un 4rbol alli donde se producia un
sacrificio.!® Vitrubio parece transmitir esa tradicién cuando describe que
la columna corintia se inspira en la forma que tom6 una planta de acanto
que nacié sobre la tumba de una delicada doncella.!* Encontramos otros
ejemplos de sacrificios vinculados con los arboles en la enciclopédica
obra de Frazer.!> En general, Kerényi consideré que el ritual giraba en
torno al dolor que sentian los iniciados por el rapto de la hija (simbo-
lizada por Perséfone), y su separacion de la madre (simbolizada por
Deméter).

Zeus Cténico (Hades) rapta a Perséfone, su propia hija. El fruto de la
unioén es Dioniso Zagreo, quien segin los orficos sucedié a Zeus en el
trono. En algunas versiones, Dioniso tiene como madre a Sémele y es
incubado durante un tiempo en el muslo de Zeus. De esta diversidad de
historias sagradas que narran el nacimiento de Dioniso, podemos iden-
tificar una secuencia que se repite. Dioniso nace y, aunque trata de pro-
tegerse en una cueva (en esto emula a Zeus), los Titanes lo encuentran

13 Kerényi 2004, p. 144.
4 Vitr., De Arch., 4.
15 Frazer 1951, p. 153, por ejemplo.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 15

y, con la cara embadurnada de blanco yeso a la manera de caddveres,
lo engafian con juguetes, espejos y peonzas. Luego lo despedazan y
se lo comen (en otras versiones, se lo sirven a Apolo). El mito es muy
semejante al de Osiris y, de hecho, segiin Herédoto, son el mismo mi-
to.'® Dioniso es resucitado por tercera vez gracias a la intervencién de
Deméter, que recoge sus pedazos uno a uno. En algunas versiones, Zeus
fulmina a los Titanes con el rayo al enterarse de que se han comido a su
hijo, y de los pedazos nacemos nosotros, los humanos, medio diabdlicos
y medio divinos. Dioniso, dios del vino y nieto de la diosa de los cerea-
les (atributos cercanos a los simbolos de la hostia y vino consagrados
del cristianismo) es el tres veces nacido. Diodoro,!” informando que los
griegos llaman a Osiris Dioniso, dice que éste también recibe el nombre
de Fanes, el luminoso.

Fanes, el androgino y la esfera orfica:
sus ecos en Empédocles, Parménides y Platon

(Pero quién es Fanes? ;Quién es el luminoso? En la mitologia 6rfica,
este nombre se usa para el dios primigenio; aunque, precisamente en el
verso mds antiguo en el que aparece, este nombre se utiliza para Dioniso.

Diversos fragmentos 6rficos describen a Fanes como un ser bisexual,
lo que puede tener que ver con un dato concreto de suma importancia
para nuestra propuesta: la bisexualidad del primer dios en su nacimiento
nos indica que es un ser que todavia no se ha desarrollado sexualmente,
es decir, un impuber. El andrégino es un ser bisexual que aparece en los
remotos comienzos del cosmos en muchas culturas.!® En el caso 6rfico,
no sé6lo Fanes es descrito como bisexual, sino también Eros y Ericepeo.

En la Antigiiedad se buscé la androginia mediante la asexualizacién
ritual,'’® como testifican las ceremonias inicidticas dedicadas a la divi-
nidad lunar Atargis, Astarté, Diana o Cibeles,”® y que consistian en la
castracion total del iniciado. En el mismo sentido, algunas practicas ri-
tuales homosexuales de la antigiiedad griega podrian tener su origen en

16 Her., Hist.,2.42 y 2.144.

17 Diod., 1.11.2 = Fragmento 6rfico 60.
18 Brisson 1997.

19 Loraux 2004.

20 Burkert 2006, pp. 19 ss.



16 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

ese afdn de lograr la unidad.?! Eliade ha estudiado con detenimiento la
bisexualidad y titula uno de sus libros Mefistdfeles y el andrdgino.** En
el orfismo, la bisexualidad y la androginia han sido estudiadas especial-
mente por Brisson.?

(Qué fragmentos tenemos en el orfismo al respecto?

Fr. 147: Fanes [...] se celebra como “hembra y engendrador”.
Fr. 135: Presenta a Fanes con los drganos sexuales detrds, en la zona del ano.

En estos fragmentos se sefiala al dios primigenio como macho y hem-
bra al mismo tiempo, y se colocan sus érganos sexuales en el ano. La
extrafa disposicion anatomica coincide con la descrita por Platén en el
Bangquete:

En primer lugar, tres eran los sexos de las personas, no dos,como ahora, mascu-
lino y femenino, sino que habia, ademads, un tercero que participaba de estos
dos, cuyo nombre sobrevive todavia, aunque él mismo ha desaparecido. El
andrdgino, en efecto, era entonces una cosa sola en cuanto a forma y nombre,
que participaba de uno y de otro, de lo masculino y de lo femenino, pero que
ahora no es sino un nombre que yace en la ignominia. En segundo lugar, la
forma de cada persona era redonda en su totalidad, con la espalda y los cos-
tados en forma de circulo. [...] Eran tres los sexos y de estas caracteristicas,
porque lo masculino era originariamente descendiente del sol, lo femenino, de
la tierra y lo que participaba de ambos, de la luna, pues también la luna parti-
cipa de uno y de otro. Precisamente eran circulares ellos mismos y su marcha,
por ser similares a sus progenitores.?*

Algunas de las descripciones de Platén, que en €l parecen forzadas,
probablemente tenian significado pleno en el mito que las inspir6. Nos
centraremos en dos de las afirmaciones de Platon: la esfericidad de los
androginos y su relacion con la luna.

Entre los 6rficos, el ser primigenio nace del caos, del barro o del hue-
vo cdsmico, y contiene desde entonces todos los atributos en si, no sélo
la bisexualidad.

2! Daniélou 1987.

22 Eliade 2001.

23 Brisson 1997.

24 Plat., Smp., 189c-193a. Traduccién tomada de Platén 2000.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 17

Fr. 143: Invoco a Primogénito de doble hechura, grande, errante por el éter,
nacido de un huevo, ufano de 4ureas alas, de taurino mugido, origen de los
dioses felices y de los hombres, simiente muy recordada, muy celebrado en
ritos, Ericepeo, indecible, que produce un oculto silbido, vdstago resplande-
ciente, que de los ojos disipaste la tenebrosa niebla, que por doquier giras
a impulsos de tus alas, por el universo esplendoroso, al aportar tu limpida
luz, por lo que te invoco como Fanes, Priapo soberano y Antauges de vivara-
chos ojos. Asi pues, feliz, dotado de miiltiples habilidades y multiples simien-
tes, acude, g0zoso, a la sacra iniciaciéon de mdltiples formas, junto a los ofi-
ciantes.

Fr. 134: Hembra y engendrador, poderoso dios Ericepeo.

Ese dios macho-hembra, no sélo responde al nombre de Fanes, Erice-
peo o Primogénito. También responde al de Zeus:

Fr. 31 (= Fr. 243): En suma, es el dios del cielo y de la tierra, que da nombre
a toda clase de naturaleza y situacién, ya que él mismo es causa de todo. Por
ello no es descaminado lo que se dice en los textos 6rficos: Zeus nacid el pri-
mero, Zeus el dltimo, el de rayo refulgente, Zeus cabeza, Zeus centro, por
Zeus todo estd perfectamente dispuesto; Zeus fundamento de la tierra y del
cielo estrellado. Zeus se hizo varon, Zeus inmortal fue ninfa, Zeus halito de
todo, Zeus impulso de fuego infatigable, Zeus raiz de la mar, Zeus el sol y la
luna, Zeus soberano, Zeus sefor de todo, el de rayo refulgente, pues tras ha-
berlos ocultado a todos, de nuevo a la luz muy deleitosa de sus sacras entrafias
los devolvio, artifice de maravillas.

Zeus es dios de la tierra pero también del cielo y, en tanto que dios
de la luna y el sol, se presenta a si mismo como dios del tiempo. Sien-
do el de rayo refulgente, discierne lo que une. Devorando, integra, y
vomitando, separa. Explicitamente es presentado como andrégino. La
identificacion del dios rey con el cosmos entero la encontramos en otros
mitos de la creacién indoeuropeos, segtn los cuales el mundo emerge a
partir de un ser primordial que se identifica con é1.>> Como mds adelante
veremos, algunos orficos llamaron a ese dios Tiempo-Heracles.

Los textos 6rficos son confusos en sus descripciones, y es tentador dar
por supuesto que estos diferentes nombres designan a distintos dioses.

% Lincoln 1975, nota 13.



18 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

FIGURA 1.“Huevo de Helena depositado en un altar”. Los dos principales personajes expectantes
probablemente son Leda y Tinddreo. Siglo v a. C, Museo de Ndpoles. Fotografia de Ada
Cortés.

Sin embargo, como hemos visto, Fanes (el luminoso), Primogénito (el
primer nacido), Dioniso (el dos veces nacido), Zeus, Tiempo-Heracles,
etcétera, son nombres que se usan para designar al primer dios, del que
en muchos casos se dice que naci6 de un huevo.

La androginia de este primer dios de nombres multiples se debe a que
contiene a todo el universo. ;Pero qué tiene que ver la esfericidad con
la androginia? Encontramos datos relevantes en la Magna Grecia, cuna
de pitagdricos y de Empédocles, para responder a esta pregunta. En la
ceramica apulia hallamos imdgenes diversas en las que Helena nace de
un huevo, lo que es de vital importancia, pues Helena es el epénimo
de los griegos, su simiente. En otros casos, es Eros quien aparece nacien-
do del huevo. Incluso el propio Empédocles vincula el origen del mundo
con la esfera:

Y respecto a cudl es la forma del mundo cuando estd siendo ordenado por el
Amor, dice asi: “no brotan de sus espaldas un par de ramas, ni tiene pies ni
rodillas ligeras, ni genitales fecundantes, sino que ‘era una esfera’ y es igual

a s{ misma”.2°

26 Fr. 29 = Hip., Ref. 7.29.13. Traduccién tomada de Kirk et al. 1987.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 19

s i

FIGURA 2. “Helena naciendo de un huevo”. Detalle de una anfora del siglo 1v a. C., firmada
por Phyton, tumba 24 de Andriuolo, Museo Archeologico Nazionale di Paestum. Foto-
graffa de Ada Cortés.

Empédocles es el padre de la alquimia.?’” Desde luego, el fragmento
reproducido evoca la imagen del atanor que conforma el huevo-mundo
(en este caso, el fuego es el amor). En su narracién, Empédocles desau-
toriza esa otra version que dibuja a Eros como un nifio de pies ligeros
y alas en las espaldas. La descripcion en un mismo pasaje de esas dos
imdgenes, la del huevo y la del infante alado naciendo de él, es muy
relevante. Trata con palabras algo que también las imédgenes de la cera-
mica de su tierra pintan: la esfera y el alado principio.

El pasaje del Banquete de Platon, el fragmento de Empédocles y las
cerdmicas apulias relacionan a Amor, ese dios primigenio que ordena el
mundo, con la esfericidad y la androginia. Un pasaje 6rfico ciertamente
extraio habla de otro enigmético nombre de Zeus que puede relacionar-
se con ellos, “disco™:

Fr. 214: (Orfeo) le llama “disco” a Zeus por la piedra que Crono se trago,
una vez que Rea se la dio envuelta en pafiales, como cuenta Hesiodo en la

27 Kingsley 2008.



20 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

FiGUrA 3. “Helena saliendo del huevo”. Crétera apulia, c. 375-350 a. C. Trevird, Museo Ar-
queoldgico de Bari. Foto tomada de http://www.mlahanas.de/Greeks/Mythology/Images/

HelenEgg.jpg

Teogonia, después de haberle robado a Orfeo la Teogonia y haberla estro-
peado.

Esa esfericidad recuerda otra muy famosa y también de otro pensador
involucrado con los 6rficos, Parménides.?®

(EI Ser) puesto que es limite tltimo, es perfecto, como la masa de una esfera
bien redonda en su totalidad >

Las imédgenes de Eros, el huevo c6smico, el andrégino, Fanes y el dios
primogénito convergen y apuntan al simbolismo del “arca de Noé”. ¥
Deben vincularse con la imagen del continente del mundo, que en el
orfismo estd expresada en mitos e imagenes como los de la nave Argos,

las mujeres lemnias, Dioniso y los piratas, la muerte de Sémele, el na-

28 Kingsley 2007; Bernabé 2004b.
2 Fr. 8 = Simpl. In Phys. 146. Traduccién tomada de Kirk et al. 1987.
30 Guénon 1995, pp. 28 y 125, etcétera.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 21

cimiento de Helena y su conexidn con los cestos rituales, entre otras.’!
La esfericidad originaria es el estado previo a la divisién primordial
(macho-hembra, cielo-tierra, arriba-abajo...). Por ello la esfera original
cuenta con atributos paraddjicos, entre los cuales estd la androginia.

La “covada” entre los orficos

La mitologia 6rfica no era una historia contada de boca en boca con el
fin de ser escuchada bajo pardmetros estéticos y contemplativos. La fun-
cion principal de la mitologia 6rfica era ritual. Orfeo es desmembrado y
resucita, como Dioniso. Los 6rficos, por tanto, aspiraban a ello, a resuci-
tar tras ser desmembrados simbdlicamente. Orfeo describe los infiernos,
pero no por un interés ontolégico (no los describe como filésofo); los
describe como chamén, por un interés prictico, para que el muerto sepa
a donde ir. La historia de Empédocles saltando al créter del Etna o la de
Zalmoxis desapareciendo en las entrafias de la Tierra tienen que ver con
los ritos que rodeaban el imaginario esbozado y que llevaban al iniciado
a la inmortalidad.’? Los textos 6rficos no eran tratados filoséficos, eran
poemas y férmulas. Durante mucho tiempo se supo de ellos por noticias
secundarias transmitidas por autores que no eran ni orficos ni pitagori-
cos. Ahora contamos con textos originales: papiros, huesos y laminillas
de oro precisamente hallados en contextos arqueolégicos vinculados con
la muerte.

(En qué consistian, pues, los ritos orficos? Todo apunta a que tenian
que ver con el renacimiento. La idea de que retornando al origen, postu-
lado como una especie de paraiso, se pueden curar heridas del presente
es compartida por técnicas del psicoandlisis®® y por algunos métodos
“primitivos”.** En una sociedad tradicional, los rituales inicidticos im-
plican un regressus ad uterum: el individuo o la colectividad, para for-
talecerse y alcanzar una potencia semejante a la del origen, deben “re-
generarse”; literalmente, “renacer”. Entonces el renacido retorna de la
muerte con una nueva constitucién o modo de ser.

31 Martinez Villarroya 2008, pp. 346-350.
32 Kingsley 2008, pp. 368-381.

33 Jung 2002.

3* Eliade 1972; Kingsley 2007 y 2008.



22 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

i, @

@l

FIGURA 4. “Jason renaciendo de las fauces del dragdn que custodia la rama dorada”. Atenea
los observa. Copa de figuras rojas firmada por Douris, c. 480-470 a. C., procedente de
Cerveteri (Etruria), Museos Vaticanos. Foto tomada de https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Douris_cup_Jason_Vatican_16545.jpg (fuente: File:Douris cup Jason Vatican
16545 jpg).

Los ejemplos de este regressus ad uterum son numerosisimos y pue-
den encontrarse rituales de este tipo en la India, China, Mesoamérica,
Egipto, Grecia, etcétera. En el taoismo incluso existe un determinado
modo de respiracion de circuito cerrado, llamado #’ai-si (respiraciéon em-
brionaria), mediante el cual “el adepto trata de imitar la circulacion de
la sangre y del hélito de la madre al nifio y del nifio a la madre”.?> En
ese sentido, debemos tener en cuenta el simbolismo de los gigantes,
que etimoldgicamente son los nacidos de la tierra. Guerreros, enanos y
ancestros nacidos de la tierra son, entonces, en cierta forma gigantes. A
todos ellos los une algo: el haber renacido.*®

Nos interesa destacar un ritual de la India que menciona Eliade:

35 Eliade 2000, p. 77.
36 Martinez Villarroya 2006 y 2010.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 23

FIGURA 5. “Nacimiento de Erictonio. Atenea lo recibe de las manos de Gea, la madre tierra.
Stamnos dtico de figuras rojas, 470-460 a. C., Staatliche Antikensammlungen (Inv. 2413).
Foto tomada de https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Birth_Erikhthonios_Staatliche_Anti-
kensammlungen_2413_n2.jpg (fotografia de User: Bibi Saint-Pol).

existe la ceremonia upanayama, es decir, la introduccién del muchacho junto
a su preceptor. El motivo de la gestacioén y del renacimiento estd aqui cla-
ramente expresado: se dice que el preceptor transforma al muchacho en un
embrién y lo guarda tres noches. El que ha efectuado el upanayama “nace dos
veces” (dvi-ja). Existe asimismo la ceremonia diska, impuesta a aquel que
se prepara para el sacrificio del soma, y que consiste, propiamente hablando,
en el retorno al estado fetal. Por dltimo, el regressus ad uterum esta andloga-
mente en el centro de la ceremonia hiranya-garbha, literalmente “embridn de
oro”. Se introduce al recipiendario en un vaso de oro en forma de vaca, y a la
salida se le considera como recién nacido.”’

Los motivos de esta historia que pueden relacionarse con la historia
de Dioniso son varios: €l es el dos o incluso tres veces nacido, y su
nombre quizés aluda a ese re-nacimiento (obsérvese el paralelismo entre
las palabras dvi-ja y dio-nisos). La conexion del dios griego con la India
es indiscutible y, como sabemos, los 6érficos también tenian una relacion
especial con el huevo.

En el rito indio, el continente del embrion tiene forma de vaca; Dioni-
S0, por su parte, estd estrechamente vinculado al toro. La férmula 6rfica
“toro caiste en la leche” y sus variantes refuerza esta identificacion.

37 Eliade 2000, p. 75.



24 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

FIGURA 6. “Afrodita emergiendo de las olas”. Mdrmol de Thasos, c. 460 a. C. Panel principal
del llamado Trono de Ludovisi. Foto tomada de https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Ludovisi_throne_Altemps_Inv8570.jpg (fotografia de Marie-Lan Nguyen).

Ademds, se han apuntado semejanzas y sugerido conexiones entre ritos
de la India y Grecia antiguas, que tienen que ver con la sexualidad no
ordinaria (bacanales) por un lado®® y el misticismo por el otro.*

Este tipo de ritos de regressus ad uterum no fueron extrafios en el
Mediterrdneo. Apolonio transmite una costumbre que, si bien no explica
el origen de la imagen del huevo césmico en el orfismo, puede aportar
luz sobre la misma.*® En la tierra de los tibarenos,

cuando las mujeres les alumbran hijos a sus maridos, son ellos quienes gimen
postrados en los lechos, con sus cabezas vendadas; mientras ellas cuidan bien
a sus maridos con alimento y les preparan los lavatorios del parto.*!

La tradicion que Apolonio documenta y que se atribuye a algunos
pueblos antiguos de Europa se conoce como “covada”. Ademds de en

38 Daniélou 1987.

% Diez de Velasco 1997.

40 Sobre el origen de esta imagen y su vinculo con otras cosmogonias, cf. West 1994.
41 Apol., 2.1010. Traduccién tomada de Apolonio de Rodas 2000.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 25

FiGura 7. Helena saliendo del huevo. Museo Archeologico Nazionale di Metaponto, s. Vv
a. C. Foto tomada de https://it.wikipedia.org/wiki/File:Elena,_ekkolapsis_(éxxolaaig)_
la_schiusa_dell'uvovo,_Museo_archeologico_nazionale_di_Metaponto JPG (fotografia de
Xinstalker).

el Mar Negro, estd atestiguada por las fuentes cldsicas en Corcega*? y en el
norte de Iberia.** Durante la “covada”, el varén toma el papel de la hem-
bra y se comporta como si él mismo fuera la parturienta: “incuba” al
hijo como si éste fuera “un huevo”. Apolonio afirma que el varén, en tal
rito, gime con la cabeza vendada, lo que recuerda a Eros con su huevo
y con los ojos vendados. Como dijimos, partimos de la hipétesis de que
algunas précticas Orficas —precisamente aquellas mds sagradas— son
de larga duracién y no sélo fueron practicadas por 6rficos. Testimonios
relativamente recientes de esta prictica legitiman nuestra interpretacion
de la “incubacién simbdlica” con la que el padre recibe al hijo.** Julio
Caro Baroja cita los datos etnograficos de una encuesta realizada en
1901 por el Ateneo de Madrid sobre el nacimiento, el matrimonio y
la muerte en las costumbres populares del campo espafiol.*> En ella se
menciona el comportamiento femenino del padre en algunos lugares,
designado con el nombre de sorrocloco en las Canarias y con el de par-
terot en Menorca. La palabra sorrocloco parece ser una onomatopeya

“ Diod. Sic.,5.14.2.

43 Strab., 3.4.17.

4 Sdnchez Pérez 1933, pp. 215-221.
45 Caro Baroja 1977, pp. 208-228.



26 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

&
i

FiGura 8. Busto de terracota (prétomo) de Dioniso sosteniendo un huevo y un gallo. Beocio,
¢.350 a. C., The Brisith Museum. Foto tomada de http://www.britishmuseum.org/research/
collection_online/collection_object_details.aspx?objectld=459411&partld=1 (fotografia de
The British Museum).

del cacareo; parterot, por su lado, probablemente signifique “parturien-
to”. En estos recientes ritos, llegaba a suceder que, en el momento del
parto, el hombre se ponia dentro de un cesto en cuclillas y cacareaba
como una gallina cuando incuba. “Covar”, del catalan, como verbo tran-
sitivo significa “preparar (alguna cosa) detenidamente sin manifestarla
hasta que sea la hora oportuna”. Se emplea, por ejemplo, para decir que
se ha “incubado un proyecto” o se ha “incubado odio” hacia alguien.
Como verbo intransitivo, significa “ser una cosa mantenida practicamen-
te apagada, latente, hasta la hora de explotar”. El fuego, por ejemplo,
se “incuba” bajo las cenizas.*® La descripcion vuelve a evocar el atanor
alquimico.

4 Enciclopédia catalana on-line 2014.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 27

Las practicas que hemos mencionado, documentadas en el Medite-
rrdneo tanto en la Antigiiedad como en el siglo XIX, otorgan una nueva
dimension al tema que tratamos. Si bien es cierto que el huevo césmico
tiene que ver con el origen del mundo, con el despertar del orden desde
el caos, no es menos cierto que ese mismo proceso sucede a nivel mi-
crocésmico. La luna, en este sentido, es el prototipo del ser primordial
y andrégino (como dice Platon en el Banquete), pero también de todo
héroe: muere y vuelve a nacer ciclicamente. En consecuencia, el hom-
bre, como el cosmos entero, debe incubarse heroicamente a si mismo
para regenerarse. Tal idea no es nuestra; la expone de modo magistral
Kingsley:* los presocriticos, lejos de ser “tedricos”, pensaban “practi-
camente”, como magos, chamanes, ingenieros militares y médicos. Al
respecto, Kingsley encuentra en el prélogo de Parménides alusiones a
cierta practica de incubacidn relativamente extendida en la Antigiiedad.
Parménides fue un sacerdote de Apolo, de un Apolo, por otro lado, de
origen anatélico. Kingsley sostiene que Parménides (e incluso Empédo-
cles) era capaz de un descenso interior al averno, y que éste consistia en
una incubacién simbdlica que permitia al iniciado curarse y renacer. La
profunda meditacion se servia, ademads, del arte de sofar. Para sostener
su hipdtesis, no sélo recurre a los textos, sino también a la arqueologia,
una ciencia a menudo menospreciada injustificadamente por otras cien-
cias humanas.

La psicologia profunda, dice Jung, es metafisica, ontologia. El inicia-
do, mediante la incubacién, no nada mds se regeneraba a si mismo, sino
que regeneraba el cosmos entero, como hace todo chamédn.®® Los textos
orficos semejan fractales que nos hablan, al mismo tiempo, de diferentes
niveles, del macro y del microcosmos.

El significado de EPIKEIIAIOS (Ericepeo)

Regresemos a los nombres del primer dios, el mds comun de los cuales
es Fanes, que tiene que ver con la luz (comparten esa misma raiz pala-
bras espafiolas derivadas del griego como fantasma, fantasia y fanal).

47 Kingsley 2007 y 2008.
48 Martinez Villarroya 2011.



28 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

Fr. 139: (I) Y en tercer lugar Metis como mente, Ericepeo, como fuerza y al
propio Fanes, como padre. // (I) Y el propio Orfeo, que lo oyé de un oréculo,
le puso de nombre Metis, Fanes, Ericepeo, lo que se traduce a nuestra lengua
como “voluntad”, “luz” y “dador de vida”.

Fr. 140: Que el viviente en si goza de su unicidad se manifiesta también en
las Teologias orficas. En efecto, el dios salido del huevo concibe de si na-
turalmente un animal y lo denomina [...] el primer augusto demon Ingenio
(Metis), portador de la ilustre simiente de los dioses, a quien los felices llaman
Fanes primogénito en el gran Olimpo.

Fr. 141: Primogénito, gran Bromio y Zeus omnividente es, y tierno Amor e
ingenio insolente.

El nombre de Primogénito aparece entremezclado con otros: Priapo
soberano, Antauges de vivarachos ojos, Fanes, Ingenio, Amor, Dioniso,
Bromio, Zeus, Ericepeo... {Por qué a Fanes, que es el primer dios, se
le llama también Zeus, Dioniso y Bromio? ;Como es posible si estos
ultimos todavia no habian nacido —por razones obvias, pues Primogé-
nito es literalmente el primer dios—? Bernabé afirma que “esta extrafia
circunstancia se explica si se considera que cada una de las genera-
ciones de dioses son para los 6rficos una especie de reencarnacién del
primer dios, dentro del que estaban ya las potencialidades de todos los
demds”.* Quizds todos esos nombres designan caras diferentes de una
misma entidad césmica.

Esta logica, a saber, que Dioniso es reencarnacion de Fanes, que Zeus
es reencarnacion de Fanes y que Bromio es reencarnacion de Fanes, y,
por otro lado, que en Fanes estdn potencialmente Dioniso, Zeus y Bro-
mio, tiene un corolario muy importante: el 6rfico iniciado en los miste-
rios de la inmortalidad también se identificaba él mismo con el dios re-
gente y, en consecuencia, con el dios primigenio, es decir, el iniciado era
el dios mismo. Esta atrevida conclusién, aunque exige un paso mds en la
l6gica que plantea Bernabé, es totalmente congruente con ella y, ademas,
se refuerza cuando acudimos a otros documentos antiguos en los que
el muerto o iniciado se identifica con el dios. Piénsese, especialmen-
te, en el egipcio Libro de los muertos, donde el difunto se confunde con
el propio Osiris. Podria objetarse que el documento citado es egipcio, y

4 Bernabé 2003, p. 127.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 29

no griego, pero sélo partiendo de una limitada visiéon de la Antigiiedad,
seglin la cual los pueblos antiguos vivieron practicamente incomunica-
dos entre si, la objecién seria admisible. Como defendié Martin Bernal ,>°
los contactos entre Egipto y Grecia fueron continuos y constantes duran-
te centenares de afios. La influencia religiosa de Egipto sobre Grecia se
ha menospreciado e infravalorado sistematicamente desde el siglo xvii,
cuando se inaugurd el paradigma de la raza aria. La historia determina la
historiografia, y la historiografia dicta lo que puede aceptarse o no como
cientifico. Ademads, hay otro factor clave para atender los parecidos entre
Osiris y Dioniso: el propio Orfeo los identificaba entre si:

Fr. 60: Algunos de los antiguos mitélogos griegos le dan a Osiris el nombre de
Dioniso y de Sirio [...] y asi Orfeo: Por eso lo llaman Fanes y Dioniso.

Pero el fragmento no nada més hace equivalentes a Dioniso y Osiris;
también hace equivalentes a estos dos con Sirio y Fanes. Como hemos
dicho, Fanes es, etimologicamente, el luminoso, el aparecido, y esto lo
acerca bruscamente a Sirio: ésta es, precisamente, la estrella més brillan-
te de todo el firmamento; regia el calendario del antiguo Egipto, porque
su salida heliaca marcaba el inicio de la época de las inundaciones en el
Nilo, imprescindibles para que las cosechas fuesen ricas. Sin duda, Sirio,
la estrella mds luminosa y origen del renacimiento del Nilo, tiene que
ver con Fanes, el luminoso Primogénito.

El Libro de los muertos intercambia a Osiris y al difunto constante-
mente, identifica al iniciado con el dios. Como acabamos de escribir,
los griegos creian que Osiris-Sirio era Dioniso-Fanes. Ahora, con esta
identificacion presente y habiendo expuesto que probablemente los di-
ferentes nombres aluden a un mismo dios, es mas facil acercarnos a los
nombres que queremos comprender.

El nombre de Ericepeo aparece en diversos fragmentos vinculado
al dios primigenio. Sobre su significado no hay acuerdo. Malalas ha
propuesto que significa “dador de vida”, con probabilidad a partir de
lo que se dice en el fragmento 139, pero tal etimologia a Bernabé no le
parece justificada.’! Burkert, analizando la laminilla de Fera, interpreta
ANARIKEITAIAOOYPZON COmMO OYPSEON ANARI KAY ITAIAOZ (tirso, hombre

50 Bernal 1993.
3! Bernabé 2003, p. 127.



30 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

y nifio), pero explicita que le recuerda a Ericepeo: “la secuencia de so-
nidos sugiere claramente EPIKEITAIOE, y éste es un nombre caracteristico,
aunque enigmadtico, de la Teogonia de Orfeo” 2

(Podemos ser un poco mds especificos? ;Qué otras posibilidades te-
nemos para dotar de sentido a las expresiones EPIKEITAIOY y ANARIKE-
ITAIAO®YPZON? La secuencia fénica EPIKEIIAIOZ, que se pierde si trans-
literamos el nombre en espafiol como Ericepeo, podria aludir al nifio
sagrado y rey, que es al mismo tiempo el dios y el iniciado. Fanes, Pri-
mogénito, Dioniso, Zeus y Eros, por ejemplo, son adorados como nifios
recién nacidos. Ya hemos expuesto mds arriba que una de las partes prin-
cipales de las teogonias 6rficas es la del nacimiento y descuartizamiento
del nifio Dioniso a manos de los Titanes.

No s6lo a nivel macrocdsmico la figura de un nifio era fundamental
entre los o6rficos. Como dijimos, el iniciado se identificaba con el dios,
y en especial con el dios nifio. ;Por qué? Porque el iniciado era el re-
nacido, el puro, el vuelto a nacer. Por ello un nifio sagrado jugaba un
papel imprescindible en los misterios de Eleusis: su prototipo mitico era
Demofonte, principe nifio en busca de la inmortalidad.>® Algo parecido
sucedia entre los orficos: el prototipo de iniciado era el propio Dioniso
nifio en busca de la inmortalidad. Por los dos argumentos mencionados,
a saber, que los dioses honrados por los 6rficos a menudo son descritos
como nifios y que los iniciados 6rficos emulaban al dios nifio, tiene sen-
tido interpretar Ericepeo como Hieros kai Paidos, es decir, “sagrado y
nifio”. A nivel semdntico la propuesta inicamente presenta ventajas.

Sin embargo, cabria todavia otra posibilidad, por otro lado, compati-
ble con la anterior, pues sabemos que los 6rficos jugaban con las pala-
bras y los dobles sentidos.>* Pensemos, por ejemplo, en los fragmentos
134 y 143 arriba reproducidos. En el primero de ellos, al poderoso dios
Ericepeo se le llama hembra y engendrador, es decir, macho-hembra,
marimacho, andrégino. En el 143, a Ericepeo se le invoca como al pri-
mer dios, también macho-hembra, con alas, quien yerra de un lado a otro
por doquier, que es el origen de los dioses y de los hombres, que naci6
de un huevo, que posee agudos ojos y quien estd dotado de multiples
simientes. ;A quién podria corresponder esta descripcion? Ericepeo no

52 Burkert 2002, pp. 99-100.
33 Kerényi 2004, pp. 101-103.
>+ Bernabé 2008.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 31

s6lo podria significar Hieros kai Paidos. Podria significar también Eros
kai Paidos: “Amor y nifio”.

De acuerdo con la Teogonia de Hesiodo, Eros nace del caos primi-
genio, junto a la Tierra y el Inframundo. Es, en este sentido, el primer
dios. Segtin otro antiguo testimonio, el de Las aves de Arist6fanes (co-
media con continuas referencias a la mitologia drfica), Eros nacié de un
huevo que puso Noche al inicio de los tiempos. Ademds, era adorado en
los misterios eleusinos como el “primer nacido”. Sin duda, todas estas
noticias nos hacen pensar en un Eros primigenio y nada barroco, en
un Amor cdésmico que aparece en el mundo desde el principio de los
tiempos. ;Puede el nombre Ericepeo referirse a ese dios tan antiguo, al
primer dios? Ya citamos el fragmento 143: en €l se describe a un dios
con alas, hermafrodita, omnipresente, origen de dioses y humanos, que
posee infinidad de simientes, que naci6 de un huevo y que posee agudos
ojos. Toda esta descripcion cuadra perfectamente con Eros; de é1 depen-
de toda procreacion (sin amor no hay generacion), estd por todos lados,
es un dios varén pero afeminado, alado, naci6é de un huevo (como testi-
monian Las aves y la cerdmica apulia, precisamente aquella que mds se
ha vinculado a los 6rficos) y tiene ojos agudos. Esta dltima caracteristica
precipitadamente podria considerarse como una paradoja (el amor es
ciego y en la descripcién mencionada el dios es presentado con agudos
0jos), pero ésta es sOlo aparente: probablemente los ojos vendados de
Eros son una eufemizacion de su poderosa mirada. Al propio Fanes se le
atribuye un amor ciego:

Fr. 144: Apacentando en sus mientes un raudo amor sin vista.

Fanes y Eros coinciden en todos estos atributos. Ambos nacen con el
mundo y lo armonizan. Tal idea no podia ser ajena a los circulos 6rficos.
Si aceptamos que Empédocles comparte muchos elementos de su ima-
ginario con los 6rficos, entonces nuestra hipGtesis toma todavia mds
fuerza: Empédocles defendié la famosa teoria de los cuatro elementos,
segun la cual éstos actuaban entre si bajo el influjo del Amor y del Odio,
bajo las directrices de ese amor que nacié con el mundo. Y es Empédo-
cles, como vimos, quien deslinda su descripcion del Amor original de la
imagen de Eros y Fanes como dioses con alas o ramas en los costados y

3 Kingsley 2008.



32 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

con genitales fecundantes, y apuesta por una imagen esférica del amor
originario. Al deslindar tales imdgenes, paraddjicamente las vincula.

(Pero como acaba el fragmento 143, que es del que nos hemos servi-
do para proponer la identificacién entre Eros y Fanes? Tras describir a
Fanes, el texto lo invoca (“acude, gozoso, a la sacra iniciacion de mul-
tiples formas, junto a los oficiantes”), confirmando lo que ya habiamos
apuntado: que el dios estd con el iniciado. El iniciado, por tanto, necesita
la presencia de Eros-Fanes, del amor originario, para rehacerse a si mis-
mo. Al nacer, su forma es esférica, sin aristas, limpia, pura, gozosa, amo-
rosa, como el Ser que describe Parménides. Asi como el mundo nace del
caos, el iniciado renace desde el caos, que es lo que ha acabado con su
antigua identidad; por ello son comunes los ritos de despedazamiento
simbolico del iniciado.”® En ese sentido deben entenderse, también, los
fragmentos que aluden al despedazamiento de Dioniso por los Titanes.>’
Joseph Campbell explica que todo héroe, antes de renacer en el mundo
ordinario, debe reunir sus partes desperdigadas durante su viaje por el
mundo extraordinario.”®

En algunos fragmentos orficos se dice que el huevo cdsmico nace de
Tiempo, al que a veces se le llama Heracles:

Fr.360: Y Hesiodo dice que Amor nace de Caos, pero en las obras atribuidas a
Orfeo, se dice de Tiempo: Y Tiempo engendré a Eros, y a los vientos todos.

Fr. 76: (I) El tercer principio después de estos dos se origind de ellos, digo,
del agua y de la tierra, y fue un dragén dotado por naturaleza de cabezas
afiadidas, una de toro y otra de le6n, y en medio de ellas el rostro de un dios.
Sobre sus hombros tenia alas y se llamaba Tiempo desconocedor de la Vejez
y Heracles.

Fr. 79: (IT) Este Heracles engendré un huevo descomunal.

Llamando al tiempo cosmico Heracles, los 6rficos volvian a poner
de relevancia la identidad entre el iniciado y el cosmos mismo:* el mo-
mento del renacimiento individual consiste en una recreacion del mundo

36 Eliade 2003, pp. 60-64, por ejemplo.

57 Fragmentos 283, 302, 320.

3 Campbell 2005, pp. 179-223.

3 En otro lugar hemos hablado sobre tal identificacion (Martinez Villarroya 2007).



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 33

entero.®’ Heracles fue el héroe por excelencia:®! los conceptos de héroe
e iniciado se entrelazan hasta confundirse. Heracles nacié mortal, pero
logré la inmortalidad. Y a eso aspira el iniciado, a imitarlo, como hace
la misma luna.

Todo parece indicar que para que renazca el iniciado debe morir el
mundo, es decir, las estructuras mediante las cuales el iniciado lo ha
percibido hasta entonces. Nada mds en ese instante el cosmos se refunda
(evidentemente mediante el amor). El iniciado recupera su alma gracias
a Eros. Por ello, a éste se lo invocaba en algtin momento del proceso de
iniciacion, no s6lo como a un dios impersonal y lejano, sino también
como a un dios encarnado con el que uno mismo se llegaba a identificar.
Al respecto, piénsese en el mito de Eros y Psique.

Segiin la historia que narra Apuleyo en El asno de oro,%* Eros y Psi-
que se enamoraron. Eros la visitaba siempre a oscuras para evitar la ira
de su madre, Afrodita. Una noche, inducida previamente por sus herma-
nas, Psique decidi6 conocer el rostro de su amante y prendié una lam-
para mientras dormia. Entonces una gota de aceite hirviendo le cayé a
Eros en la cara, y el dios huy6 enojado. Psique, desesperada, le rog6
a Afrodita que le permitiera volver a verlo. Para acceder a su peticion,
la diosa le encargd que cumpliera diversas hazafas imposibles, la ulti-
ma consistia en bajar a los infiernos. Afrodita, por las fatigas de cuidar
a su deprimido hijo, habia perdido algo de su memorable belleza y, en
consecuencia, le ordend a Psique que descendiese al Hades y le pidiera
a Perséfone un poco de belleza. Para cumplir la misién Psique llevaba
una negra caja. A fin de alcanzar el averno, Psique decidié matarse tiran-
dose desde una torre (pensé que esa seria la forma mds rapida de llegar
al inframundo); en el dltimo momento, sin embargo, una voz la detuvo
y llegé al Hades por otros caminos. Tras diversas pruebas, la bella mu-
chacha regresé con la caja llena de belleza, pero no pudo evitar abrirla.
Al hacerlo, en vez de belleza lo que la invadié fue un profundo suefio
semejante al de Blancanieves o al de la Bella durmiente, que sin duda es
otro reflejo del substrato chaménico que permea la civilizacion griega .5

0 Martinez Villarroya 2011.

6! Farnell 1970.

2 Apu., Met., 4.5.

63 Martinez Villarroya 2010 y 2011.



34 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

Eros, quien ya la habia perdonado, la rescatd entonces y le limpi6 de los
ojos el sempiterno suefio.

(Qué tiene que ver esto con el Eros nifio, con el Ericepeo de los tex-
tos orficos? El mensaje es claro: del mismo modo que Eros (el amor) es
la causa del descenso de Psique (el alma) al inframundo, pero también
quien posibilita su regreso, Eros es quien inicia y guia al 6rfico en su
viaje por el mas alld, sea como muerto o como iniciado. Eros quita el
velo de suefio que cubre a Psique, pero también se lo quita al iniciado.
Sus ojos vendados, ahora, quizds evocan los oidos tapados de Odiseo
para evitar ser engafiado por las sirenas. Resuena en todo ello la céle-
bre tradicion (recogida por Herdclito y Platén entre otros) segun la cual
aquello que vivimos despiertos es suefio. S6lo cuando el Amor los des-
vela, alcanzan, iniciado y Psique, la realidad dltima: la inmortalidad. Los
orficos, que basaban toda su descripcion en el amoroso viaje de Orfeo al
inframundo en busca del alma de Euridice, no podian desaprovechar el
potencial que tenia el mito de Eros para su causa.

A modo de conclusion: ANARIKEITAIAOOY PSON (Andrikepaidotirso)

Partiendo de la metodologia de Gilbert Durand, cuya aptitud para abordar
los textos Orficos se fundamenta, entre otras virtudes, en su parecido con
la forma de explicar el mundo de los propios antiguos, nos centramos en
el simbolo del nifio. Dioniso, Zeus, Fanes, Eros... todos ellos son dioses
adorados como nifios. En realidad, son el mismo dios. Las descripciones
orficas al respecto son claras: atinan bajo una misma imagen a un dios
hermafrodita, de potente mirada, omnipresente, de infinitas semillas, con
alas y que nace de un huevo. Sin embargo, ese dios de miltiples caras
no es lejano e inaccesible para el iniciado. Por el contrario, lo ayuda en
su viaje por el otro mundo, lo guia y, quizds, incluso se apodera de él:
lo “entusiasma”. Orfeo guia a Euridice, Eros guia a Psique, y Osiris
(quien es Dioniso y Fanes) se identifica con el muerto. De hecho, esto
explica que la tradicién de la “covada” se extienda por el vasto Medite-
rrdneo durante siglos: en ella el padre incuba a su hijo recién nacido. Ver
en ello la emulacién de una gallina seria extremadamente grotesco; por
el contrario, el padre imita al dios primigenio, a Fanes, Eros y Ericepeo.
Este, por los argumentos mencionados, es Hieros kai Paidos, o quizds
Eros kai Paidos, y su funcién es imprescindible tanto para el destino del



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 35

cosmos entero como para el particular del muerto o iniciado. Asi pues,
se prefan de sentido otras férmulas 6rficas:

Fr. 493: “Contrasefias: Andricepedotirso. Andricepedotirso, Brimé, Brimé.
Penetra en la sacra pradera, pues el iniciado estd libre de castigo™.

A contrasefias como la precedente, s6lo nos podemos acercar toman-
do en cuenta los mitos que rondaban por Grecia y las imdgenes que los
ilustraban. Ahora, podemos suponer que probablemente Burkert estaba
en lo cierto cuando interpretaba el ANARIKEITAIAO®YPZON de la laminilla
de Fera como ©YPZON ANARI KAY ITAIAOX (tirso, hombre y nifio) y desta-
caba que le recordaba a Ericepeo. El iniciado es hombre y nifio, muerto
y renacido, y su arma es la de la regeneracion: el tirso. Con el simbolo
dionisiaco del renacimiento, se encamina al prado de los muertos. La
cohesion de todos esos simbolos, como la de la nueva identidad a la que
aspira el iniciado, estd en el amor primigenio. Del laberinto de la rea-
lidad enganosa nada mds podemos escaparnos confiando en los ciegos
ojos del amor, los tinicos capaces de percibir lo inconmensurable.

BIBLIOGRAFIA

APOLONIO DE RoDAS, Argonduticas, Barcelona, Gredos, 2000.

BERNABE, A., “Tendencias recientes en el estudio del orfismo”, Ilu, 0, 1995, pp.
23-32.

BERNABE, A., Hieros Logos. Poesia orfica sobre los dioses, el alma y el mds alld,
Madrid, Akal, 2003.

BERNABE, A., Poetae Epici Graeci. Testimonia et fragmenta, Pars. Il, Orphicorum
et Orphicis similium testimonia et fragmenta, fasc. 1, Munich y Leipzig, K. G.
Saur, 2004a.

BERNABE, A., Textos orficos y filosofia presocrdtica, materiales para una compara-
cion, Madrid, Trotta, 2004b.

BERNABE, A., “Etimologias, juegos fénicos y graficos en los textos drficos”, en A.
Bernabé y F. Casadesus (coords.), Orfeo y la tradicion orfica, un reencuentro,
Madrid, Akal, 2008, pp. 867-896.

BERNAL, M., Atenea negra. Las raices afroasidticas de la civilizacion cldsica, Bar-
celona, Critica, 1993.

BRAUDEL, F., El Mediterrdneo y el mundo mediterrdneo en la época de Felipe 11, 2
vols., México, FCE, 2010.

BRISSON, L., Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans I’Antiquité
gréco-romaine, Paris, Les Belles Lettres, 1997.



36 MARTINEZ VILLARROYA / EL NINO SANTO EN EL ORFISMO

BURKERT, W., De Homero a los Magos, la tradicion oriental en la cultura griega,
Barcelona, El Acantilado, 2002.

BURKERT, W., Cultos mistéricos antiguos, Madrid, Trotta, 2006.

CAMPBELL, J., El héroe de las mil caras, psicoandlisis del mito, México, FCE, 2005.

CARO BAROJA, J., Los pueblos del Norte, San Sebastidn, Txertoa, 1977.

DANIELOU, A., Shiva y Dioniso, la religion de la naturaleza y el Eros, Barcelona,
Kairds, 1987.

Diez DE VELASCO, F., “Melampo, Tiresias, Branco y la fisiologia mistica: andlisis
comparativo de pricticas esotéricas en Grecia y la India”, en Realidad y mito,
Madrid, Ediciones Clésicas, 1997, pp. 219-239.

DURAND, G., Las estructuras antropologicas del imaginario, Introduccion a la ar-
quetipologia fundamental, México, FCE, 2004.

ELIADE, M., Tratado de Historia de las Religiones, México, Era, 1972.

ELIADE, M., Aspectos del mito, Barcelona, Paidés Orientalia, 2000.

ELIADE, M., Mefistdfeles y el andrdgino, Barcelona, Kairds, 2001.

ELIADE, M., El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, México, FCE, 2003.

Enciclopedia catalana on-line, <http://www.enciclopedia.cat/diccionaris#.U5tqN-
3J50Sp> (consulta: 14 de junio de 2014).

FARNELL, L., Greek hero cults and ideas of immortality, Oxford, The Clarendon
Press, 1970.

Frazer, G., La rama dorada, México, FCE, 1951.

GUENON, R., Simbolos fundamentales de la ciencia sagrada, Barcelona, Paid6s
Orientalia, 1995.

Jung, C. G. & M. L. VoN Franz (dirs.), El hombre y sus simbolos, Barcelona,
Caralt, 2002.

KERENYI, K., Imagen arquetipica de la madre y la hija, Madrid, Siruela, 2004.

KINGSLEY, P., En los oscuros lugares del saber, Girona, Atalanta, 2007.

KINGSLEY, P., Filosofia Antigua, misterios y magia. Empédocles y la tradicion pita-
gorica, Girona, Atalanta, 2008.

Kirk, G. S., J. E. RAVEN, M. SCHOFIELD, Los filosofos presocrdticos, Madrid, Gre-
dos, 1987.

Lincorn, B., “The Indo-European Myth of Creation”, History of Religions, 15,
nov., 1975, pp. 121-145.

Loraux, N., Las experiencias de Tiresias (lo masculino y lo femenino en el mundo
griego), Barcelona, El Acantilado, 2004.

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, “Refundando Tebas. Andlisis comparativo del mito
de fundacién beocio, las antropogénesis mesoamericanas y la dogon”, Ex Novo,
Revista d’Historia i Humanitats, 111, Barcelona, 2006, pp. 121-138.

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, “Dioniso, el zodfaco y el grial. Interpretacién sim-
bélica de ciertos pasajes orficos”, Ex Novo, IV, 2007, pp. 59-81.

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, Las Estructuras Antropoldgicas del Imaginario Or-
fico, el Cetro, la Crdtera y el Nifio, tesis de doctorado, Barcelona, Universidad
de Barcelona, ediciones electronicas de la uB, 2008.



NOVA TELLVS, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37 37

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, “Blanca Nieves y su viaje. Elementos chamanicos
en la cultura occidental”, en Actas del I Congreso de Folklore y tradicion oral
en arqueologia, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, Actas
electrénicas del congreso, 2010.

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, “El arbol y el alma en Platén. Latencias chaménicas
en la filosofia griega”, en L. Romero (coord.), Chamanismo y curanderismo:
nuevas perspectivas, Puebla, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla,
Facultad de Filosofia y Letras, 2011, pp. 259-281.

MARTINEZ VILLARROYA, Javier, “Expulsados del paraiso”, Opcion. Infantia, 181,
abril, 2014, pp. 89-94.

OBENGA, T., L’Afrique dans I’Antiquité — Egypte ancienne — Afrique noire, Paris,
Présence Africaine, 1969.

PLATON, Didlogos, volumen I1l, Fedon, Banquete, Fedro, Madrid, Gredos, 2000.

PLUTARCO, Los Misterios de Isis y Osiris, Barcelona, fndigo, 2002.

SALLIS, J., Chorology. On Beginning in Plato’s Timaeus, Bloomington and India-
napolis, Indiana University Press, 1999.

SANCHEZ PEREZ, J. A., “La Covada”, Investigacion y Progreso, VII, 1933, pp. 215-
221.

WEST, M. L., Early Greek philosophy and the Orient, Oxford, Clarendon Press,
1971.

WEST, M. L., “Ab ovo: Orpheus, Sanchunathion, an the Origins of the Ionan World
Model”, co, New Series, 44/2, 1994, pp. 289-307.



