
El niño santo en el orfismo.
O de Eros y el significado oculto de erikepaios

The Holy Child in Orphism.
Or Eros and the Hidden Meaning of erikepaios

Javier Martínez Villarroya
Instituto Tecnológico Autónomo de México

javier.martinez@itam.mx

Resumen: En 2008 publicamos una tesis en la que aplicábamos el método 
de clasificación de símbolos propuesto por Gilbert Durand al corpus órfico. 
Desde la antropología, la hermenéutica, el psicoanálisis y la fenomenología 
de las religiones, abordamos la barahúnda de símbolos y obtuvimos resulta­
dos interesantes. Según el mencionado “método de convergencia”, las cos­
movisiones humanas son tripartitas: los símbolos de un pueblo tienen que 
ver con (a) el instinto de “caminar erecto”, (b) el de nutrirse (mamar) o (c) el 
reproducirse (el sexo). Platón, en el Timeo, explica también la estructura del 
mundo a partir de tres símbolos, a los que designa, entre otras formas, como 
padre, madre e hijo.

En esta investigación nos embarcamos en el análisis de la palabra erike-
paios. Partiendo de los estudios más recientes de Alberto Bernabé y sus cola­
boradores, y retomando ciertas interpretaciones de la filosofía griega (Marcel 
Detienne, Peter Kingsley, Walter Burkert, etcétera), concluimos que, efecti­
vamente, en los textos órficos el protagonista es el muerto, pero lo es, sin 
embargo, por estar vivo: por ser el renacido, el iniciado, el niño santo.

Abstract: In my PhD thesis (published in 2008), I applied the classifica­
tion of symbols’ method proposed by Gilbert Durand to the Orphic corpus. 
From Anthropology, Hermeneutics, Psychoanalysis and Phenomenology of 
religions, I board the symbols’ hubbub, and I obtain interesting results. Du­
rand defends that the human cosmovisions are tripartites: the symbols of a 
people have to do with (a) the instinct of “walking upright”, (b) the instinct of 
nourishment (breastfeed) or (c) the reproduction (sex). Plato, in the Timaeus, 
also explains the structure of the world from three symbols (father, mother 
and son).

In this paper I analyze the word erikepaios in order to find its original 
meaning. I based my study on the most recent studies by Alberto Bernabé and 
his collaborators, and in certain interpretations of Greek philosophy (Marcel 
Detienne, Peter Kingsley, Walter Burkert, etc.). I conclude that, indeed, in the 
Orphic texts the protagonist is the dead individual; however, he is the main 
character because he is alive, as the reborn, the initiated, the saint child.

Palabras clave: Orfismo; ritos iniciáticos; Eros, huevo cósmico; “covada”.
Keywords: Orphism; Initiation Rites; Eros; Cosmic Egg; Couvade.
Recibido: 29 de mayo de 2015 • Aceptado: 30 de mayo de 2016.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2016.34.2.740

nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 9



10	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Introducción

En nuestra tesis de doctorado tratamos de abordar la problemática del 
orfismo desde un punto de vista filosófico, no filológico. No nos inte­
resó tanto identificar qué textos precedían a qué otros (tarea, sin duda, 
imprescindible), sino más bien identificar una estructura general en la 
cual tales textos fuesen coherentes. Aunque se nos podría acusar de 
anacrónicos (el Dr. Jaume Pòrtulas, uno de los sinodales, dijo que mi 
tesis era una lectura gnóstica del orfismo), nuestra apuesta se fundaba en 
diversas razones de peso:

Alberto Bernabé, quien hace relativamente poco tiempo editó una nueva 1.	
compilación de textos órficos1 que apunta a desbancar a la de Otto Kern, 
y que a la fecha es uno de los mayores especialistas en el tema, decía 
hace unos años que no existían acercamientos generales al orfismo en la 
actualidad.2 Hoy existen nuevas obras, pero pocas intentan dar una visión 
general del mundo órfico.
Del mismo modo que se acude a Braudel2.	 3 en otras áreas de las ciencias 
sociales, es pertinente aproximarnos a la historia del pensamiento par­
tiendo del siguiente axioma: la mayoría de textos órficos, a pesar de su 
origen temporal y geográfico disperso, pertenecen a un imaginario de lar­
ga duración.
Para tan pretenciosa tarea, y tras evaluar distintas propuestas de clasifica­3.	
ción de símbolos, partimos de las Estructuras Antropológicas del Imagi-
nario, de Gilbert Durand,4 obra que aúna hermenéutica, estructuralismo, 
fenomenología de las religiones y psicoanálisis.

Ahora, ahondamos en uno de los personajes de la mitología órfica (el 
niño sagrado) con ese mismo espíritu, y para ello lo hacemos tomando 
como punto de partida una palabra: erikepaios. Si no se dice lo contra­
rio, en este texto las traducciones de los fragmentos órficos que repro­
ducimos son las dadas por Bernabé en Hieros Logos.5 En consecuencia, 
seguimos también la numeración de los fragmentos de dicha edición.

1 Bernabé 2004a.
2 Bernabé 1995.
3 Braudel 2010.
4 Durand 2004.
5 Bernabé 2003.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 11

Metodología: Gilbert Durand, el Timeo platónico 
y el triángulo egipcio de Plutarco

Expongamos muy sucintamente cuál es la taxonomía de Durand. Éste, 
ante el dilema sempiterno de la filosofía, a saber, si el objeto tiene pre­
eminencia ontológica sobre el sujeto o, por el contrario, lo opuesto, fun­
damenta su trabajo en el concepto de trayecto antropológico, que define 
como “el incesante intercambio que existe en el nivel de lo imaginario 
entre las pulsiones subjetivas y asimiladoras y las intimaciones objetivas 
que emanan del medio cósmico y social”.6

De acuerdo con Durand, todo símbolo pretende superar el miedo del 
hombre al paso del tiempo y a la muerte. El axioma es interesante 
porque el ser humano es, precisamente, el animal simbólico, el animal 
consciente de su muerte. Según Durand, las formas que tiene nuestra 
imaginación para combatir ese miedo son tres, cada una está vinculada a 
un instinto o dominante refleja: la dominante de “posición”, que se ma­
nifiesta en el erguirse humano; la dominante de “nutrición”, que en los 
bebés se observa, por ejemplo, en los reflejos de succión labial; y la do­
minante “sexual” o “copulativa”, propia de los mamíferos adultos, cuyo 
carácter cíclico y rítmico es el más evidente.

A partir de aquí, el sociólogo plantea una clasificación de símbolos 
tripartita: todo símbolo o tiene que ver con el orden, la claridad, la luz, 
el cetro, la razón, el padre, etcétera; o tiene que ver con el hogar, la 
intimidad, la casa, la tierra, la intuición, la madre, etcétera; o tiene que 
ver con lo cíclico, lo vegetal, lo sexual, el renacimiento, el hijo, etcé­
tera. Este esquema es interesante porque contempla respuestas para las 
principales objeciones que se le podrían hacer a alguien que quisiese 
abordar el mundo órfico con una visión general. Durand se sabe entre el 
objeto y el sujeto, entre un realismo ingenuo y trasnochado y una lectura 
proyectiva y anacrónica. Su respuesta es clara: ante el sempiterno debate 
de si “proyectamos” o “reconocemos” las estructuras del mundo (o de 
la historia, o del pensamiento, o del orfismo), nos debemos ubicar en el 
movimiento que generan esas dos fuerzas: entre el reconocimiento y la 
proyección; en el “trayecto antropológico”. Sin embargo, esta clasifica­
ción tripartita de la estructura mediante la cual percibimos la realidad 
(que la estructura esté en nuestra mente o que esté en la realidad es el 

6 Durand 2004, p. 43.



12	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

debate que evitamos) la encontramos en un texto mucho más antiguo y 
que, quizás, tenga influencias del propio pensamiento órfico. El encuen­
tro no es casual. Si los antiguos tenían su propia metodología de estudio, 
¿no sería apropiado acercarnos a ellos precisamente con ésta? En otro 
lugar hemos justificado que la idea de Durand es una reapropiación de 
una antigua forma de acercarse al mundo, de una forma griega de en­
tender el cosmos.7 En la realidad hay tres ámbitos, y esos son los tres 
ámbitos que recupera Durand, inspirándose, probablemente, en Platón, y 
que resume Plutarco:

La naturaleza divina y más perfecta, por tanto, se compone de tres principios: 
lo inteligible, la materia y la combinación de ambos, que los griegos llaman 
cosmos organizado. La nomenclatura utilizada por Platón es idea, modelo o 
padre para referirse al principio inteligible; al principio de la materia lo de­
nomina madre, nodriza o base de la generación; y al vástago de ambos, al 
producto de su unión, le da el nombre de descendiente o engendrado.8 

Plutarco redactó tales palabras unos siglos después de que viviera 
Platón. Aquél es famoso, sobre todo, por haber escrito Vidas paralelas, 
pero también fue magistrado, y embajador ante hombres y dioses: fue 
ayudante de la pitonisa délfica, vivió como sacerdote en el ombligo 
del mundo, en el recinto sagrado de Delfos, y esto lo llevó a tener que 
interpretar los mensajes que Apolo, a través de la bruja, mandaba a los 
consultantes del oráculo. Burkert9 considera que en Los misterios de Isis 
y Osiris (una parte de Moralia) Plutarco intenta explicar los misterios a 
nivel metafísico. Cualquier cosa que seamos capaces de concebir se ex­
plica por uno de estos tres símbolos: el de la madre, el del padre o el del 
niño; o tiene que ver con lo insondable, o con el orden, o con el eterno 
baile entre ambos. Hay estudios profundos sobre eso que Platón llama la 
“figura” de la estatua, la “materia” de la estatua y la relación entre ellas 
(la estatua propiamente dicha).10 Tal forma de comprender el mundo la 
refleja un símbolo en apariencia sencillo pero profundamente complejo: 
el triángulo. 

7 Martínez Villarroya 2014.
8 Plut., Mor., 26.56. Traducción tomada de Plutarco 2002.
9 Burkert 2006.
10 Sallis 1999.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 13

Kingsley defiende en sus escritos, con profunda erudición, que la ló­
gica científica emana de la simbólica y mística. En ese sentido, podemos 
suponer que algunos célebres teoremas matemáticos griegos contenían, 
también, un significado místico. Curiosamente, Tales y Pitágoras, los dos 
acreedores de Platón, tuvieron una muy particular relación con los trián­
gulos rectángulos. A Tales se le atribuye el teorema “Sea B un punto de 
la circunferencia de diámetro AC, distinto de A y de C, entonces el trián­
gulo ABC es un triángulo rectángulo”. El teorema de Pitágoras señala 
que, para un triángulo rectángulo, el cuadrado de la hipotenusa es igual 
a la suma de los cuadrados de los catetos.

Si bien desde la Ilustración se nos ha hecho creer que Grecia surgió 
milagrosamente por generación espontánea, algunos investigadores lu­
chan por contextualizar tal prodigio.11 La conexión entre Grecia y Egipto 
a propósito del triángulo la encontramos en el propio Plutarco, quien, 
por otro lado, viajó varias veces al país de las pirámides:

Parece plausible pensar que, para los egipcios, el triángulo rectángulo estuvie­
ra considerado como el más perfecto de los triángulos, comparándolo con la 
figura del universo. Según parece, también Platón lo utilizó en su República 
para dar imagen a su idea de matrimonio. Se aprecia en dicho rectángulo una 
vertical de tres unidades, una base de cuatro y una hipotenusa de cinco; el 
cuadrado de la hipotenusa tiene el mismo poder que la suma de sus dos lados. 
Parece necesario, por tanto, figurar el rectángulo como macho, la base como 
hembra y la hipotenusa como el producto de uno y otro. Análogamente, con­
sideraremos a Osiris como el principio, a Isis como la substancia receptiva y 
a Horus como el resultado de la unión del primero y del segundo [...]. El cua­
drado de cinco, a su vez, da un número igual al número de letras del alfabeto 
egipcio, e igual, asimismo, al número de años que vivió Apis.12 

Vemos, pues, en Egipto y Platón (al menos si creemos a Plutarco), 
un esquema que sin duda inspira la “mitodología” de Durand. Algu­
nos griegos como Pitágoras, ciertamente vinculados a ambientes órficos, 
también creían en algo parecido. La hipotenusa del triángulo rectángulo 
es precisamente el símbolo del niño, de lo cíclico, del retorno, de la con­
junción de la forma y la materia. La irrealidad de la hipotenusa es la rea­
lidad. Por ello, algunos de los principales dioses de diversas religiones 

11 Bernal 1993; Kingsley 2007 y 2008; Obenga 1969; West 1971; etcétera.
12 Plut., Mor., 26.56. Traducción tomada de Plutarco 2002.



14	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

son adorados como niños: Cristo, Zeus, Dioniso, Somtus, Eros, etcétera. 
El niño es símbolo de la perfección de lo imperfecto, y el mundo es im­
perfectamente perfecto. 

El símbolo cíclico por excelencia del orfismo: 
Dioniso, “el tres veces nacido”

En el orfismo encontramos muchos símbolos que tienen que ver tanto 
con la maduración como con el retorno, que es aquello que equivaldría a 
la realidad inconmensurable, a los números irracionales, a la hipotenusa 
pitagórica: el renacimiento de Dioniso, su tirso, su adoración como niño, 
las ruedas de carro de los infiernos, el zodíaco, los dioses andróginos, 
etcétera. La inmortalidad del alma es el más conocido.

En contextos afines a los misterios órficos observamos otras formas 
de devoción hacia símbolos cíclicos. Durante los misterios de Eleusis, 
por ejemplo, se adoraba la espiga de trigo, la granada y otros vegetales. 
Kerényi vinculó estos misterios con el ciclo lunar y propuso que quizás 
tenían que ver con el nacimiento de un árbol allí donde se producía un 
sacrificio.13 Vitrubio parece transmitir esa tradición cuando describe que 
la columna corintia se inspira en la forma que tomó una planta de acanto 
que nació sobre la tumba de una delicada doncella.14 Encontramos otros 
ejemplos de sacrificios vinculados con los árboles en la enciclopédica 
obra de Frazer.15 En general, Kerényi consideró que el ritual giraba en 
torno al dolor que sentían los iniciados por el rapto de la hija (simbo­
lizada por Perséfone), y su separación de la madre (simbolizada por 
Deméter). 

Zeus Ctónico (Hades) rapta a Perséfone, su propia hija. El fruto de la 
unión es Dioniso Zagreo, quien según los órficos sucedió a Zeus en el 
trono. En algunas versiones, Dioniso tiene como madre a Sémele y es 
incubado durante un tiempo en el muslo de Zeus. De esta diversidad de 
historias sagradas que narran el nacimiento de Dioniso, podemos iden­
tificar una secuencia que se repite. Dioniso nace y, aunque trata de pro­
tegerse en una cueva (en esto emula a Zeus), los titanes lo encuentran 

13 Kerényi 2004, p. 144.
14 Vitr., De Arch., 4.
15 Frazer 1951, p. 153, por ejemplo. 



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 15

y, con la cara embadurnada de blanco yeso a la manera de cadáveres, 
lo engañan con juguetes, espejos y peonzas. Luego lo despedazan y 
se lo comen (en otras versiones, se lo sirven a Apolo). El mito es muy 
semejante al de Osiris y, de hecho, según Heródoto, son el mismo mi­
to.16 Dioniso es resucitado por tercera vez gracias a la intervención de 
Deméter, que recoge sus pedazos uno a uno. En algunas versiones, Zeus 
fulmina a los titanes con el rayo al enterarse de que se han comido a su 
hijo, y de los pedazos nacemos nosotros, los humanos, medio diabólicos 
y medio divinos. Dioniso, dios del vino y nieto de la diosa de los cerea­
les (atributos cercanos a los símbolos de la hostia y vino consagrados 
del cristianismo) es el tres veces nacido. Diodoro,17 informando que los 
griegos llaman a Osiris Dioniso, dice que éste también recibe el nombre 
de Fanes, el luminoso.

Fanes, el andrógino y la esfera órfica: 
sus ecos en Empédocles, Parménides y Platón

¿Pero quién es Fanes? ¿Quién es el luminoso? En la mitología órfica, 
este nombre se usa para el dios primigenio; aunque, precisamente en el 
verso más antiguo en el que aparece, este nombre se utiliza para Dioniso. 

Diversos fragmentos órficos describen a Fanes como un ser bisexual, 
lo que puede tener que ver con un dato concreto de suma importancia 
para nuestra propuesta: la bisexualidad del primer dios en su nacimiento 
nos indica que es un ser que todavía no se ha desarrollado sexualmente, 
es decir, un impúber. El andrógino es un ser bisexual que aparece en los 
remotos comienzos del cosmos en muchas culturas.18 En el caso órfico, 
no sólo Fanes es descrito como bisexual, sino también Eros y Ericepeo. 

En la Antigüedad se buscó la androginia mediante la asexualización 
ritual,19 como testifican las ceremonias iniciáticas dedicadas a la divi­
nidad lunar Atargis, Astarté, Diana o Cibeles,20 y que consistían en la 
castración total del iniciado. En el mismo sentido, algunas prácticas ri­
tuales homosexuales de la antigüedad griega podrían tener su origen en 

16 Her., Hist., 2.42 y 2.144.
17 Diod., 1.11.2 = Fragmento órfico 60.
18 Brisson 1997.
19 Loraux 2004.
20 Burkert 2006, pp. 19 ss.



16	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

ese afán de lograr la unidad.21 Eliade ha estudiado con detenimiento la 
bisexualidad y titula uno de sus libros Mefistófeles y el andrógino.22 En 
el orfismo, la bisexualidad y la androginia han sido estudiadas especial­
mente por Brisson.23 

¿Qué fragmentos tenemos en el orfismo al respecto?

Fr. 147: Fanes […] se celebra como “hembra y engendrador”.
Fr. 135: Presenta a Fanes con los órganos sexuales detrás, en la zona del ano.

En estos fragmentos se señala al dios primigenio como macho y hem­
bra al mismo tiempo, y se colocan sus órganos sexuales en el ano. La 
extraña disposición anatómica coincide con la descrita por Platón en el 
Banquete:

En primer lugar, tres eran los sexos de las personas, no dos, como ahora, mascu- 
lino y femenino, sino que había, además, un tercero que participaba de estos 
dos, cuyo nombre sobrevive todavía, aunque él mismo ha desaparecido. El 
andrógino, en efecto, era entonces una cosa sola en cuanto a forma y nombre, 
que participaba de uno y de otro, de lo masculino y de lo femenino, pero que 
ahora no es sino un nombre que yace en la ignominia. En segundo lugar, la 
forma de cada persona era redonda en su totalidad, con la espalda y los cos­
tados en forma de círculo. […] Eran tres los sexos y de estas características, 
porque lo masculino era originariamente descendiente del sol, lo femenino, de 
la tierra y lo que participaba de ambos, de la luna, pues también la luna parti­
cipa de uno y de otro. Precisamente eran circulares ellos mismos y su marcha, 
por ser similares a sus progenitores.24 

Algunas de las descripciones de Platón, que en él parecen forzadas, 
probablemente tenían significado pleno en el mito que las inspiró. Nos 
centraremos en dos de las afirmaciones de Platón: la esfericidad de los 
andróginos y su relación con la luna. 

Entre los órficos, el ser primigenio nace del caos, del barro o del hue­
vo cósmico, y contiene desde entonces todos los atributos en sí, no sólo 
la bisexualidad.

21 Daniélou 1987.
22 Eliade 2001.
23 Brisson 1997.
24 Plat., Smp., 189c-193a. Traducción tomada de Platón 2000.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 17

Fr. 143: Invoco a Primogénito de doble hechura, grande, errante por el éter, 
nacido de un huevo, ufano de áureas alas, de taurino mugido, origen de los 
dioses felices y de los hombres, simiente muy recordada, muy celebrado en 
ritos, Ericepeo, indecible, que produce un oculto silbido, vástago resplande­
ciente, que de los ojos disipaste la tenebrosa niebla, que por doquier giras 
a impulsos de tus alas, por el universo esplendoroso, al aportar tu límpida 
luz, por lo que te invoco como Fanes, Príapo soberano y Antauges de vivara­
chos ojos. Así pues, feliz, dotado de múltiples habilidades y múltiples simien- 
tes, acude, gozoso, a la sacra iniciación de múltiples formas, junto a los ofi­
ciantes. 

Fr. 134: Hembra y engendrador, poderoso dios Ericepeo.

Ese dios macho-hembra, no sólo responde al nombre de Fanes, Erice­
peo o Primogénito. También responde al de Zeus:

Fr. 31 (= Fr. 243): En suma, es el dios del cielo y de la tierra, que da nombre 
a toda clase de naturaleza y situación, ya que él mismo es causa de todo. Por 
ello no es descaminado lo que se dice en los textos órficos: Zeus nació el pri­
mero, Zeus el último, el de rayo refulgente, Zeus cabeza, Zeus centro, por 
Zeus todo está perfectamente dispuesto; Zeus fundamento de la tierra y del 
cielo estrellado. Zeus se hizo varón, Zeus inmortal fue ninfa, Zeus hálito de 
todo, Zeus impulso de fuego infatigable, Zeus raíz de la mar, Zeus el sol y la 
luna, Zeus soberano, Zeus señor de todo, el de rayo refulgente, pues tras ha­
berlos ocultado a todos, de nuevo a la luz muy deleitosa de sus sacras entrañas 
los devolvió, artífice de maravillas.

Zeus es dios de la tierra pero también del cielo y, en tanto que dios 
de la luna y el sol, se presenta a sí mismo como dios del tiempo. Sien­
do el de rayo refulgente, discierne lo que une. Devorando, integra, y 
vomitando, separa. Explícitamente es presentado como andrógino. La 
identificación del dios rey con el cosmos entero la encontramos en otros 
mitos de la creación indoeuropeos, según los cuales el mundo emerge a 
partir de un ser primordial que se identifica con él.25 Como más adelante 
veremos, algunos órficos llamaron a ese dios Tiempo-Heracles. 

Los textos órficos son confusos en sus descripciones, y es tentador dar 
por supuesto que estos diferentes nombres designan a distintos dioses. 

25 Lincoln 1975, nota 13.



18	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Figura 1. “Huevo de Helena depositado en un altar”. Los dos principales personajes expectantes 
probablemente son Leda y Tindáreo. Siglo v a. C, Museo de Nápoles. Fotografía de Ada 
Cortés.

Sin embargo, como hemos visto, Fanes (el luminoso), Primogénito (el 
primer nacido), Dioniso (el dos veces nacido), Zeus, Tiempo-Heracles, 
etcétera, son nombres que se usan para designar al primer dios, del que 
en muchos casos se dice que nació de un huevo. 

La androginia de este primer dios de nombres múltiples se debe a que 
contiene a todo el universo. ¿Pero qué tiene que ver la esfericidad con 
la androginia? Encontramos datos relevantes en la Magna Grecia, cuna 
de pitagóricos y de Empédocles, para responder a esta pregunta. En la 
cerámica apulia hallamos imágenes diversas en las que Helena nace de 
un huevo, lo que es de vital importancia, pues Helena es el epónimo 
de los griegos, su simiente. En otros casos, es Eros quien aparece nacien­
do del huevo. Incluso el propio Empédocles vincula el origen del mundo 
con la esfera:

Y respecto a cuál es la forma del mundo cuando está siendo ordenado por el 
Amor, dice así: “no brotan de sus espaldas un par de ramas, ni tiene pies ni 
rodillas ligeras, ni genitales fecundantes, sino que ‘era una esfera’ y es igual 
a sí misma”.26

26 Fr. 29 = Hip., Ref. 7.29.13. Traducción tomada de Kirk et al. 1987.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 19

Figura 2. “Helena naciendo de un huevo”. Detalle de una ánfora del siglo iv a. C., firmada 
por Phyton, tumba 24 de Andriuolo, Museo Archeologico Nazionale di Paestum. Foto­
grafía de Ada Cortés. 

Empédocles es el padre de la alquimia.27 Desde luego, el fragmento 
reproducido evoca la imagen del atanor que conforma el huevo-mundo 
(en este caso, el fuego es el amor). En su narración, Empédocles desau­
toriza esa otra versión que dibuja a Eros como un niño de pies ligeros 
y alas en las espaldas. La descripción en un mismo pasaje de esas dos 
imágenes, la del huevo y la del infante alado naciendo de él, es muy 
relevante. Trata con palabras algo que también las imágenes de la cerá­
mica de su tierra pintan: la esfera y el alado principio.

El pasaje del Banquete de Platón, el fragmento de Empédocles y las 
cerámicas apulias relacionan a Amor, ese dios primigenio que ordena el 
mundo, con la esfericidad y la androginia. Un pasaje órfico ciertamente 
extraño habla de otro enigmático nombre de Zeus que puede relacionar­
se con ellos, “disco”:

Fr. 214: (Orfeo) le llama “disco” a Zeus por la piedra que Crono se tragó, 
una vez que Rea se la dio envuelta en pañales, como cuenta Hesíodo en la 

27 Kingsley 2008.



20	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Figura 3. “Helena saliendo del huevo”. Crátera apulia, c. 375-350 a. C. Trevirá, Museo Ar­
queológico de Bari. Foto tomada de http://www.mlahanas.de/Greeks/Mythology/Images/
HelenEgg.jpg 

Teogonía, después de haberle robado a Orfeo la Teogonía y haberla estro­
peado. 

Esa esfericidad recuerda otra muy famosa y también de otro pensador 
involucrado con los órficos, Parménides.28 

(El Ser) puesto que es límite último, es perfecto, como la masa de una esfera 
bien redonda en su totalidad.29

Las imágenes de Eros, el huevo cósmico, el andrógino, Fanes y el dios 
primogénito convergen y apuntan al simbolismo del “arca de Noé”.30 
Deben vincularse con la imagen del continente del mundo, que en el 
orfismo está expresada en mitos e imágenes como los de la nave Argos, 
las mujeres lemnias, Dioniso y los piratas, la muerte de Sémele, el na­

28 Kingsley 2007; Bernabé 2004b.
29 Fr. 8 = Simpl. In Phys. 146. Traducción tomada de Kirk et al. 1987.
30 Guénon 1995, pp. 28 y 125, etcétera.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 21

cimiento de Helena y su conexión con los cestos rituales, entre otras.31 
La esfericidad originaria es el estado previo a la división primordial 
(macho-hembra, cielo-tierra, arriba-abajo…). Por ello la esfera original 
cuenta con atributos paradójicos, entre los cuales está la androginia. 

La “covada” entre los órficos 

La mitología órfica no era una historia contada de boca en boca con el 
fin de ser escuchada bajo parámetros estéticos y contemplativos. La fun­
ción principal de la mitología órfica era ritual. Orfeo es desmembrado y 
resucita, como Dioniso. Los órficos, por tanto, aspiraban a ello, a resuci­
tar tras ser desmembrados simbólicamente. Orfeo describe los infiernos, 
pero no por un interés ontológico (no los describe como filósofo); los 
describe como chamán, por un interés práctico, para que el muerto sepa 
a dónde ir. La historia de Empédocles saltando al cráter del Etna o la de 
Zalmoxis desapareciendo en las entrañas de la Tierra tienen que ver con 
los ritos que rodeaban el imaginario esbozado y que llevaban al iniciado 
a la inmortalidad.32 Los textos órficos no eran tratados filosóficos, eran 
poemas y fórmulas. Durante mucho tiempo se supo de ellos por noticias 
secundarias transmitidas por autores que no eran ni órficos ni pitagóri­
cos. Ahora contamos con textos originales: papiros, huesos y laminillas 
de oro precisamente hallados en contextos arqueológicos vinculados con 
la muerte.

¿En qué consistían, pues, los ritos órficos? Todo apunta a que tenían 
que ver con el renacimiento. La idea de que retornando al origen, postu­
lado como una especie de paraíso, se pueden curar heridas del presente 
es compartida por técnicas del psicoanálisis33 y por algunos métodos 
“primitivos”.34 En una sociedad tradicional, los rituales iniciáticos im­
plican un regressus ad uterum: el individuo o la colectividad, para for­
talecerse y alcanzar una potencia semejante a la del origen, deben “re-
generarse”; literalmente, “renacer”. Entonces el renacido retorna de la 
muerte con una nueva constitución o modo de ser. 

31 Martínez Villarroya 2008, pp. 346-350.
32 Kingsley 2008, pp. 368-381.
33 Jung 2002.
34 Eliade 1972; Kingsley 2007 y 2008.



22	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Los ejemplos de este regressus ad uterum son numerosísimos y pue­
den encontrarse rituales de este tipo en la India, China, Mesoamérica, 
Egipto, Grecia, etcétera. En el taoísmo incluso existe un determinado 
modo de respiración de circuito cerrado, llamado t’ai-si (respiración em­
brionaria), mediante el cual “el adepto trata de imitar la circulación de 
la sangre y del hálito de la madre al niño y del niño a la madre”.35 En 
ese sentido, debemos tener en cuenta el simbolismo de los gigantes, 
que etimológicamente son los nacidos de la tierra. Guerreros, enanos y 
ancestros nacidos de la tierra son, entonces, en cierta forma gigantes. A 
todos ellos los une algo: el haber renacido.36

Nos interesa destacar un ritual de la India que menciona Eliade:  

35 Eliade 2000, p. 77.
36 Martínez Villarroya 2006 y 2010.

Figura 4. “Jasón renaciendo de las fauces del dragón que custodia la rama dorada”. Atenea 
los observa. Copa de figuras rojas firmada por Douris, c. 480-470 a. C., procedente de 
Cerveteri (Etruria), Museos Vaticanos. Foto tomada de https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Douris_cup_Jason_Vatican_16545.jpg (fuente: File:Douris cup Jason Vatican 
16545.jpg).



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 23

Figura 5. “Nacimiento de Erictonio. Atenea lo recibe de las manos de Gea, la madre tierra. 
Stamnos ático de figuras rojas, 470-460 a. C., Staatliche Antikensammlungen (Inv. 2413).
Foto tomada de https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Birth_Erikhthonios_Staatliche_Anti- 
kensammlungen_2413_n2.jpg (fotografía de User: Bibi Saint-Pol).

existe la ceremonia upanayama, es decir, la introducción del muchacho junto 
a su preceptor. El motivo de la gestación y del renacimiento está aquí cla­
ramente expresado: se dice que el preceptor transforma al muchacho en un 
embrión y lo guarda tres noches. El que ha efectuado el upanayama “nace dos 
veces” (dvi-ja). Existe asimismo la ceremonia diska, impuesta a aquel que 
se prepara para el sacrificio del soma, y que consiste, propiamente hablando, 
en el retorno al estado fetal. Por último, el regressus ad uterum está análoga­
mente en el centro de la ceremonia hiranya-garbha, literalmente “embrión de 
oro”. Se introduce al recipiendario en un vaso de oro en forma de vaca, y a la 
salida se le considera como recién nacido.37

Los motivos de esta historia que pueden relacionarse con la historia 
de Dioniso son varios: él es el dos o incluso tres veces nacido, y su 
nombre quizás aluda a ese re-nacimiento (obsérvese el paralelismo entre 
las palabras dvi-ja y dio-nisos). La conexión del dios griego con la India 
es indiscutible y, como sabemos, los órficos también tenían una relación 
especial con el huevo.

En el rito indio, el continente del embrión tiene forma de vaca; Dioni­
so, por su parte, está estrechamente vinculado al toro. La fórmula órfica 
“toro caíste en la leche” y sus variantes refuerza esta identificación. 

37 Eliade 2000, p. 75.



24	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Además, se han apuntado semejanzas y sugerido conexiones entre ritos 
de la India y Grecia antiguas, que tienen que ver con la sexualidad no 
ordinaria (bacanales) por un lado38 y el misticismo por el otro.39

 Este tipo de ritos de regressus ad uterum no fueron extraños en el 
Mediterráneo. Apolonio transmite una costumbre que, si bien no explica 
el origen de la imagen del huevo cósmico en el orfismo, puede aportar 
luz sobre la misma.40 En la tierra de los tibarenos,

cuando las mujeres les alumbran hijos a sus maridos, son ellos quienes gimen 
postrados en los lechos, con sus cabezas vendadas; mientras ellas cuidan bien 
a sus maridos con alimento y les preparan los lavatorios del parto.41 

La tradición que Apolonio documenta y que se atribuye a algunos 
pueblos antiguos de Europa se conoce como “covada”. Además de en 

38 Daniélou 1987.
39 Díez de Velasco 1997.
40 Sobre el origen de esta imagen y su vínculo con otras cosmogonías, cf. West 1994.
41 Apol., 2.1010. Traducción tomada de Apolonio de Rodas 2000.

Figura 6. “Afrodita emergiendo de las olas”. Mármol de Thasos, c. 460 a. C. Panel principal 
del llamado Trono de Ludovisi. Foto tomada de https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Ludovisi_throne_Altemps_Inv8570.jpg (fotografía de Marie-Lan Nguyen).



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 25

el Mar Negro, está atestiguada por las fuentes clásicas en Córcega42 y en el 
norte de Iberia.43 Durante la “covada”, el varón toma el papel de la hem­
bra y se comporta como si él mismo fuera la parturienta: “incuba” al 
hijo como si éste fuera “un huevo”. Apolonio afirma que el varón, en tal 
rito, gime con la cabeza vendada, lo que recuerda a Eros con su huevo 
y con los ojos vendados. Como dijimos, partimos de la hipótesis de que 
algunas prácticas órficas —precisamente aquellas más sagradas— son 
de larga duración y no sólo fueron practicadas por órficos. Testimonios 
relativamente recientes de esta práctica legitiman nuestra interpretación 
de la “incubación simbólica” con la que el padre recibe al hijo.44 Julio 
Caro Baroja cita los datos etnográficos de una encuesta realizada en 
1901 por el Ateneo de Madrid sobre el nacimiento, el matrimonio y 
la muerte en las costumbres populares del campo español.45 En ella se 
menciona el comportamiento femenino del padre en algunos lugares, 
designado con el nombre de sorrocloco en las Canarias y con el de par-
terot en Menorca. La palabra sorrocloco parece ser una onomatopeya 

42 Diod. Sic., 5.14.2.
43 Strab., 3.4.17.
44 Sánchez Pérez 1933, pp. 215-221.
45 Caro Baroja 1977, pp. 208-228.

Figura 7. Helena saliendo del huevo. Museo Archeologico Nazionale di Metaponto, s. v  
a. C. Foto tomada de https://it.wikipedia.org/wiki/File:Elena,_ekkolapsis_(ἐκκόλαψις)_
la_schiusa_dell'uovo,_Museo_archeologico_nazionale_di_Metaponto.JPG (fotografía de 
Xinstalker).



26	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

del cacareo; parterot, por su lado, probablemente signifique “parturien­
to”. En estos recientes ritos, llegaba a suceder que, en el momento del 
parto, el hombre se ponía dentro de un cesto en cuclillas y cacareaba 
como una gallina cuando incuba. “Covar”, del catalán, como verbo tran­
sitivo significa “preparar (alguna cosa) detenidamente sin manifestarla 
hasta que sea la hora oportuna”. Se emplea, por ejemplo, para decir que 
se ha “incubado un proyecto” o se ha “incubado odio” hacia alguien. 
Como verbo intransitivo, significa “ser una cosa mantenida prácticamen­
te apagada, latente, hasta la hora de explotar”. El fuego, por ejemplo, 
se “incuba” bajo las cenizas.46 La descripción vuelve a evocar el atanor 
alquímico.

46 Enciclopèdia catalana on-line 2014.

Figura 8. Busto de terracota (prótomo) de Dioniso sosteniendo un huevo y un gallo. Beocio, 
c. 350 a. C., The Brisith Museum. Foto tomada de http://www.britishmuseum.org/research/
collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=459411&partId=1 (fotografía de 
The British Museum).



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 27

Las prácticas que hemos mencionado, documentadas en el Medite­
rráneo tanto en la Antigüedad como en el siglo xix, otorgan una nueva 
dimensión al tema que tratamos. Si bien es cierto que el huevo cósmico 
tiene que ver con el origen del mundo, con el despertar del orden desde 
el caos, no es menos cierto que ese mismo proceso sucede a nivel mi­
crocósmico. La luna, en este sentido, es el prototipo del ser primordial 
y andrógino (como dice Platón en el Banquete), pero también de todo 
héroe: muere y vuelve a nacer cíclicamente. En consecuencia, el hom­
bre, como el cosmos entero, debe incubarse heroicamente a sí mismo 
para regenerarse. Tal idea no es nuestra; la expone de modo magistral 
Kingsley:47 los presocráticos, lejos de ser “teóricos”, pensaban “prácti­
camente”, como magos, chamanes, ingenieros militares y médicos. Al 
respecto, Kingsley encuentra en el prólogo de Parménides alusiones a 
cierta práctica de incubación relativamente extendida en la Antigüedad. 
Parménides fue un sacerdote de Apolo, de un Apolo, por otro lado, de 
origen anatólico. Kingsley sostiene que Parménides (e incluso Empédo­
cles) era capaz de un descenso interior al averno, y que éste consistía en 
una incubación simbólica que permitía al iniciado curarse y renacer. La 
profunda meditación se servía, además, del arte de soñar. Para sostener 
su hipótesis, no sólo recurre a los textos, sino también a la arqueología, 
una ciencia a menudo menospreciada injustificadamente por otras cien­
cias humanas.

La psicología profunda, dice Jung, es metafísica, ontología. El inicia­
do, mediante la incubación, no nada más se regeneraba a sí mismo, sino 
que regeneraba el cosmos entero, como hace todo chamán.48 Los textos 
órficos semejan fractales que nos hablan, al mismo tiempo, de diferentes 
niveles, del macro y del microcosmos. 

El significado de eρikeπaioς (Ericepeo) 

Regresemos a los nombres del primer dios, el más común de los cuales 
es Fanes, que tiene que ver con la luz (comparten esa misma raíz pala­
bras españolas derivadas del griego como fantasma, fantasía y fanal). 

47 Kingsley 2007 y 2008.
48 Martínez Villarroya 2011.



28	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Fr. 139: (I) Y en tercer lugar Metis como mente, Ericepeo, como fuerza y al 
propio Fanes, como padre. // (II) Y el propio Orfeo, que lo oyó de un oráculo, 
le puso de nombre Metis, Fanes, Ericepeo, lo que se traduce a nuestra lengua 
como “voluntad”, “luz” y “dador de vida”. 

Fr. 140: Que el viviente en sí goza de su unicidad se manifiesta también en 
las Teologías órficas. En efecto, el dios salido del huevo concibe de sí na­
turalmente un animal y lo denomina […] el primer augusto demon Ingenio 
(Metis), portador de la ilustre simiente de los dioses, a quien los felices llaman 
Fanes primogénito en el gran Olimpo.

Fr. 141: Primogénito, gran Bromio y Zeus omnividente es, y tierno Amor e 
ingenio insolente.

El nombre de Primogénito aparece entremezclado con otros: Príapo 
soberano, Antauges de vivarachos ojos, Fanes, Ingenio, Amor, Dioniso, 
Bromio, Zeus, Ericepeo… ¿Por qué a Fanes, que es el primer dios, se 
le llama también Zeus, Dioniso y Bromio? ¿Cómo es posible si estos 
últimos todavía no habían nacido —por razones obvias, pues Primogé­
nito es literalmente el primer dios—? Bernabé afirma que “esta extraña 
circunstancia se explica si se considera que cada una de las genera­
ciones de dioses son para los órficos una especie de reencarnación del 
primer dios, dentro del que estaban ya las potencialidades de todos los 
demás”.49 Quizás todos esos nombres designan caras diferentes de una 
misma entidad cósmica.

Esta lógica, a saber, que Dioniso es reencarnación de Fanes, que Zeus 
es reencarnación de Fanes y que Bromio es reencarnación de Fanes, y, 
por otro lado, que en Fanes están potencialmente Dioniso, Zeus y Bro­
mio, tiene un corolario muy importante: el órfico iniciado en los miste­
rios de la inmortalidad también se identificaba él mismo con el dios re­
gente y, en consecuencia, con el dios primigenio, es decir, el iniciado era 
el dios mismo. Esta atrevida conclusión, aunque exige un paso más en la 
lógica que plantea Bernabé, es totalmente congruente con ella y, además, 
se refuerza cuando acudimos a otros documentos antiguos en los que 
el muerto o iniciado se identifica con el dios. Piénsese, especialmen- 
te, en el egipcio Libro de los muertos, donde el difunto se confunde con 
el propio Osiris. Podría objetarse que el documento citado es egipcio, y 

49 Bernabé 2003, p. 127.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 29

no griego, pero sólo partiendo de una limitada visión de la Antigüedad, 
según la cual los pueblos antiguos vivieron prácticamente incomunica­
dos entre sí, la objeción sería admisible. Como defendió Martin Bernal,50 
los contactos entre Egipto y Grecia fueron continuos y constantes duran­
te centenares de años. La influencia religiosa de Egipto sobre Grecia se 
ha menospreciado e infravalorado sistemáticamente desde el siglo xvii, 
cuando se inauguró el paradigma de la raza aria. La historia determina la 
historiografía, y la historiografía dicta lo que puede aceptarse o no como 
científico. Además, hay otro factor clave para atender los parecidos entre 
Osiris y Dioniso: el propio Orfeo los identificaba entre sí:

Fr. 60: Algunos de los antiguos mitólogos griegos le dan a Osiris el nombre de 
Dioniso y de Sirio […] y así Orfeo: Por eso lo llaman Fanes y Dioniso.

Pero el fragmento no nada más hace equivalentes a Dioniso y Osiris; 
también hace equivalentes a estos dos con Sirio y Fanes. Como hemos 
dicho, Fanes es, etimológicamente, el luminoso, el aparecido, y esto lo 
acerca bruscamente a Sirio: ésta es, precisamente, la estrella más brillan­
te de todo el firmamento; regía el calendario del antiguo Egipto, porque 
su salida heliaca marcaba el inicio de la época de las inundaciones en el 
Nilo, imprescindibles para que las cosechas fuesen ricas. Sin duda, Sirio, 
la estrella más luminosa y origen del renacimiento del Nilo, tiene que 
ver con Fanes, el luminoso Primogénito.

El Libro de los muertos intercambia a Osiris y al difunto constante­
mente, identifica al iniciado con el dios. Como acabamos de escribir, 
los griegos creían que Osiris-Sirio era Dioniso-Fanes. Ahora, con esta 
identificación presente y habiendo expuesto que probablemente los di­
ferentes nombres aluden a un mismo dios, es más fácil acercarnos a los 
nombres que queremos comprender. 

El nombre de Ericepeo aparece en diversos fragmentos vinculado 
al dios primigenio. Sobre su significado no hay acuerdo. Malalas ha 
propuesto que significa “dador de vida”, con probabilidad a partir de 
lo que se dice en el fragmento 139, pero tal etimología a Bernabé no le 
parece justificada.51 Burkert, analizando la laminilla de Fera, interpreta 
anδrikeπaiδoθυρςon como θυρςon anδri kaυ πaiδoς (tirso, hombre 

50 Bernal 1993.
51 Bernabé 2003, p. 127.



30	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

y niño), pero explicita que le recuerda a Ericepeo: “la secuencia de so­
nidos sugiere claramente eρikeπaioς, y éste es un nombre característico, 
aunque enigmático, de la Teogonía de Orfeo”.52 

¿Podemos ser un poco más específicos? ¿Qué otras posibilidades te­
nemos para dotar de sentido a las expresiones eρikeπaioς y anδrike­
πaiδoθυρςon? La secuencia fónica eρikeπaioς, que se pierde si trans­
literamos el nombre en español como Ericepeo, podría aludir al niño 
sagrado y rey, que es al mismo tiempo el dios y el iniciado. Fanes, Pri­
mogénito, Dioniso, Zeus y Eros, por ejemplo, son adorados como niños 
recién nacidos. Ya hemos expuesto más arriba que una de las partes prin­
cipales de las teogonías órficas es la del nacimiento y descuartizamiento 
del niño Dioniso a manos de los Titanes. 

No sólo a nivel macrocósmico la figura de un niño era fundamental 
entre los órficos. Como dijimos, el iniciado se identificaba con el dios, 
y en especial con el dios niño. ¿Por qué? Porque el iniciado era el re­
nacido, el puro, el vuelto a nacer. Por ello un niño sagrado jugaba un 
papel imprescindible en los misterios de Eleusis: su prototipo mítico era 
Demofonte, príncipe niño en busca de la inmortalidad.53 Algo parecido 
sucedía entre los órficos: el prototipo de iniciado era el propio Dioniso 
niño en busca de la inmortalidad. Por los dos argumentos mencionados, 
a saber, que los dioses honrados por los órficos a menudo son descritos 
como niños y que los iniciados órficos emulaban al dios niño, tiene sen­
tido interpretar Ericepeo como Hieros kai Paidos, es decir, “sagrado y 
niño”. A nivel semántico la propuesta únicamente presenta ventajas. 

Sin embargo, cabría todavía otra posibilidad, por otro lado, compati­
ble con la anterior, pues sabemos que los órficos jugaban con las pala­
bras y los dobles sentidos.54 Pensemos, por ejemplo, en los fragmentos 
134 y 143 arriba reproducidos. En el primero de ellos, al poderoso dios 
Ericepeo se le llama hembra y engendrador, es decir, macho-hembra, 
marimacho, andrógino. En el 143, a Ericepeo se le invoca como al pri­
mer dios, también macho-hembra, con alas, quien yerra de un lado a otro 
por doquier, que es el origen de los dioses y de los hombres, que nació 
de un huevo, que posee agudos ojos y quien está dotado de múltiples 
simientes. ¿A quién podría corresponder esta descripción? Ericepeo no 

52 Burkert 2002, pp. 99-100.
53 Kerényi 2004, pp. 101-103.
54 Bernabé 2008.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 31

sólo podría significar Hieros kai Paidos. Podría significar también Eros 
kai Paidos: “Amor y niño”.

De acuerdo con la Teogonía de Hesíodo, Eros nace del caos primi­
genio, junto a la Tierra y el Inframundo. Es, en este sentido, el primer 
dios. Según otro antiguo testimonio, el de Las aves de Aristófanes (co­
media con continuas referencias a la mitología órfica), Eros nació de un 
huevo que puso Noche al inicio de los tiempos. Además, era adorado en 
los misterios eleusinos como el “primer nacido”. Sin duda, todas estas 
noticias nos hacen pensar en un Eros primigenio y nada barroco, en 
un Amor cósmico que aparece en el mundo desde el principio de los 
tiempos. ¿Puede el nombre Ericepeo referirse a ese dios tan antiguo, al 
primer dios? Ya citamos el fragmento 143: en él se describe a un dios 
con alas, hermafrodita, omnipresente, origen de dioses y humanos, que 
posee infinidad de simientes, que nació de un huevo y que posee agudos 
ojos. Toda esta descripción cuadra perfectamente con Eros; de él depen­
de toda procreación (sin amor no hay generación), está por todos lados, 
es un dios varón pero afeminado, alado, nació de un huevo (como testi­
monian Las aves y la cerámica apulia, precisamente aquella que más se 
ha vinculado a los órficos) y tiene ojos agudos. Esta última característica 
precipitadamente podría considerarse como una paradoja (el amor es 
ciego y en la descripción mencionada el dios es presentado con agudos 
ojos), pero ésta es sólo aparente: probablemente los ojos vendados de 
Eros son una eufemización de su poderosa mirada. Al propio Fanes se le 
atribuye un amor ciego:

	
	 Fr. 144: Apacentando en sus mientes un raudo amor sin vista.

Fanes y Eros coinciden en todos estos atributos. Ambos nacen con el 
mundo y lo armonizan. Tal idea no podía ser ajena a los círculos órficos. 
Si aceptamos que Empédocles comparte muchos elementos de su ima­
ginario con los órficos,55 entonces nuestra hipótesis toma todavía más 
fuerza: Empédocles defendió la famosa teoría de los cuatro elementos, 
según la cual éstos actuaban entre sí bajo el influjo del Amor y del Odio, 
bajo las directrices de ese amor que nació con el mundo. Y es Empédo­
cles, como vimos, quien deslinda su descripción del Amor original de la 
imagen de Eros y Fanes como dioses con alas o ramas en los costados y 

55 Kingsley 2008.



32	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

con genitales fecundantes, y apuesta por una imagen esférica del amor 
originario. Al deslindar tales imágenes, paradójicamente las vincula.

¿Pero cómo acaba el fragmento 143, que es del que nos hemos servi­
do para proponer la identificación entre Eros y Fanes? Tras describir a 
Fanes, el texto lo invoca (“acude, gozoso, a la sacra iniciación de múl­
tiples formas, junto a los oficiantes”), confirmando lo que ya habíamos 
apuntado: que el dios está con el iniciado. El iniciado, por tanto, necesita 
la presencia de Eros-Fanes, del amor originario, para rehacerse a sí mis­
mo. Al nacer, su forma es esférica, sin aristas, limpia, pura, gozosa, amo­
rosa, como el Ser que describe Parménides. Así como el mundo nace del 
caos, el iniciado renace desde el caos, que es lo que ha acabado con su 
antigua identidad; por ello son comunes los ritos de despedazamiento 
simbólico del iniciado.56 En ese sentido deben entenderse, también, los 
fragmentos que aluden al despedazamiento de Dioniso por los Titanes.57 
Joseph Campbell explica que todo héroe, antes de renacer en el mundo 
ordinario, debe reunir sus partes desperdigadas durante su viaje por el 
mundo extraordinario.58

En algunos fragmentos órficos se dice que el huevo cósmico nace de 
Tiempo, al que a veces se le llama Heracles: 

Fr. 360: Y Hesíodo dice que Amor nace de Caos, pero en las obras atribuidas a 
Orfeo, se dice de Tiempo: Y Tiempo engendró a Eros, y a los vientos todos.

Fr. 76: (I) El tercer principio después de estos dos se originó de ellos, digo, 
del agua y de la tierra, y fue un dragón dotado por naturaleza de cabezas 
añadidas, una de toro y otra de león, y en medio de ellas el rostro de un dios. 
Sobre sus hombros tenía alas y se llamaba Tiempo desconocedor de la Vejez 
y Heracles.

Fr. 79: (II) Este Heracles engendró un huevo descomunal. 

Llamando al tiempo cósmico Heracles, los órficos volvían a poner 
de relevancia la identidad entre el iniciado y el cosmos mismo:59 el mo­
mento del renacimiento individual consiste en una recreación del mundo 

56 Eliade 2003, pp. 60-64, por ejemplo.
57 Fragmentos 283, 302, 320.
58 Campbell 2005, pp. 179-223.
59 En otro lugar hemos hablado sobre tal identificación (Martínez Villarroya 2007).



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 33

entero.60 Heracles fue el héroe por excelencia:61 los conceptos de héroe 
e iniciado se entrelazan hasta confundirse. Heracles nació mortal, pero 
logró la inmortalidad. Y a eso aspira el iniciado, a imitarlo, como hace 
la misma luna.

Todo parece indicar que para que renazca el iniciado debe morir el 
mundo, es decir, las estructuras mediante las cuales el iniciado lo ha 
percibido hasta entonces. Nada más en ese instante el cosmos se refunda 
(evidentemente mediante el amor). El iniciado recupera su alma gracias 
a Eros. Por ello, a éste se lo invocaba en algún momento del proceso de 
iniciación, no sólo como a un dios impersonal y lejano, sino también 
como a un dios encarnado con el que uno mismo se llegaba a identificar. 
Al respecto, piénsese en el mito de Eros y Psique.

Según la historia que narra Apuleyo en El asno de oro,62 Eros y Psi­
que se enamoraron. Eros la visitaba siempre a oscuras para evitar la ira 
de su madre, Afrodita. Una noche, inducida previamente por sus herma­
nas, Psique decidió conocer el rostro de su amante y prendió una lám­
para mientras dormía. Entonces una gota de aceite hirviendo le cayó a 
Eros en la cara, y el dios huyó enojado. Psique, desesperada, le rogó 
a Afrodita que le permitiera volver a verlo. Para acceder a su petición, 
la diosa le encargó que cumpliera diversas hazañas imposibles, la últi­
ma consistía en bajar a los infiernos. Afrodita, por las fatigas de cuidar 
a su deprimido hijo, había perdido algo de su memorable belleza y, en 
consecuencia, le ordenó a Psique que descendiese al Hades y le pidiera 
a Perséfone un poco de belleza. Para cumplir la misión Psique llevaba 
una negra caja. A fin de alcanzar el averno, Psique decidió matarse tirán­
dose desde una torre (pensó que esa sería la forma más rápida de llegar 
al inframundo); en el último momento, sin embargo, una voz la detuvo 
y llegó al Hades por otros caminos. Tras diversas pruebas, la bella mu­
chacha regresó con la caja llena de belleza, pero no pudo evitar abrirla. 
Al hacerlo, en vez de belleza lo que la invadió fue un profundo sueño 
semejante al de Blancanieves o al de la Bella durmiente, que sin duda es 
otro reflejo del substrato chamánico que permea la civilización griega.63 

60 Martínez Villarroya 2011.
61 Farnell 1970.
62 Apu., Met., 4.5.
63 Martínez Villarroya 2010 y 2011.



34	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Eros, quien ya la había perdonado, la rescató entonces y le limpió de los 
ojos el sempiterno sueño. 

¿Qué tiene que ver esto con el Eros niño, con el Ericepeo de los tex­
tos órficos? El mensaje es claro: del mismo modo que Eros (el amor) es 
la causa del descenso de Psique (el alma) al inframundo, pero también 
quien posibilita su regreso, Eros es quien inicia y guía al órfico en su 
viaje por el más allá, sea como muerto o como iniciado. Eros quita el 
velo de sueño que cubre a Psique, pero también se lo quita al iniciado. 
Sus ojos vendados, ahora, quizás evocan los oídos tapados de Odiseo 
para evitar ser engañado por las sirenas. Resuena en todo ello la céle­
bre tradición (recogida por Heráclito y Platón entre otros) según la cual 
aquello que vivimos despiertos es sueño. Sólo cuando el Amor los des­
vela, alcanzan, iniciado y Psique, la realidad última: la inmortalidad. Los 
órficos, que basaban toda su descripción en el amoroso viaje de Orfeo al 
inframundo en busca del alma de Eurídice, no podían desaprovechar el 
potencial que tenía el mito de Eros para su causa.

A modo de conclusión: anδrikeπaiδoθυρςon (Andrikepaidotirso) 

Partiendo de la metodología de Gilbert Durand, cuya aptitud para abordar 
los textos órficos se fundamenta, entre otras virtudes, en su parecido con 
la forma de explicar el mundo de los propios antiguos, nos centramos en 
el símbolo del niño. Dioniso, Zeus, Fanes, Eros… todos ellos son dioses 
adorados como niños. En realidad, son el mismo dios. Las descripciones 
órficas al respecto son claras: aúnan bajo una misma imagen a un dios 
hermafrodita, de potente mirada, omnipresente, de infinitas semillas, con 
alas y que nace de un huevo. Sin embargo, ese dios de múltiples caras 
no es lejano e inaccesible para el iniciado. Por el contrario, lo ayuda en 
su viaje por el otro mundo, lo guía y, quizás, incluso se apodera de él: 
lo “entusiasma”. Orfeo guía a Eurídice, Eros guía a Psique, y Osiris 
(quien es Dioniso y Fanes) se identifica con el muerto. De hecho, esto 
explica que la tradición de la “covada” se extienda por el vasto Medite­
rráneo durante siglos: en ella el padre incuba a su hijo recién nacido. Ver 
en ello la emulación de una gallina sería extremadamente grotesco; por 
el contrario, el padre imita al dios primigenio, a Fanes, Eros y Ericepeo. 
Éste, por los argumentos mencionados, es Hieros kai Paidos, o quizás 
Eros kai Paidos, y su función es imprescindible tanto para el destino del 



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 35

cosmos entero como para el particular del muerto o iniciado. Así pues, 
se preñan de sentido otras fórmulas órficas:

Fr. 493: “Contraseñas: Andricepedotirso. Andricepedotirso, Brimó, Brimó. 
Penetra en la sacra pradera, pues el iniciado está libre de castigo”. 

A contraseñas como la precedente, sólo nos podemos acercar toman­
do en cuenta los mitos que rondaban por Grecia y las imágenes que los 
ilustraban. Ahora, podemos suponer que probablemente Burkert estaba 
en lo cierto cuando interpretaba el anδrikeπaiδoθυρςon de la laminilla 
de Fera como θυρςon anδri kaυ πaiδoς (tirso, hombre y niño) y desta­
caba que le recordaba a Ericepeo. El iniciado es hombre y niño, muerto 
y renacido, y su arma es la de la regeneración: el tirso. Con el símbolo 
dionisiaco del renacimiento, se encamina al prado de los muertos. La 
cohesión de todos esos símbolos, como la de la nueva identidad a la que 
aspira el iniciado, está en el amor primigenio. Del laberinto de la rea­
lidad engañosa nada más podemos escaparnos confiando en los ciegos 
ojos del amor, los únicos capaces de percibir lo inconmensurable.

Bibliografía

Apolonio de Rodas, Argonáuticas, Barcelona, Gredos, 2000.
Bernabé, A., “Tendencias recientes en el estudio del orfismo”, Ilu, 0, 1995, pp. 

23-32.
Bernabé, A., Hieros Logos. Poesía órfica sobre los dioses, el alma y el más allá, 

Madrid, Akal, 2003.
Bernabé, A., Poetae Epici Graeci. Testimonia et fragmenta, Pars. II, Orphicorum 

et Orphicis similium testimonia et fragmenta, fasc. 1, Munich y Leipzig, K. G. 
Saur, 2004a.

Bernabé, A., Textos órficos y filosofía presocrática, materiales para una compara-
ción, Madrid, Trotta, 2004b.

Bernabé, A., “Etimologías, juegos fónicos y gráficos en los textos órficos”, en A. 
Bernabé y F. Casadesús (coords.), Orfeo y la tradición órfica, un reencuentro, 
Madrid, Akal, 2008, pp. 867-896.

Bernal, M., Atenea negra. Las raíces afroasiáticas de la civilización clásica, Bar­
celona, Crítica, 1993.

Braudel, F., El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de Felipe II, 2 
vols., México, fce, 2010.

Brisson, L., Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans l’Antiquité 
gréco-romaine, Paris, Les Belles Lettres, 1997.



36	 martínez villarroya / el niño santo en el orfismo

Burkert, W., De Homero a los Magos, la tradición oriental en la cultura griega, 
Barcelona, El Acantilado, 2002.

Burkert, W., Cultos mistéricos antiguos, Madrid, Trotta, 2006.
Campbell, J., El héroe de las mil caras, psicoanálisis del mito, México, fce, 2005.
Caro Baroja, J., Los pueblos del Norte, San Sebastián, Txertoa, 1977.
Daniélou, A., Shiva y Dioniso, la religión de la naturaleza y el Eros, Barcelona, 

Kairós, 1987.
Díez de Velasco, F., “Melampo, Tiresias, Branco y la fisiología mística: análisis 

comparativo de prácticas esotéricas en Grecia y la India”, en Realidad y mito, 
Madrid, Ediciones Clásicas, 1997, pp. 219-239.

Durand, G., Las estructuras antropológicas del imaginario, Introducción a la ar-
quetipología fundamental, México, fce, 2004.

Eliade, M., Tratado de Historia de las Religiones, México, Era, 1972.
Eliade, M., Aspectos del mito, Barcelona, Paidós Orientalia, 2000.
Eliade, M., Mefistófeles y el andrógino, Barcelona, Kairós, 2001.
Eliade, M., El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, México, fce, 2003.
Enciclopèdia catalana on-line, <http://www.enciclopedia.cat/diccionaris#.U5tqN­

3J5OSp> (consulta: 14 de junio de 2014).
Farnell, L., Greek hero cults and ideas of immortality, Oxford, The Clarendon 

Press, 1970.
Frazer, G., La rama dorada, México, fce, 1951.
Guénon, R., Símbolos fundamentales de la ciencia sagrada, Barcelona, Paidós 

Orientalia, 1995.
Jung, C. G. & M. L. Von Franz (dirs.), El hombre y sus símbolos, Barcelona, 

Caralt, 2002.
Kerényi, K., Imagen arquetípica de la madre y la hija, Madrid, Siruela, 2004.
Kingsley, P., En los oscuros lugares del saber, Girona, Atalanta, 2007.
Kingsley, P., Filosofía Antigua, misterios y magia. Empédocles y la tradición pita-

górica, Girona, Atalanta, 2008.
Kirk, G. S., J. E. Raven, M. Schofield, Los filósofos presocráticos, Madrid, Gre­

dos, 1987.
Lincoln, B., “The Indo-European Myth of Creation”, History of Religions, 15, 

nov., 1975, pp. 121-145.
Loraux, N., Las experiencias de Tiresias (lo masculino y lo femenino en el mundo 

griego), Barcelona, El Acantilado, 2004.
Martínez Villarroya, Javier, “Refundando Tebas. Análisis comparativo del mito 

de fundación beocio, las antropogénesis mesoamericanas y la dogon”, Ex Novo, 
Revista d’Història i Humanitats, III, Barcelona, 2006, pp. 121-138.

Martínez Villarroya, Javier, “Dioniso, el zodíaco y el grial. Interpretación sim­
bólica de ciertos pasajes órficos”, Ex Novo, IV, 2007, pp. 59-81.

Martínez Villarroya, Javier, Las Estructuras Antropológicas del Imaginario Ór-
fico, el Cetro, la Crátera y el Niño, tesis de doctorado, Barcelona, Universidad 
de Barcelona, ediciones electrónicas de la ub, 2008.



nova tellvs, 34/2, Julio-Diciembre de 2016, pp. 9-37	 37

Martínez Villarroya, Javier, “Blanca Nieves y su viaje. Elementos chamánicos 
en la cultura occidental”, en Actas del I Congreso de Folklore y tradición oral 
en arqueología, México, Escuela Nacional de Antropología e Historia, Actas 
electrónicas del congreso, 2010.

Martínez Villarroya, Javier, “El árbol y el alma en Platón. Latencias chamánicas 
en la filosofía griega”, en L. Romero (coord.), Chamanismo y curanderismo: 
nuevas perspectivas, Puebla, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 
Facultad de Filosofía y Letras, 2011, pp. 259-281.

Martínez Villarroya, Javier, “Expulsados del paraíso”, Opción. Infantia, 181, 
abril, 2014, pp. 89-94.

Obenga, T., L’Afrique dans l’Antiquité – Égypte ancienne – Afrique noire, Paris, 
Présence Africaine, 1969.

Platón, Diálogos, volumen III, Fedón, Banquete, Fedro, Madrid, Gredos, 2000.
Plutarco, Los Misterios de Isis y Osiris, Barcelona, Índigo, 2002.
Sallis, J., Chorology. On Beginning in Plato’s Timaeus, Bloomington and India­

napolis, Indiana University Press, 1999.
Sánchez Pérez, J. A., “La Covada”, Investigación y Progreso, VII, 1933, pp. 215-

221.
West, M. L., Early Greek philosophy and the Orient, Oxford, Clarendon Press, 

1971.
West, M. L., “Ab ovo: Orpheus, Sanchunathion, an the Origins of the Ionan World 

Model”, cq, New Series, 44/2, 1994, pp. 289-307.


