La posibilidad de una ciencia practica

en Etica Nicomaquea Z
The Possibility of a Practical Science
in the Nicomachean Ethics Z

Elizabeth MARES MANRIQUE
Programa de Becas Posdoctorales en la Universidad Nacional Auténoma de México,
Becario del Instituto de Investigaciones Filoldgicas
elizabethmaresmanrique @ gmail .com

RESUMEN: En este trabajo defiendo que, a pesar de la dificultad que implica
distinguir la ciencia practica y la prudencia (¢podvnoic), en el libro Z de la Eti-
ca Nicomaquea Aristételes sostiene algunas tesis que permiten confirmar el
estatuto cientifico de la politica y, asi, éstas permiten diferenciarla de la pru-
dencia: el estagirita no solamente concibi6 un campo de estudio propio de
la ciencia préctica, también afirmd la presencia de principios universales de la
accion, los cuales son susceptibles de investigacién cientifica debido a que
implican un grado de necesidad cientifica. El estatuto cientifico de la politica
se refuerza, ademds, con el uso de la analogia entre la ciencia prictica y la
ciencia médica, a la cual Aristoteles recurre con frecuencia. Finalmente, ar-
gumento que, desde el punto de vista metodolégico, el libro Z es un tratado
acerca del principio practico por excelencia que es la prudencia o ¢odovnotc.

ABSTRACT: In this article I discuss that, in spite of the difficulty involved
in distinguishing practical science from practical wisdom (¢podvnots), in the
Nicomachean Ethics, book Z, Aristotle holds some theses that allow the con-
firmation of the scientific status of politics and, thus, allow its differentiation
from practical wisdom: the Stagirite conceives not only a proper field of
study about the practical science, yet he declares the presence of universal
principles of action, principles which are susceptible of scientific research
since they involve a certain degree of scientific necessity. Moreover, the
scientific status of politics is being strengthened by the use of the analogy be-
tween practical science and medical science, which Aristotle recurrently uses.
Finally, I argue that from a methodological point of view, book Z is a treatise
about the practical principle par excellence, practical wisdom or ¢podvnolc.
PALABRAS CLAVE: $QOVNOLG; ciencia practica; metodologfa ética; Aristételes.

KEYWORDs: ¢poovnotg; Practical Science; Ethical Methodology; Aristotle.

RECIBIDO: 17 de septiembre de 2015 ¢ ACEPTADO: 30 de noviembre de 2015.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2015.33.2.735

1. Introduccion

El libro Z es uno de los libros centrales de la Etica Nicomaquea, porque
en €l Aristoteles busca elucidar la naturaleza del conocimiento préctico,

NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 81



82 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

asi como enfatizar su autonomia en oposicion al conocimiento tedrico,
lo cual se lleva a cabo a través de la distincion entre la prudencia y los
demds habitos intelectuales.! Aristételes afirma en EN Z1 y Z4 que la
prudencia (¢podvnoig) es la virtud préctica que pertenece a la parte del
alma que piensa las cosas, cuyos principios pueden ser de otra manera
(Moyotxdv),? debido a que las acciones, al estar a cargo de los indivi-
duos, son deliberables, y nadie delibera sobre aquello que no puede ser
de otra manera; las acciones, igual que las producciones, dependen de
los agentes contingentes, de modo que no pertenecen al dmbito de lo
necesario, sino de lo contingente. En cambio, la ciencia (¢motiun) es
un hébito demostrativo acerca de las cosas que son necesarias, eternas,
ingenerables e indestructibles; y es una virtud que pertenece a la parte
del alma que piensa las cosas, cuyos principios no pueden ser de otra
manera (¢moTnuovinov).>

La separacion entre el conocimiento tedrico y practico desafia la po-
sibilidad de una ciencia practica, porque, aparentemente, los fenémenos
morales, s6lo podrian ser pensados por la parte calculadora del alma
(hoywotndv), pues pertenecen al género de cosas cuyos principios pue-
den ser de otra manera y, por lo tanto, no podrian ser pensados por la
parte epistémica del alma (¢motnuovirdv), que piensa las cosas que no
pueden ser de otra manera. Un elemento para diferenciar el dmbito teo-
rico del prictico es la pertenencia de sus respectivos objetos a géneros

! Richardson Lear piensa que en EN Z Aristételes busca que aquellos que tienen en
alta estima a la sabiduria prictica reconozcan en la teoria una nobleza que antes no se
le habia atribuido con tanto énfasis: “I believe the structure of NE VI is protreptic, lea-
ding the audience raised in fine moral habits to an appreciation of theoretical wisdom.
Indeed, I will argue that by the end of NE VI Aristotle takes the reader a step further:
to appreciate that in some sense theoretical wisdom is a standard for practical wisdom”.
Cf. Richardson 2006, pp. 93-94.

2 Aristételes parece suponer una correspondencia implicita entre los objetos pen-
sados, sus principios y la parte del alma que los piensa: asi, los objetos contingentes
tienen principios contingentes y son pensados por la parte calculadora del alma, y los
objetos necesarios tienen principios necesarios y son pensados por la parte cientifica del
alma. Cf. Arist., EN, Z3, 1139a5-15.

3 La ciencia (¢motfun), junto a la virtud del intelecto (vodg), que es la virtud intelec-
tual de los principios, y a la sabiduria (codic) son las virtudes propias que correspon-
den a tres funciones distintas de la parte epistémica o cientifica del alma; es decir, la
captacion de los principios (vodg), la deduccién a partir de tales principios (¢mothun),
y la conjuncién de ambas virtudes en relacién con los seres mas honorables (co¢ia), cf.
Arist., EN, Z5, 1140b31-1141al.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 83

de cosas distintas;* si el objeto de la ciencia no puede ser lo contingente,
sino s6lo lo necesario, entonces parece que no seria posible una ciencia
del terreno préctico.> Consecuentemente, la separacion entre el dmbito
tedrico y el dmbito prictico puede llevar a pensar que, lo que Aristételes
consideré en otras partes de la EN como ciencia politica® no seria otra
cosa sino la prudencia (¢podvnoig).’

4 Cf. Arist., EN, Z3, 1139b20-22; EN, Z5, 1140b2-4.

3 La principal dificultad que veo en EN Z para concebir a la ética y a la politica
como ciencias radica, principalmente, en la restriccién del campo tedrico o epistémico,
unicamente a los objetos necesarios. Esto se debe en gran parte a que, en este libro,
Aristételes no considera la nocién de “lo que ocurre la mayoria de las veces” (mg émi
0 mohl), que es una nocién que permite hablar de ciencia sobre las cosas contingentes
debido a que presentan cierta regularidad. Cf. Arist., APo., 87b19-27. Para Richardson
Lear la diferencia entre la virtud tedrica y practica que presenta Aristételes en EN Z1 no
parece estar tanto en sus objetos (pues la razon tedrica puede pensar los objetos contin-
gentes desde el punto de vista de lo dg émi t0 moAD), y tampoco en su metodologia (pues
utilizan las mismas leyes de inferencia y obtienen del mismo modo sus principios), sino
mds bien en que el razonamiento prictico estd intrinsecamente ligado a la funcién de
la parte irracional del alma. Cf. Richardson 2006, p. 94. Richardson Lear se refiere a
ambas virtudes como dos formas de vida verdadera, cf. ibid., p. 103. Sin embargo, en
este contexto de EN Z hay que considerar que aqui no aparece lo g ém 1o molt, lo cual
no hace evidente que la parte epistémica piense los objetos practicos; aunque estoy de
acuerdo con la intima relacion entre la razén préctica y la parte irracional o caractero-
l6gica del alma como una nota definitoria que ayuda a distinguir la virtud préctica de
la tedrica.

6 Cf. Arist., EN, A2, 1094227, 1094b11; A3, 1094b15, 1095a2; A4, 1095a16; K7,
1177b12-15; K9, 1181a23, 1181b15.

7 La diferencia entre ciencia préctica o politica y prudencia no es clara en Aristételes;
sobre esto hay diversas opiniones entre los comentaristas contempordneos. Reciente-
mente, Berti ha sefialado que la identificacion entre filosoffa practica y prudencia no
corresponde al pensamiento aristotélico, tal como sostiene Gadamer explicitamente en
Verdad y Método al hablar de la filosofia practica aristotélica como uno de los modelos
hermenéuticos. Segin el mismo Berti, la identificacién de estas dos formas de saber
tiene sus raices en Heidegger, quien adopté a la Etica Nicomaquea como su gufa en el
desarrollo del programa de una “hermenéutica de la facticidad” y de una “analitica del
Dasein”. Cf. Berti 2012. Zingano piensa que la diferencia entre el prudente y el fildsofo
moral aparece mds clara en la EN que en la EE, debido a que en la EN hay un mejor
entendimiento del método aplicado a los objetos morales, y a que la dialéctica deja de
tener un papel relevante. Cf. Zingano 2007, p. 303. Para Rowe, la principal diferencia
entre la EE y la EN estd en que en la EE no hay una clara distincion entre la ética y
las ciencias tedricas; en esta obra, Aristoteles no menciona la naturaleza peculiar de
los objetos de la ética ni tampoco sefiala la falta de exactitud del conocimiento ético,
caracteristicas que si aparecen en EN. La ética es vista en la EE como ciencia teorética:



84 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

Sin embargo, en oposicién a la tesis que identifica a la ciencia prac-
tica con la prudencia, en este trabajo, defiendo que, en la exposicion
de EN Z, Aristételes sostiene algunas tesis que confirman el estatuto
cientifico de la ciencia prictica y también permiten diferenciarla de la
prudencia; asi, la prudencia debe entenderse como la virtud préctica me-
diante la cual se lleva a cabo la correcta deliberacién y que tiene cabida
en el &mbito de las acciones particulares; en cambio, la ciencia practica
o politica debe entenderse como un tipo de ¢motiun que estudia el dm-
bito de la moralidad y cémo es posible desarrollar el bien del hombre en
el individuo y en la mohg.®

La exposicion del presente trabajo estd dividida en cinco partes. En
la primera, analizo algunos pasajes que muestran que Aristételes postula
un campo de conocimientos propio de la ciencia practica, lo cual es un
primer paso para distinguirla de la prudencia; en la segunda parte, ha-
blaré acerca de la apelacién a principios précticos universales y con
cierto grado de necesidad cientifica en el libro Z, esto posibilita que
dichos principios sean considerados como objetos de la ciencia préactica,
pues se refieren a fendmenos regulares; en la tercera parte expongo en
qué consiste la analogia entre la medicina y la ciencia practica, lo cual

“In conclusion: in EE —and we are now, I think, justified in talking of EE as a whole—
the practical and the theoretical tend to merge into one another; and this is reflected
in the close relation envisaged between speculative and practical thinking. But in EN,
the distinction between the two spheres is complete. Ethics and the theoretical sciences
no longer have anything in common, since their subject-matters are now established as
being totally different in kind. Correspondingly, the rational faculty is now divided into
two; the ¢poodvnoig of EE becomes the cdetr| of one half, and codia is appropriated for
that of the other”. Cf. Rowe 1971, p. 72. Sin embargo, Rowe reconoce que la diferencia
entre ética y filosoffa teorética en EN es exagerada, y no es tan tajante como dice el
mismo Aristételes.

8 La autonomia del conocimiento practico en oposicién al conocimiento teérico debe
entenderse en Aristételes como la independencia de la ciencia ética de la ontologia o
ciencia del ser, contrariamente al modelo platénico; pero no como una identificacion
entre prudencia y ciencia ético-politica. Berti distingue a la filosoffa prictica de la
prudencia, explicando sus distintas funciones: “La filosofia pratica, o scienza politica,
secondo Aristotele, ricerca che cos’¢ la felicita, la identifica con I’esercizio eccellente
della funzione propria dell’'uomo, cio¢ con la virtl, descrive le varie virtll e insegna a
praticarle, procedendo con metodo dialettico, cio¢ argomentando e confutando le opi-
nioni degli altri filosofi, sulla base di éndoxa. La phrénesis, invece, ¢ 1’esercizio stesso
della virtu, cioe il saper deliberare bene circa i mezzi pill idonei a raggiungere la felicita
propria, della propria famiglia o della propria citta, e I’'unico argomento di cui essa fa
uso ¢ il cosiddetto sillogismo pratico”. Cf. Berti 2012, p. 17.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 85

se aflade como un argumento mds para entender a la politica como una
ciencia. Finalmente, en la cuarta parte, expondré la forma en que es po-
sible defender una ciencia prictica a partir de los propdsitos y objetivos
del propio tratado. Las primeras tres partes se desarrollan con base en
los contenidos y propuestas del libro Z, mientras que la dltima parte se
refiere mds especificamente a una valoracién metodoldgica del tratado
en cuanto tal.

II. La ciencia prdctica o politica como un campo de estudio determinado

En contraste con la nocién de ciencia o ¢motiun como ciencia demos-
trativa que aparece en EN 1 y 3, en EN Z7, Aristoteles parece considerar
al terreno practico como un campo de conocimiento muy semejante a
una disciplina cientifica. El texto se resume en explicar la naturaleza de
la sabiduria (co¢ta), afirmando que ella es la conjuncion entre ciencia
(¢mothun) e intelecto (votg) acerca de las cosas mds honorables del
universo:

En tal forma, la sabiduria es intelecto y ciencia, es la ciencia de las cosas
honorables, al ser justamente la cabeza de las ciencias. En efecto, es absurdo
que alguien piense que la politica (o la prudencia) sea la ciencia mas exce-
lente, si el hombre no es la mejor cosa de las que hay en el universo.’

Aristételes quiere resaltar una concepcion genuina de la sabiduria;
no se trata del conocimiento en un area determinada, como es el cono-
cimiento de un escultor, un labrador o un arquitecto, los cuales serian
algunos ejemplos de artes; tampoco es un saber prictico o moral; la
sabiduria es el conocimiento tedrico, buscado por si mismo, de las cosas
mds perfectas del universo, esto es, el conocimiento de los astros y las
esferas celestes; se trata de la sabiduria identificada con la astronomia
y teologia y, posiblemente, también con las matemadticas; la sabiduria se
consagra asi como cabeza de todas las ciencias. En este texto se confir-
ma la oposicidn entre conocimiento préictico y tedrico, entre sabiduria y

9 Arist., EN, 77, 1141a18-22: &Hov’ &in &v 1) codio vodg nai Emothur, Homeg xedaiiv
g€yovoa EmMOTHW TOV TYUOTATOV. GTOTOV YaQ €l TS TNV ToMTNV i) TV ooy
OTOVSALOTATNV OlETAL VAL, €L W) TO GLOTOV TOV £V TH 1O EvOQmmog ¢otwy. Las tra-
ducciones de los textos que presento en este trabajo son mias.



86 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

prudencia, a la cual también denomina politica, y que Aristételes descar-
ta que sea la “mejor” (omovdawotdtny) de todas las ciencias. Ademads,
en lo que sigue del texto, la concepcién de la politica como una ciencia
o disciplina cientifica se afirma cuando el estagirita menciona el objeto
de estudio propio de la politica como algo que no podria ser el obje-
to propio de la sabiduria:

Y si lo sano y lo bueno es distinto para los hombres y para los peces, y, al
contrario, lo blanco y lo recto son siempre lo mismo, todos dirfan que lo
sabio es lo mismo y lo prudente distinto [...] También es evidente que la sa-
biduria no es lo mismo que la politica; en efecto, si uno llama sabiduria a la
[ciencia] acerca de las cosas ttiles para uno, habrd muchas sabidurias, pues
no hay una sola [ciencia] acerca del bien de todos los animales, sino una
distinta acerca de cada uno, de lo contrario, habria una tnica ciencia médica
acerca de todos los seres.!”

En este pasaje Aristoteles quiere hacer ver que la sabiduria no tiene el
mismo objeto de estudio que la prudencia y la politica, pues éstas tienen
por objeto el bien del hombre, esto es, las cosas que le son ttiles. La
razon por la cual las cosas ttiles y buenas para el hombre no pueden ser
el objeto de la sabiduria remite a la discusion con los platénicos respec-
to al bien universal, en EN A6, como aquel que no puede ser el objeto
de estudio de la ciencia politica: lo bueno se predica del mismo modo
que la salud y lo dtil, esto es, no de forma univoca como lo blanco y lo
recto, sino con relacién a algo uno (mog €v), que los hace semejantes.
Lo bueno, igual que lo sano, no es siempre el mismo en cada caso; es
decir, lo bueno y lo sano no es lo mismo para cada especie animal: lo
que es bueno para el hombre es distinto de lo que es bueno para los
peces, o lo que es bueno para los caballos. Lo mismo ocurre en el caso
de lo saludable y en la correspondiente ciencia de la salud, que parece
ser el caso mds claro de todas las ciencias: como las cosas que son salu-
dables para el hombre son distintas para otras especies; asi también, las
ciencias de lo saludable serdn distintas para cada especie. En cambio, la

10 Arist., EN, Z7, 1141a22-33: &i d% Oylewvov pgv xol dyadov étegov avOodmolg xol
{0001, TO 8¢ Aevrov ral eVOV TAVTOV del, ®al TO GOPOV TAVTO ThvTeg GV eimoLev, GoOVILOV
0¢ €1eQov- [...] aveQov 8¢ xal dtL oV AV €N 1) OPla %Al 1) TOALTLRY 1] VT €L YAQ TNV TEQL
o OGEMpa To avtols €goDoL codiav, Tohhal E50vTar copiar o YaQ Hio TEQL TO AIAVIWY
aya0ov Tdv Cowv, Al ETéoa el ExaoTov, €l U %ol loTtourt) pia el VTV TV dVImV.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 87

sabiduria es siempre la misma y con relacion a algo tinico y que siempre
es lo mismo, como lo blanco. Si la sabiduria tuviera por objeto lo titil,
habria muchas sabidurias, pues habria una sabiduria para lo ttil de cada
cosa; pero el objeto de la sabiduria no se predica como lo itil, ni como
lo bueno; la sabiduria es una ciencia tnica que tiene por objeto los seres
mds honorables de todos.!!

En este texto se sugiere la posibilidad de una ciencia del bien del
hombre: asi como hay una ciencia de la salud para cada especie y una
ciencia médica del hombre, asi también hay una ciencia del bien para
cada especie y una ciencia del bien del hombre, porque, la ciencia del
bien del hombre, esto es, la politica, es vista como un campo de cono-
cimientos opuesto al campo de la sabiduria, cuya justificacion se da
gracias a la delimitacion de un género de estudio determinado, lo cual
es el requisito principal en la conformacion de toda ciencia en cuanto
disciplina cientifica.!?

Si la politica es considerada como una ciencia en EN Z7,y si es im-
posible hablar de una ciencia demostrativa del dmbito practico (pues,
segiin EN 1 y 3, la ciencia consiste en demostrar acerca de cosas nece-
sarias), entonces s6lo queda pensar que en el libro Z hay dos sentidos
de ciencia, uno, que es la ciencia como conocimiento demostrativo y,
otro, que no estd esclarecido, pero que se refiere a la ciencia en cuanto
campo o cuerpo de conocimientos. Segin EN 77, la ciencia politica es
considerada como un campo de conocimiento relativo al bien y las cosas
utiles para el hombre.

Sin embargo, la identificacion entre politica y prudencia vuelve a
plantearse cuando Aristételes afirma en EN Z8 que, de algin modo, ellas
son el mismo hébito:

Tanto la politica como la prudencia son el mismo hdbito, no obstante, su
esencia no es la misma. Y acerca de la ciudad, una es la prudencia legis-
lativa, como la principal, y otra, que tiene un nombre comiin, la prudencia
politica, como la referida a los particulares: ésta es practica y deliberativa.'?

1 Para Aristételes, el sabio es sabio en general y no en algo particular, cf. Arist.,
EN, 1141al3,y, ademds, la sabiduria es la ciencia mas exacta de todas las ciencias. Cf.
Arist., EN, Z8, 1141al6.

12 Cf. Arist., APo., 76b13.

13 Arist., EN, Z8, 1141b23-27: "Eot 8¢ %al 1) mohtiny) %ol 1| podvnolg 1 adt) uev £Eig,
10 pévtol elval o TabTOV avTaic. TS 08 mepl mOMY 1) uEv g doyrTeExTOVIXRT PpQOVNOLS



88 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

Carlo Natali, al comentar este pasaje, explica que dos cosas son igua-
les en su esencia (to sivow) cuando comparten todos los predicados, lo
cual no parece suceder en el caso de la politica y la prudencia, cuyo
dmbito u objeto de aplicacion es distinto.!* La diferencia entre ambas es
que el dmbito de aplicacion de la prudencia es el dambito del individuo,
mientras que el &mbito de aplicacién de la politica es el de la ohis. Y,
en efecto, Aristételes menciona dos tipos de prudencia de acuerdo con su
ambito de aplicacion: por un lado, la prudencia del individuo particular,
la cual se dice ser prudencia en sentido principal y, por otro lado, la rela-
tiva a la moéhc. Esta ultima, a la cual se refiere el texto, se divide en dos:
la prudencia legislativa (vopo0etixf)) que es la principal (doyttextovixy),
y la prudencia politica (moltixi)) que es la referida a los particulares (ta
700’ £xaota) y, a su vez es practica y deliberativa.'

Aristoteles, al identificar a la politica y a la prudencia en cuanto ha-
bito, habla desde el punto de vista del sujeto; es decir, se refiere a las
habilidades y disposiciones que tiene el individuo en materia préctica;
éstas son las mismas en el sujeto, pero cuando el sujeto las aplica en
el &mbito privado o individual se llama prudencia, y si las aplica en el
ambito publico, se le denomina politica. Entonces, en cuanto hébito y
de cara al sujeto, la prudencia y la politica son lo mismo, pero, desde
el punto de vista de su esencia, ambas son distintas por el &mbito de su
aplicacion: una estd referida al &mbito individual, y la otra, al dmbito
publico, referida a la constitucién y a la aplicacién de las leyes.'®

A pesar de que la prudencia y la politica se consideran como un mis-
mo hébito del sujeto, pienso que su diferencia no estd sélo en cuanto a
su dmbito de aplicacion (individual y publico, respectivamente), sino

vopoOetint, 1) 0 g T %00’ €xaoTo TO ROWOV EYeL OVOUQ, TOMTIXY QTN 08 TQAKTIXY
xai fovievtiny)

14 Natali explica esta expresién de modo muy claro: “Only things that have an
identical to eivon share all possible predicates, phys. III 3, 202b 15-16; the difference
between wisdom and politics does not lie in the subjective habitual state, nor in the
logical structure of reasoning, but in the object to which they are applied”. Cf. Natali
2001, p. 196, n. 66.

15 Cf. Arist., EN, Z8, 1141b24-30.

16 Reeve comenta este pasaje de la siguiente forma: “Practical wisdom is the same
state of the soul as political science (politiké), so that what the former accomplishes in
relation to the individual, the latter accomplishes in relation to the city (polis): ethics is
politics for the individual; political science, ethics for the city or state (NE 1.2, VI.8)”.
Cf. Reeve 2006, p. 210.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 89

a una diferencia mayor, de lo contrario, la politica quedaria reducida a
un tipo de prudencia; lo cual no parece concordar con lo dicho en EN
77, en donde la politica es concebida como una ciencia o campo de co-
nocimientos. Si Aristételes quisiera concebir a la politica s6lo como un
tipo de prudencia, en todo caso, tendriamos que atribuirle a la politica
todos los tipos de prudencia referidos a la mohg, es decir, atribuirle tam-
bién la prudencia econémica,!” en oposicién a la prudencia individual.

Sin embargo, pienso que la politica, a diferencia de la prudencia,
tiene ademds el caricter de un campo de conocimientos debido a que
en el dmbito publico se requiere de una concepcion mds abarcante y
acabada del bien humano, esto es, se requiere de un mayor énfasis en
el conocimiento de los universales,!® lo cual lleva al desenvolvimiento
de la politica como una ciencia en cuanto disciplina cientifica. Esta idea
puede reforzarse a través del contexto inmediatamente anterior (recorde-
mos que las divisiones de los capitulos de la Efica Nicomaquea no son
propias de la obra original). Al final de EN Z7, que seria al mismo tiem-
po el comienzo de EN Z8, Aristételes habla de los particulares como el
objeto principal de la prudencia, o del particular méds que del universal,
tal como sucede en el conocimiento médico y, a continuacién, dice:

Y la prudencia es prictica: de tal modo que es necesario tener ambos [cono-
cimientos], y, sobre todo a ésta [i.e. la experiencia]. Aqui, alguna [prudencia]
serd principal.'

Como hemos mencionado ya, la prudencia legislativa (vopoOetixi)
es la principal, esto es, la prudencia de primer orden entre los diversos
tipos de prudencia; y ella es superior también a la prudencia politica,
la cual es del conocimiento particular (y muy probablemente superior
a la prudencia individual); es decir, la prudencia legislativa es superior a
cualquier tipo de prudencia, porque estd mds allegada al conocimiento
universal. Esta apreciacion de la vopofetixy|, como referida a lo univer-
sal, favorece una vision cientifica, porque una caracteristica propia de lo
cientifico es la universalidad. Aunque, ciertamente, en este contexto, la

7 Cf. Arist., EN, Z8, 1141b32.

18 Cf. Arist., EN, K9, 1180b20-23.

19 Arist., EN, Z77, 1141b21-23: 1} 82 $povnolg moaxtint): hote del dudm Exew, 1) tadmy
uaddov. gin 8 dv Tig »ol EviadOa dQyLTEXTOVLXT).



90 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

vouoBetixi) es un tipo de prudencia, ella conlleva el origen de la ciencia
politica debido a su universalidad. Cabe recordar que, la vopoBetixy,
es considerada en K9% como parte de la ciencia politica, y Aristételes
recomienda al respecto, como sucede en todas las técnicas y teorias, la
adquisicion progresiva de los universales.”!

Si Aristételes, al sefialar en EN Z8 que la politica y la prudencia
son el mismo habito, pero con una esencia distinta, tiene en mente a la
politica como el campo de conocimiento que sefial6 en Z7, y, ademds,
piensa a la prudencia como aquella virtud que tiene mds relacion con los
particulares, asi, la diferencia en cuanto a su “esencia”, no sélo radica
en su referencia a distintos dmbitos (publico y privado), sino también
implica una diferencia en cuanto al conocimiento: la politica se caracte-
riza por un conocimiento mds universal, mientras que la prudencia tiene
que ver mds con los particulares. El origen de la ciencia politica radica
en la universalidad propia de la prudencia legislativa, lo cual representa
una diferencia sustantiva frente a la prudencia individual. Como sucede
también en la medicina (adelantindome al cuarto apartado), en todo co-
nocimiento del 4mbito practico se distinguen dos niveles, uno relativo a
los principios universales, y otro relativo al conocimiento particular o de
la experiencia: si el conocimiento propio de la prudencia es el particular,
el conocimiento propio de la ciencia politica es el universal.

Sin embargo, cabe sefialar que esta diferencia entre prudencia y poli-
tica no puede seguirse a partir del esquema de los hdbitos intelectuales,
ya que, segun éste, la prudencia es sefialada como la virtud propia del
dmbito prictico. Si quisiéramos encontrar un lugar en este esquema
para la politica tendriamos que colocarla en el dmbito de la é¢motiun o
del vodg. Sin embargo, con la identificacion entre politica y prudencia,
posiblemente Aristoteles buscé sefialar que no puede haber una correcta
politica sin prudencia, o bien, no pueden darse buenos politicos que no
sean prudentes. El campo de aplicacién de la prudencia politica es lo que
parece llevar a la necesidad de buscar ain mds los universales; esta ne-

20 Cf. Arist., EN, K9, 1180b20-31.

2l “Deliberation may be the avatar par excellence of Aristotelian so-called particula-
rism —the place at which guidance by universal laws gives out and the individual agent
must come to his own virtue-aided conclusions. If so, political science is surely the ava-
tar of Aristotelian universalism. To see practical wisdom correctly, we must keep both
its aspects in mind— something we will be more likely to do if, as Aristotle intends, we
read the Nicomachean Ethics as a prelude to the Politics”. Cf. Reeve 2006, p. 211.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 91

cesidad de universalidad es atin mayor que la requerida en la prudencia
individual >

En el apartado siguiente volveré sobre la diferencia entre prudencia y
politica segun el tipo de conocimientos que les son propios. En resumen,
las dos caracteristicas cientificas de la politica que aparecen hasta ahora
son: una, que la politica engloba los conocimientos pricticos en un solo
campo de conocimientos, segin EN Z7 vy, otra, que la politica como
ciencia tiene su origen en la prudencia legislativa gracias a la relevancia
de su universalidad, segtin EN Z8.

III. Los principios prdcticos como constitutivos de la ciencia prdctica

Aristoteles, en EN Z1, sostiene que la parte calculadora del alma piensa
las cosas, cuyos principios pueden ser de otra manera y, entre estas co-
sas, se encuentran las que son objeto de deliberacion,” es decir, las cosas
que son objeto de la prudencia. Sin embargo, esta afirmacién no debe
tomarse como si el ejercicio de la prudencia dependiera de principios
azarosos y sin ningtn tipo de regularidad. Por el contrario, para explicar
la funcién de la prudencia, Aristételes considera la presencia de princi-
pios universales de la accién, los cuales son, junto con la percepcién de
los particulares, elementos indispensables en el ejercicio de dicha virtud.
La apelacién a principios universales parece contrariar las afirmaciones
iniciales de Z2 y Z4, ya que los principios practicos, por ser universales,
tendrian, al menos, un cierto grado de necesidad.?*

En este apartado mi objetivo es doble, en primer lugar, mostraré que
los principios universales a los que Aristételes recurre en el libro Z, son

22 En EN, K9, 1180b16-20, Aristételes sefiala que se puede atender un caso concreto
con base en su experiencia propia, tal como le ocurre a quien puede curarse a si mismo
y es incapaz de curar a otros. Por eso, si se busca tener un dmbito de aplicacion mads
amplia, por ejemplo, el caso de la aplicacion de las leyes en la mohig, es necesario pro-
gresar en el conocimiento del universal.

23 Cf. Arist., EN, 72, 1139a5-14.

24 Cf. Arist., EN, 72, 1139a5-8. Pienso que esta contradiccién es sélo aparente,
porque, con la afirmacién de que “la parte calculadora del alma piensa las cosas cuyos
principios pueden ser de otra manera”, Aristoteles no busca negar universalidad y cierta
necesidad a los principios del dmbito prictico, sino que trata de enfatizar en que la
aplicacion de estos principios depende de la deliberacion del agente, asi como de sus
circunstancias contingentes.



92 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

aquello que conforma y posibilita la ciencia prictica, ya que, al tener
cierto grado de necesidad, pueden ser pensados por la parte epistémica
del alma, y, asi, conformar los contenidos de dicha ciencia. Y, en se-
gundo lugar, mostraré que dichos principios universales son obtenidos
gracias a la virtud del intelecto (votg), es decir, una virtud que, desde el
punto de vista de EN Z, pertence a la parte epistémica del alma.

a) La necesidad y universalidad de los principios practicos

La necesidad y la universalidad son caracteristicas de todo conocimiento
cientifico,” y ambas estdn presentes en los principios practicos. En EN
74, el estagirita afirma que lo que es producido (owmntov) y lo practica-
ble (mgaxtov) pertenecen al ambito de las cosas cuyos principios pueden
ser de otra manera;?® con esta afirmacién, mds que hablar de principios
azarosos, Aristételes parece querer decir que los principios de lo produ-
cido y de lo practicable pueden ser adecuados, o no adecuados para la
accion virtuosa, ya que dependen del sujeto que lleva a cabo la accién o
la produccion.

Aunque la prudencia sea una virtud del alma racional que piensa
las cosas que pueden ser de otra manera en el 4&mbito prictico, no por
eso ella admite cualquier tipo de principios, sino que, en cuanto virtud,
implica llevar a término la accién virtuosa y correcta y, por lo tanto,
reclama principios adecuados. Aristételes afirma que la prudencia es:
“un hdbito practico de acuerdo con la razén verdadera, acerca de los
bienes y males en el hombre”*’ y, a diferencia del arte que esté referido
a ambitos determinados (v. g. el arte de la arquitectura estd referido a la
produccion de edificios o el arte de esculpir a la produccion de escultu-
ras), la prudencia estd referida a la correcta deliberacion en relacion con
la vida completa:

Parece ser propio del prudente el ser capaz de deliberar correctamente, sobre
las cosas bellas y convenientes para é] mismo, no segtin la parte, por ejem-

2 Cf. Arist., APo., A2, 71b9-16 y 73b25-29.

26 Arist., EN, Z4, 1140a1-2.

27 Arist., EN, Z5, 1140b5-6: 8Ewv aAn0f petd AOyou mooxTixiy meQl T avOQamw
ayo0d xoi naxd. Arist., EN, Z5, 1140b20-21: tv ¢poodvnow EEw eivar petd Adyov GAnof
7eQl 10 AvOommva Ayafd AR TIXNV.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 93

plo, cudles tienen que ver con la salud, o cudles tienen que ver con el vigor,
sino cudles tienen que ver con el vivir bien en su totalidad.?®

La deliberacion, como funcién propia de la prudencia, estriba en dos
cosas: por un lado, en especificar los fines hacia los cuales tiende el su-
jeto, basandose en una concepcion previa del bien, y, por otra parte, en
pensar los mejores medios para llevar a cabo los fines ya especificados;
ambas funciones conforman a la deliberacién como un tipo de busque-
da.® La virtud ética, que hace recto el deseo, y la prudencia, que hace
correcta la deliberacion, dan lugar a la eleccién correcta, que serd la
causa eficiente de la accién buena.*

La prudencia, para llevar a cabo la correcta deliberacion, requiere
entonces de principios correctos y adecuados; ella es una de las virtudes
intelectuales por las cuales siempre captamos la verdad y no caemos en
el error®' La parte calculadora del alma puede deliberar erroneamente,
si sigue principios incorrectos, o correctamente, si sigue principios ade-
cuados; sin embargo, gracias a la prudencia siempre se deliberara correc-
tamente.>? Por ejemplo, en una situacién que requiere el ejercicio de la
valentia, como enfrentar al enemigo, nuestro principio seria incorrecto
o inadecuado, si el principio de accion fuera cualquiera de los extremos
en relacion con el punto medio (ya sea la cobardia o la temeridad); en
cambio, nuestro principio serd correcto y adecuado si optamos por la
accion valiente; y lo mismo sucede con las demds virtudes que realizan
el bien humano o felicidad, y que son principios de la accion virtuosa.
La prudencia se vale s6lo de los principios que hacen correcta la delibe-
racion y que permiten la realizacion del bien humano. Un aspecto de la
necesidad en los principios practicos consiste en que sélo serdn adecua-
dos o convenientes aquellos que estén en conformidad con una correcta
concepcion del bien humano.

8 Arist., EN, 75, 1140a25-28: doxel d% dpoovipov givar 10 dvacOor xaldg fovked-
000001 TEQL T AT Gyadd %ol cuppEQOVTA, 0D KUTO MEQOS, Olov Tola. TEOg Vylewav,
7OC 1oy OV, AAAA mola TEOC TO €V THV HAw.

2 Cf. Arist., EN, Z12, 1144a6-9.

30 Cf. Arist., EN, 72, 1139a23-26, 31.

3UCf. Arist., EN, Z6, 1141a3-4.

3 Aunque la prudencia se ubique en la parte doxastica que admite lo falso, ella siem-
pre es verdadera. Cf. Arist., EN, Z5, 1140b25-28.



94 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

Por otra parte, otro aspecto que confiere necesidad a los principios de
la accion prudente es su universalidad. Recordemos que Aristételes en
APo. A4 dice que el universal abarca a sus objetos de forma necesaria.®
La contingencia de los principios de las acciones sefalada en EN Z2 no
es total, ella puede provenir, o por parte del sujeto, al aplicar los prin-
cipos de manera distinta en las acciones, o bien de los principios en si
mismos, que retratan la realidad contingente de los fendmenos practicos;
pero la posibilidad de universalizar los principios expresa cierta regula-
ridad y predictibilidad en los fenémenos morales, y de dicha regularidad
se deriva cierto grado de necesidad.**

Al final de EN Z7, después de mencionar que la prudencia es acerca
de las cosas humanas y de las concernientes a la deliberacion,* Aristo-
teles introduce los principios universales de la accion que, junto con la
percepcion de los particulares, son elementos indispensables para que
pueda llevarse a cabo la funcion de la prudencia:

La prudencia no es s6lo de los universales, sino que es necesario conocer
también las cosas particulares: en efecto, ella es prictica, y la accion tiene
que ver con los casos particulares. Por eso, incluso en otros campos, algunos
que no saben, y los que tienen experiencia son mds practicos también en las
demds cosas. En efecto, si uno supiera que las carnes ligeras son sanas y de
facil digestion, y uno desconoce cudles son ligeras, no producira salud; sino,
sobre todo, producird salud, el que sabe que las carnes de ave son ligeras y
saludables. Y la prudencia es prdctica: de tal modo que es necesario tener
ambos [conocimientos], y, sobre todo a ésta [i.e. la experiencia].*

33 Cf. Arist., APo., 73b25-29. Los principios précticos universales denotan fenéme-
nos que ya no pertenecerian al género de lo totalmente contingente y azaroso, sino al
género de cosas con cierta regularidad y necesidad; asi, son susceptibles de investiga-
cion cientifica.

34 “But, in contrast with what was maintained in the archaic ethics, for Aristotle
there is a certain consistency in human events, which are not completely unpredictable;
it is possible to make inferences and generalizations about events and our practical
behavior shows that we move in a world that is, in most cases, rather predictable”. Cf.
Natali 2001, p. 25. La aparente contingencia total atribuida a los principios en EN Z2 se
acentda debido a que, como ya he mencionado, en el libro Z, Aristételes no menciona
la nocidén de lo g ém 10 ol (lo que ocurre la mayoria de las veces), la cual permite,
desde el punto de vista de los Analiticos Posteriores, una ciencia tanto de los fenémenos
fisicos como de los fenémenos éticos.

3 Cf. Arist., EN, Z7, 1141b8-9.
36 Arist., EN, Z7, 1141b14-22: 008’ £0Tiv 1] $poéVN0IC TOY %aBOhov novov, dhhd del



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 95

La prudencia es una virtud intelectual que tiene un fin préctico, a sa-
ber, la correcta deliberacion, y, por lo tanto, le conciernen los contenidos
universales, pero, al ser una virtud prictica y referida a las cosas con-
cretas, le concierne sobre todo el conocimiento de las cosas particulares;
por esta razdn, el que tiene experiencia parece tener mas éxito en la
accién que quien sélo tiene el conocimiento de los universales.?’

Cabe destacar aqui que Aristoteles parece hablar de dos tipos o grados
de conocimiento universal: uno es el conocimiento de la experiencia
(que llamaré “universal de primer orden”), y otro es el universal que
es propio de la ciencia préctica (que llamaré “universal de segundo or-

zal ta xad’ érxaota yvweilewy: moaxtint) Yag, 1 0¢ maEls megl Td xad’ Exaota. A0 nai
£viol oV €ld0TES ETEQWV EOOTMV TIQOUTIXMDTEQOL, ®Ol €V TOlg dAAOLS Ol EUELQOL €L YA
eldeln Ot 1o ®nodda ebmemTa nEéa kal VyLewd, mola Og xoVPpa dyvoot, o mowoeL Vylelay,
AL’ O eldag OTL TA 0QVviDeLa [xoDPa ®atl] VyLewva mooer uaAlov. 1) 8¢ GQOVNOLG TQOXTIXT):
Mote Oel Aupw Exetv, 1) TavTNV PGAAOV.

¥ La relevancia del conocimiento particular sobre el universal en el terreno practico
ha sido reconocida por muchos autores como un gran acierto de la ética aristotéli-
ca, por ejemplo, por Gadamer, quien opone la ética aristotélica a los sistemas €ticos
aprioristicos de Kant y Scheler: “El concepto de ‘ethos’ que €] pone como fundamento
(Aristoteles) expresa propiamente esto: que la “virtud’ no sélo consiste en el saber, que
la posibilidad del saber depende mds bien de cémo es uno, y que este ser de cada uno ha
recibido su impronta progresiva de la educacién y del modo de vivir. Quizds Aristdteles
se ha fijado con mads insistencia en el cardcter condicionado de nuestro ser ético, en la
dependencia de la eleccion individual de sus peculiares determinantes practicos y so-
ciales, y se ha fijado menos en la incondicionalidad que acompaiia al fenémeno ético”.
Cf. Gadamer 1991, p. 182. La presencia del universal y del particular en el ejercicio
de la prudencia ha dado lugar a una discusién acerca de cudl de estos dos elementos
es prioritario en la decisién, y, por lo tanto, en el terreno practico. Esta discusion ha
dado cabida a distintas posturas particularistas y universalistas de distintos tipos. Nuss-
baum parece sostener una postura particularista moderada cuando argumenta que, para
Aristételes, las reglas son ttiles en el razonamiento prictico, sobre todo cuando atin
no se ha alcanzado la madurez del agente prudente, pero, indudablemente, Aristételes
concede prioridad al particular: “El buen navegante no se guia por el reglamento; y estd
preparado para ocuparse de lo que no ha visto con anterioridad. Pero sabe, también,
como servirse de lo que ha visto; no hace como si nunca hubiera estado en un barco
antes. La experiencia es concreta, y no se puede recoger exhaustivamente en un sistema
de reglas. A diferencia de la sabidurfa matemadtica, no se puede abarcar adecuadamente
en un tratado. Pero si ofrece orientacion, y nos alienta a reconocer los rasgos repetidos
asi como los dnicos. Aun cuando las reglas no son suficientes, pueden ser sumamente
utiles y, con frecuencia, incluso necesarias”. Cf. Nussbaum 2005, pp. 148-149. Sin
embargo, Irwin defiende una visién contraria al particularismo en Aristételes, pues la
prioridad tedrico-normativa no la tienen los juicios particulares de la percepcion sino los
principios universales. Cf. Irwin 2000.



96 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

den”). Segun el ejemplo médico que aparece en el texto anterior, “las
carnes de ave son ligeras y saludables”, no es un universal con tanta
amplitud como “las carnes ligeras son sanas y de facil digestion”; de
igual manera, es distinta la universalidad de “el agua con miel le hizo
bien a Socrates y a Calias cuando tenian fiebre”, que la universalidad
de “el agua con miel cura la fiebre de los fleméticos”.*® A la prudencia,
al igual que a la practica médica, le basta tener los universales que se
obtienen a partir de la experiencia (universales de primer orden), porque
con ellos logra cumplir su fin prictico; en cambio, los universales més
amplios (universales de segundo orden) son propios de la ciencia prac-
tica, porque expresan la causa de que algo sea de determinada manera:
las carnes de ave son sanas y de fécil digestion, porque la carne de ave
es un tipo de carne ligera, y este tipo de carnes, debido a su naturaleza,
son sanas y de facil digestion; igualmente, el médico sabe que el agua
con miel curd la fiebre de Socrates, porque Socrates tiene un tempe-
ramento flemadtico y el agua con miel es eficaz para curar la fiebre en
los individuos con este temperamento.* Aristételes nos advierte que la

38 Cf. Metaph., E2, 1027a23-24.

3 Devereux parece tener una opinién distinta al respecto. Para €1, las ciencias teoréti-
cas en Aristételes tratan sobre universales y las practicas sobre particulares, aunque esta
distincion fue paulatina en Aristételes; de manera que excluye una ciencia ético-politica
que trate sobre universales. Los particulares, segun este autor, comprenden ciertas gene-
ralizaciones a las que llama “specific types”, a diferencia de la émotfipn que sélo utiliza
“generic types”, algo semejante a la distincién entre universal de primer y segundo
orden sobre la que hablé lineas arriba. Sin embargo, la verdadera diferencia entre el
conocimiento particular y el universal no estd en su contenido (pues no se refieren a un
individuo u objeto especifico), sino en que el universal es explicativo y causal, lo cual
parece negarle a la politica el estatuto de ciencia practica. Cf. Devereux 1986. Desde
mi punto de vista, la politica trata de particulares secundariamente y de los universales
primariamente; la afirmacién de Devereux acerca de las ciencias practicas como aque-
llas que tratan de los particulares es correcta, si por eso se entiende que la finalidad de
la politica y la ética es préctica y, por lo tanto, tiene que ver con resultados concretos,
lo cual no ocurre en la fisica o en la biologfa. Ademds de esto, pienso que la politica si
tiene que ver con los universales de tipo causal y explicativo, lo cual debe buscarse en
pasajes que implican una ciencia de principios, como el del argumento del €pyov, y no
confundirnos con aquellos otros pasajes en donde busca explicar el funcionamiento de
la prudencia, la cual tiene como prioridad al particular sobre el universal. La opinién
de Wieland parece opuesta a la de Devereux, porque enmarca a la prudencia como la
virtud que completa las carencias de la filosofia préctica en el terreno de lo particular:
“La filosoffa practica puede proveer a quien obra ayudas orientativas, pero no prescrip-
ciones para su comportamiento en la situacién particular del caso. Por ello, tampoco



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 97

eficacia de las generalizaciones de la experiencia (universal de primer
orden) puede ser mayor que las universalizaciones de la ciencia (univer-
sal de segundo orden), pero eso ocurre s6lo cuando teniendo el universal
desconocemos los particulares: podemos saber que las carnes ligeras son
saludables y desconocer cudles carnes son ligeras; uno puede recomen-
dar a alguien ser responsable y desconocer los casos particulares en los
que se manifiesta la responsabilidad; en este caso, seria mds eficaz si
recomenddramos acciones concretas: llegar a tiempo al trabajo todos los
dias, alimentar y cuidar a los hijos, no malgastar el dinero, etcétera. Sin
embargo, Aristételes tampoco niega que el universal de segundo orden
pueda llegar a ser mds eficaz que el universal de primer orden cuando se
no desconocen los particulares a los cuales estd referido.

En este texto, no sélo se aprecia la necesidad del conocimiento uni-
versal en el ejercicio de la virtud de la prudencia, sino que, ademds, se
puede entrever una diferencia mds entre la prudencia y la ciencia practi-
ca que soOlo la del dmbito de aplicacién (individual y publico), sefialada
en EN Z8: los universales propios de la experiencia son suficientes para
el ejercicio de la prudencia; en cambio, lo propio de la ciencia practica
(como en la medicina) son los universales mas abarcantes (universales
de segundo orden). La prudencia y la ciencia politica se distinguen en
cuanto al tipo de universalidad propia, pero si la ciencia (¢wotiun) es
una “suposicion acerca de los universales y de las cosas necesarias”,*
cabria ademads la posibilidad de que la ciencia practica también abarcara
los universales de la experiencia prictica, aunque los universales de tipo
causal (universales de segundo orden) no dejarian de ser los mds propios
de dicha ciencia.

b. El intelecto (voig) como la virtud propia de los principios practicos
Los principios propios de la ciencia practica (universales de segundo

orden), ademas de que pueden no requerirse en la accién prudente, pues-
to que bastarian las generalizaciones de la experiencia, son adquiridos

puede quitarle jamds al individuo la responsabilidad por su obrar concreto. A la filosofia
practica le queda, sin embargo, la tarea de marcar aquellos lugares vacios a ser llenados
no por ella misma, sino sélo por la praxis”. Cf. Wieland 1999, p. 109.

40 Cf. Arist., EN, Z8, 1140b31-32.



98 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

por el voig, que es una virtud intelectual distinta a la prudencia, y que
es propia de la parte epistémica del alma. Aristételes, al final de EN
78, después de hablar de los tipos de prudencia, retoma el tema de los
universales y la importancia de los particulares que habia mencionado
al final de EN Z7, y opone la ciencia a la prudencia, con eso también
hace énfasis en que lo propio de la prudencia no es el universal sino el
particular:

Es evidente, que la prudencia no es ciencia, pues ella, como se dijo, se ocupa
de lo dltimo: tal es la naturaleza de lo prictico. Ella se opone al intelecto; en
efecto, por un lado, el intelecto es de las definiciones, de las cuales no hay
razonamiento, y por otro lado, la prudencia se ocupa de lo tltimo, de lo cual
no hay ciencia, sino sensacion.*!

Esta cita es doblemente relevante. En primer lugar, porque enmarca a
la prudencia en el dmbito préctico y no tedrico, pues le conciernen més
los particulares. En segundo lugar, porque aqui Aristételes hace alusion
a las definiciones, las cuales son principios, cuyo conocimiento se obtie-
ne a través del intelecto (vodg),* por lo cual es un conocimiento que co-
rresponde a la parte epistémica del alma. El intelecto es el hédbito de los
principios y, por tanto, el habito propio de la ciencia no-demostrativa.*?
Asi como al intelecto le conciernen las definiciones o principios maés
universales como: “las carnes ligeras son saludables y de facil diges-
tion” o “el agua con miel es benéfica para la fiebre en los flemdticos”
(universales de segundo orden); asi, a la prudencia le conciernen las co-
sas dltimas, es decir, los particulares, de las cuales hay sensacion pero no
hay ciencia, pues la ciencia no es de lo particular sino de lo universal

41 Arist., EN, Z8, 1142a23-27: 61 & 1| $povnolg odx Emothuw), paveQdv: Tod Yo
€oydtov gotiv, MomeQ elpnTal TO YOQ TQAKTOV TOLOVTOV. AvTixeltal uev 0N Td v O pev
Y& voig Thv dowv, GV ovx EotL Adyog, 1 8¢ Tod éoydTov, ol 0% EoTwv EmoThun GAN’
aiocOnotg.

4 Las definiciones no son obtenidas por demostracién, como también lo explica
Aristételes en los Analiticos Posteriores, cf. Arist., APo., A3 y B4.

43 Cf. Arist., APo., 72b18-22.

4 Para Reeve, la parte calculadora del alma que lleva a cabo la deliberacién y, por lo
tanto, el ejercicio de la ¢poodVnoLg, recurre a la parte epistémica del alma para tomar de
ella las verdades précticas que son necesarias para la deliberacién como premisas ma-
yores: “For though practical wisdom must be concerned with universal premises (V1.7
1141b14-15), it gains its knowledge of them at second hand from the scientific part.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 99

Pienso que en los capitulos EN Z7 y Z8 se menciona la relevancia
de los conocimientos universales para la deliberacién y la accién, esto
es, para el ejercicio de la prudencia, pero también se hace énfasis en la
importancia del conocimiento de lo concreto y particular sobre el univer-
sal; de manera que el objeto propio de la prudencia es mds lo particular
que lo universal. Por otro lado, la virtud correspondiente a los principios
mads universales no es la prudencia, sino es el vovg; éstos no pueden ser
producto de la virtud intelectual de la ciencia en su sentido demostrativo,
porque no son deducibles, y tampoco lo son del arte ni de la prudencia,
pues lo méas propio de ellas son las cosas particulares; por ultimo, la
virtud de dichos principios tampoco corresponde al ejercicio de la sabi-
duria, porque a ella le conciernen los objetos superiores del universo.

Los principios practicos en cuanto universales y necesarios, cuya vir-
tud correspondiente es el votg, son el objeto constitutivo de la ciencia
practica o ético-politica. Si los principios practicos son necesarios en
cuanto verdaderos y universales, entonces pueden ser pensados por la
parte cientifica del alma (¢émotmpovindv) y ser considerados como ob-
jetos de estudio en cuanto tales. Los principios con los cuales se llevan
a cabo las acciones correctas serian los mismos objetos sobre los cuales
se hace ciencia préctica, la diferencia estd en la forma en que son pen-
sados por la parte racional: la parte calculadora (hoywotndv), gracias a
la prudencia, usa de los principios para la deliberaciéon con vistas a la
accion correcta; mientras que la parte cientifica (¢motmuovizdv) piensa
los principios précticos como objetos de estudio, dando lugar a la cien-
cia prictica o politica. La prudencia tiene un fin meramente practico:
la accién correcta; mientras que la ciencia préctica tiene, en cambio, el
fin tedrico de pensar sobre los principios practicos (y otros fendmenos
éticos de los cuales se obtienen definiciones), sin que por ello este fin
tedrico se contraponga al fin practico de la vida buena; por el contrario,
esta ciencia subordina su fin teérico al préctico.

IV. La analogia entre la ciencia prdctica y la medicina

La analogfa con la medicina para explicar la naturaleza y el funciona-
miento del conocimiento prictico es muy recurrente no sélo en el libro

Practical perception of such things as “This is bird meat’, by contrast, is its own unique
contribution”. Cf. Reeve 2006, p. 208.



100 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

Z., sino también a lo largo de la Etica Nicomaquea.*> Segiin el esquema
de virtudes de EN Z1, la prudencia y las artes, entre ellas la medicina,
se ubican dentro de las virtudes referidas a las cosas contingentes; por
esta razén, Aristoteles las coloca como virtudes intelectuales aparte de
la ciencia.*® Otra semejanza importante entre prudencia y medicina, se-
gliin EN Z, es que ambas comparten una finalidad prictica: una busca la
virtud, y la otra, la salud; ninguna de las dos busca sélo el conocimiento
por el conocimiento; de esta finalidad practica se desprende el hecho
de que ambas son similares por utilizar conocimientos particulares y
universales, asi como que en ellas sea especialmente relevante el cono-
cimiento de los particulares.*’

En este apartado me concentraré en explicar en qué consiste exacta-
mente la analogia entre la filosofia prictica y la medicina a partir de la
comparacion que realiza Aristételes entre prudencia y medicina en Z12 y
713, con el fin de esclarecer el estatuto cientifico de la ética y la politica
a partir de su semejanza con la medicina. En estos capitulos, Aristdteles
expone un par de aporias relacionadas con la prudencia: la primera es
acerca de la utilidad de la prudencia y de la sabiduria, y la segunda, so-
bre si la prudencia puede mandar sobre la sabiduria, a pesar de que esta

4 Cf. Arist., EN, A6, 1097a8-13; B2, 1104al-5; B4, 1105b12-18; K9, 1181b2-12.
Aristételes se refiere a la medicina como una de las ciencias particulares; ella trata acer-
ca de la salud, asi como la geometria trata sobre las magnitudes (cf. EN, Z10, 1143a3).
Desde el punto de vista de la triple divisién de las ciencias, la medicina es una ciencia
productiva, pues su interés radica en lograr la salud de los individuos. Cf. Arist., Metaph.,
K, 1064al1-13.

46 Cf. Arist., EN, Z4, 1140al.

47 Jaeger ofrece una visién panordmica de las analogias médicas utilizadas en la EN
para explicar el conocimiento ético, asi como una explicacién del origen de la analogia
entre ambas disciplinas, la cual se remonta al Gorgias; en este didlogo, Socrates se re-
fiere a la politica como una nueva filosoffa cuyo objeto es el cuidado del alma. Segin
Jaeger, Aristdteles retoma esta analogia para explicar la naturaleza de la ciencia practi-
ca, como un conocimiento distinto al especulativo, y, que, ademds, es muy semejante al
de la ciencia médica. La analogia entre la medicina y la filosofia practica es relevante,
sobre todo, para hablar de la fundamentacién tedrica de la politica, asi como de su
método propio: “The consistent comparison of ethics with medicine obviously was not,
for Aristotle, a mere piece of learned pedantry. Every word he utters about questions of
method has its philosophic meaning. Apparently he thought it necessary again and again
to illustrate the nature and peculiarity of ‘politics’ or ethics as a science. As a special
branch of philosophy distinct from theoretical speculation, it needed a careful descrip-
tion and justification of its aim and methods”. Cf. Jaeger 1957, p. 60.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 101

ultima sea superior. Mi interés se centra en la primera aporia, pues, para
hablar acerca de la utilidad de la prudencia, Aristételes recurre a una
comparacion con la medicina y con la gimnasia:

Se podria problematizar acerca de estos hdabitos, preguntando para qué son
utiles. En efecto, por una parte, la sabiduria para nada estudia las cosas a
partir de las cuales un hombre es feliz (pues ella no es propia de ningin
tipo de génesis), y, por otra parte, la prudencia tiene eso; pero, ;para qué es
necesaria €sta? Si es cierto que la prudencia es el habito acerca de lo que
es justo, bello y bueno para el hombre (éstas son las cosas que practica el
hombre bueno), también es cierto que para nada somos mds practicantes por
saber estas cosas (si es cierto que las virtudes son hdbitos), como tampoco
por saber las cosas saludables y las vigorosas, ni cuantas se dicen no para
producir, sino para ser a partir del hébito; en efecto, para nada somos mas
practicantes (saludables y vigorosos) por tener la ciencia médica y la gim-
ndstica. Hay que decir que, si la prudencia no es ttil a causa de estas cosas
[el saberlas], sino por ser virtuoso, para nada es util a los que son virtuosos,
y tampoco a los que no la tienen.*

En este texto se plantea la primera aporia: parece que la prudencia no
es util en la practica de la virtud; si la prudencia se entiende como el co-
nocimiento de lo bello, bueno y justo, asi como la medicina y la gimna-
sia son el conocimiento de lo sano y de lo vigoroso; y si el conocimiento
médico no nos hace practicar las cosas saludables, tampoco la prudencia,
en cuanto virtud intelectual, nos hace practicar las cosas bellas, buenas
y justas; éstas parecen ser mds bien el producto de una cierta practica.
Por ejemplo, saber que el cigarro es dafiino para la salud y saber porqué
es danifio, no nos hace dejar de fumar de forma automatica; o bien, po-
demos saber que consumir vitaminas ayuda a evitar las enfermedades en
épocas de frio y, sin embargo, no por eso las consumimos; por el con-
trario, parece que, en relacion con la prictica, es mds importante llevar

5

4 Arist., EN, Z12, 1143b18-30: Aiamopiosie 8’ &v Tic meQl avT@V Tl }0NHoLol eiowy.
T v yao codpice ovdEv Bemonoel €€ GV Eotal evdaipmv dviommog (ovdedg Yao 20Tt
YEVESEWG), 1) O¢ HEOVNOLS TODTO PV ExeL, AALA Tivog Eveno Ogl aThig; elTte 1 pev poodvnolc
€0TLV 1) TteQL TO. dlnaa »ol xaha »ot ayada avBodm, tadta & €éotiv & 10D dyabod éotiv
avOOg mEATTELY, OVOEV 08 mEarTIRMTEQOL T( eldévon avTd €opev, eineo €Eelg ai apetal
elowy, MomeQ 0VOE TA VyLewva 0VOE TA gvERTXA, OO U1 TO TOLELY GANG T@ 0Tt ThS €Eewg
eival Méyetar oDV YiQ TQAXTIXMOTEQOL TM EYELV TNV LOTQIXTY X0l YUUVOOTIAY E0LEV. &l
8¢ i) TolTWY YAV GEOVIHOY ENTEOV GALG TOD YiveoOar, Toig ovoL omoudalolg ovBEV G
ein yonotpog €t O’ 0vdE Tolg un €xovoLv:



102 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

a cabo las cosas que nos proponemos, que solo tener el conocimiento de
ellas.* La accidn virtuosa parece ser el producto de un largo proceso en
el que aprendemos a actuar correctamente (habituacién), y no tanto el
producto del conocimiento de qué es la virtud. Alguien puede saber qué
es lo bueno y lo justo y, sin embargo, su conocimiento no garantiza que
actuard bien y justamente, como el conocimiento de lo sano y lo vigoro-
S0 no garantiza que tengamos habitos saludables.

Aristételes resuelve la aporia inicial sobre la irrelevancia de la pru-
dencia en las acciones virtuosas afirmando que la prudencia es un ele-
mento ineludible para volverse virtuosos, porque hay una relacion de
interdependencia o de co-dependencia entre ella y las virtudes éticas: la
prudencia necesita de las virtudes éticas, porque ellas hacen correcto el
fin,° y las virtudes éticas necesitan de la prudencia, porque toda virtud
es un hdbito con recta razon. Aristoteles sostiene que la prudencia re-
quiere de las virtudes, porque ellas son el principio a partir del cual es
posible la accién correcta; pero, a su vez, la prudencia garantiza que la
virtud sea plena y no sélo natural, la virtud ética no sélo es un hébito
“segln la recta razén” sino un habito “con recta razén”.>! Esto quiere
decir, en dltima instancia, que no basta simplemente llevar a cabo ac-
ciones correctas; éstas pueden ejecutarse s6lo por cumplimiento a las
leyes, involuntariamente, o por ignorancia; por el contrario, es preciso
llevarlas a cabo por si mismas y, para lograr esto ultimo, es necesario el
conocimiento y, por lo tanto, la prudencia.’> La accion virtuosa requiere
de la intervencion de la parte intelectiva para cruzar el 4&mbito de la vir-
tud natural a la virtud plena. La virtud plena se da cuando el sujeto logra
un desarrollo suficiente del cardcter y también un suficiente desarrollo
intelectual >

4 La incontinencia es un ejemplo del caso en que podemos poseer el conocimiento
de lo que se debe o no hacer y, sin embargo, no llevarlo a cabo. La explicacién aristo-
télica ante este fendmeno, consiste en que el sujeto, ain sabiendo lo mejor, no lo elige
porque no sigue su razén sino sus apetitos, y sigue sus apetitos debido a que carece de
las virtudes del caracter. En este sentido se entiende el caso de la incontinencia, como
un caso opuesto al de la posesion de la virtud de la prudencia. Cf. Arist., EN, H1-10.

30 Cf. Arist., EN, Z13, 1144a7-9, 28-34.

U Arist., EN, Z13, 1144b26-27: {011 yd o HoOvov 1] #atd Tov 6000V Adyov, aAL’
ueta Tod 000D Aoyou €Eig dpeth) EoTLy:

32 Cf. Arist., EN, Z13, 1144a13-20.

33 El incontinente no tiene la virtud del cardcter, ni de la prudencia; ésta es propia del



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 103

En Z12, Aristoteles asemeja la prudencia y la medicina en la primera
aporia, pero en la solucion de la aporia en Z13 parece distinguirlas, pues
afirma que la prudencia es una virtud que si es necesaria para el ejerci-
cio de las acciones virtuosas, y, después de esta solucion, Aristételes no
vuelve sobre la comparacion con la medicina, dejando abierta la posibi-
lidad de interpretacion de la analogia completa.

La analogia entre prudencia y medicina se esclareceria si distinguimos
una relacion en dos niveles distintos; la primera estriba en una relacion
de semejanza entre la prudencia y la medicina como practica médica,
en cuanto que ambas implican habilidades y conocimientos generales y
particulares aplicables. El segundo nivel es la relacién de semejanza en-
tre la medicina como teoria médica y la politica como ciencia prictica:
ellas son ciencias, sistemas o cuerpos de conocimientos producto de una
teorizacién de sus objetos. Si consideramos estos dos niveles, la aporia
se comprende desde una perspectiva mds clara: en ella, Aristételes esta-
ria oponiendo el lado teorético de la medicina con la prudencia, por lo
cual la analogia no funciona correctamente: tener la ciencia médica o el
arte de la gimnasia no nos hace mas précticos en las cosas saludables y
vigorosas, lo cual si ocurre en el caso de la prudencia, pues poseerla im-
plica la realizacion necesaria de acciones virtuosas. La analogia funciona
mejor si comparamos la prudencia con la practica médica, y la politica
con la teorfa médica.

La préactica médica, a diferencia de la teoria médica o medicina, im-
plica el conocimiento suficiente para llevar a cabo acciones saludables,
asi como los hébitos saludables, tal como la prudencia requiere de los
habitos del buen caricter. En cambio, la teoria médica corresponde a un
nivel de conocimiento superior sobre las cosas saludables, el cual con-
siste en saber las causas de los fendOmenos, asi como en una sistematiza-
cion apropiada de los mismos. El médico o el cientifico, a diferencia del
hombre de experiencia, conoce el porqué de su conocimiento, es decir,
no sélo sabe el qué, sino que sabe dar la explicacién o causa de su pro-
pio conocimiento.** El conocimiento de la practica médica es el conoci-
miento del qué, aunque no tenga el porqué. La presencia de un cono-
cimiento cientifico ocurre de una manera muy semejante en la politica,

que sabe deliberar, es decir, del que conoce y actda en consecuencia. Sobre el fendmeno
de la incontinencia, cf. EN, H1-10.

3 Cf. Arist., Metaph., A, 981a24-30.



104 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

la cual también examina y sistematiza sus propios principios, y recurre
a la psicologia y otros temas metafisicos para dar una explicacion sufi-
ciente de los fendmenos que estudia.

La analogia con la medicina asi expuesta se complementa, ademads,
muy bien con la forma de ensefianza de la medicina y la politica que
aparece en EN K9.5 Aristdteles, en este capitulo, habla de la experiencia
en la medicina como algo elemental para poder entender los tratados
médicos, y de como ocurre algo semejante a los estudiantes de politica.
En la ensefianza médica, no basta, de ninguna manera, con la ensefanza
tedrica y basada unicamente en “los libros de texto”, sino que es preciso
ensefiar al estudiante de medicina con ejemplos précticos.>® El profesor
de medicina ensefia primero cémo proceder en un caso concreto, hacién-
dolo €l mismo, y luego pide al estudiante imitarlo bajo su supervision.
Aqui se distingue, por un lado, el conocimiento de los tratados médicos
y, por el otro, el conocimiento empirico del sujeto que aprende, esto es, se
distingue la practica médica, de la teoria médica. Aristoteles resalta asi la
importancia de la experiencia para el estudiante de politica. Por un lado,
estd en contra de los sofistas que ensefan a ser politicos sin serlo ellos
mismos (tienen solo la teorfa politica sin la préctica politica), y, por otro,
sugiere que los libros que contienen ensefanzas sobre politica serdn ttiles
sOlo en la medida en que se presuponga la experiencia. Asi, Aristote-
les parece distinguir la teorfa politica, de la practica politica o prudencia.

Sin embargo, cabe mencionar que las ventajas que supone la semejan-
za entre la politica y la medicina se pueden ver opacadas por sus diferen-
cias, ya que la politica y la ética aventajan con mucho a la medicina des-
de el punto de vista del sistema aristotélico, principalmente por su objeto
de estudio.’” Por ejemplo, en EN A13, Aristételes dice que la politica es

55 Arist., EN, K9, 1181b2-12.

36 Este doble sentido de la analogfa entre la medicina y la ciencia ético-politica lo
explica Jaeger de la siguiente manera: “Thus the example of medicine is used not only
as a model of method for the theoretical analysis of ethics but equally for its practical
application in human life and education. Medicine was the prototype that combined
both aspects, and it was precisely this combination that made it the perfect model for
the ethical philosopher”. Cf. Jaeger 1957, p. 60.

7 Chappell, a diferencia de lo que expuse en este apartado, defiende que en Aristéte-
les se da una ética del “hombre bueno” (agathos-centred), el cual es la medida del cono-
cimiento ético. Bajo esta vision de la ética aristotélica, Chappell piensa que la ética no
puede ser una ciencia, porque ella no es otra cosa que la sabiduria practica o prudencia;
por lo cual, lo que en cualquier ciencia (incluida la medicina) se consideran como tres



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 105

mejor y méds honorable que la medicina.®® El objeto de la ética es el bien
humano en su totalidad; en cambio el de la medicina es sélo una parte
del bien, la salud, algo producible; en cambio, el objeto de la ciencia
préctica es la accion (mpd&ig), y ella es superior a la produccion (mwoin-
olg), porque la primera alcanza su fin en su misma realizacion.’® Pienso
que estas diferencias en cuanto al objeto de estudio conllevan también
importantes diferencias metodoldgicas y cientificas entre ambas discipli-
nas, las cuales es preciso considerar, aunque en otra investigacion.

V. Evidencias metodologicas en apoyo de una ciencia prdctica en EN Z

El libro Z de la Etica Nicomagquea es un libro muy complejo, puede ana-
lizarse desde varios puntos de vista. En las secciones anteriores he hecho
una lectura a partir de sus contenidos para defender la presencia de una
ciencia préctica. Desde otro punto de vista, el libro Z puede tomarse
como un objeto de investigacion en si mismo, y, asi, cabria la pregunta
acerca de su objetivo o finalidad en cuanto tratado. En el presente apar-
tado busco esclarecer que, metodolégicamente, es posible apreciar que
la finalidad del libro Z es de carécter tedrico, debido a que tiene como
objetivo el estudio de la prudencia como principio practico. Casi al prin-
cipio del libro, Aristételes afirma:

Por eso, no sélo es necesario que esto (lo que dijimos antes) sea dicho
verdaderamente también acerca de los habitos del alma, sino también [es
necesario que] se defina [esto, i.e.] qué es la recta razén, a saber, cudl es la
definicién de ésta.®

clases de cosas materialmente distintas, en la ética son sé6lo distinciones formales: “For
any science or field of study, ethics included, we can raise the questions ‘“Who counts
as an expert in this field?’, “What is the subject matter of this study?’, and ‘What is the
objective of this study?’ [...] With medicine, for example, the aswers are, respectively,
“The qualified doctor’, ‘Disease and its treatment’, and ‘Health’. [...] But in the case of
ethics, we might say that Aristotle’s answers to these three questions are, respectively,
‘The good man’, ‘The good man’, and “The good man’ . Cf. Chappell 2005, p. 238.

8 Cf. Arist., EN, A13, 1102a20-21.

3 Cf. Arist., Metaph., ©, 9.

0 Arist., EN, Z1, 1138b32-34: 810 8¢l ol megl tag TiC Yuyiic Eeic w) povov dan0de
glvon To0T gignuévov, GALMG #ol Slweuopévov Tig ¢otv O 0e00g Adyog %ol TolTou Tig
600¢6.



106 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA 7.

En los libros B (II) al E (V) de EN, Aristoteles aborda el tema de las
virtudes éticas o del cardcter cuya funcion es la realizacién del término
medio en cada drea de la vida humana; y, para lograr de la mejor manera
posible dicho término medio, se requiere de la recta razon, o prudencia,
que es la virtud intelectual del &mbito practico. Por este motivo, al tema
de la virtud ética sigue una investigacion acerca de la naturaleza de la
prudencia, la cual se explica a lo largo del libro Z. En este sentido es
posible considerar EN Z como un tratado acerca del principio practico
y cognitivo por excelencia del dmbito moral, es decir, la prudencia, y
sobre el cual se busca precisar qué es (cuél es su definicién),®! y cudl
es su funcién. De modo que, si el objetivo del libro Z es el andlisis de
la prudencia como el principio practico por excelencia, entonces EN Z
seria un buen ejemplo de un tratado en el que se desarrolla la ética al
modo de una ciencia de principios o ciencia no-demostrativa.

Desde el punto de vista de la finalidad del tratado pienso que pru-
dencia y ciencia prictica no pueden considerarse lo mismo. Si ambas
fueran el mismo conocimiento, el contenido del libro que habla de la
prudencia tendria que ser considerado como el resultado del ejercicio
reflexivo sobre la propia prudencia, lo cual obliga a pensar que habria
diversos grados de prudencia; una seria la prudencia préctica, y otra la
tedrica, la que se pregunta por su propio funcionamiento. El nivel tedri-
co de la prudencia seria el concerniente a una mayor especializacion del
conocimiento practico, lo cual llevarfa a considerarla como una especie
de campo de conocimiento. En otras palabras, si el libro Z se conside-
ra un texto que se pregunta por el conocimiento prictico en si mismo,
entonces s6lo se puede concluir que es un conocimiento reflexivo, esto
es, un ejercicio de carécter tedrico. Asi pues, el libro Z es el resultado
de una teorizacion sobre el conocimiento practico; asi como un produc-
to de la parte epistémica del alma, que ha estudiado en qué consiste la
prudencia o conocimiento préctico en si mismo. Metodolégicamente no
puede sostenerse que el libro Z sea un libro de caricter practico; esto se

61 Respecto a la traduccidn e interpretacién del término 6pog, Rowe no estd de acuer-
do en traducirlo como “definicion”, sino como el criterio que determina las virtudes, las
acciones y el razonamiento que determina los medios. Aflade que varios comentadores
piensan que la pregunta sobre este criterio se resuelve hasta EN X: el medio es determi-
nado en relacién con la co¢ia. Sin embargo, Rowe sostiene que la pregunta se resuelve
en el mismo libro VI, y concuerda con Allan en que el criterio hacia el cual mira la recta
razoén es la percepcién. Cf. Rowe 1971, pp. 109-114.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 107

aprecia con mayor claridad en el pasaje del inicio en donde habla sobre
su finalidad, que es la de indagar qué es y en qué consiste la prudencia.
Y si esto es asi, esto nos llevaria a pensar que la prudencia tiene un fin
tedrico, o al menos, una parte tedrica, lo cual es contradictorio, ya que,
desde el punto de vista de la divisién de las partes del alma y de sus vir-
tudes, la prudencia es una virtud de la parte calculadora y no epistémica.
De modo que es preciso distinguir la prudencia de la ciencia préctica o
politica, la cual tendria un cardcter tedrico-sistemdtico, aunque esto no
demerita que, a su vez, este fin tedrico se subordine a un fin préctico.5?

VI. Conclusiones

El objetivo primordial de Etica Nicomaquea Z es distinguir el ambito
tedrico del prictico, haciendo un especial énfasis en la independencia
del segundo, cuya virtud respectiva es la prudencia (¢pooévnoig). Esta
divisién podria llevar a pensar en excluir toda posibilidad de una teo-
rizacidon del dmbito préictico, es decir, de una ciencia préactica. El libro
Z de Etica Nicomaquea presenta, asi, uno de los problemas principales
sobre la posibilidad de una ciencia del dmbito prictico, a saber, el de la
pertenencia del objeto de estudio prictico al dmbito de lo contingente,

62 La distincién entre prudencia y ciencia prictica como hdbitos correspondientes a
dos partes distintas del alma (hoywotxdv y gmotnuovirdv, respectivamente), ayuda
a no caer en un circulo vicioso en la justificacién del conocimiento ético. Esta es la
queja de Chappell a la postura que en un inicio pudiera pensar en la ética como ciencia:
“Even if ethics were what (to say it again) it most certainly is not, as tidily universal
a science as geometry, it would still be a self-reflexive science, a study whose study is
itself”. Cf. Chappell 2005, p. 239. Desde mi punto de vista, la ciencia prictica no es
una ciencia reflexiva del hombre bueno que se piensa a si mismo, sino que es producto
de un ejercicio de la parte epistémica que piensa sobre los fenémenos morales como un
objeto de estudio. Pienso que Chapell cae en un error similar cuando pone a Aristételes
la tarea de justificar lo que €l considera el estdndar de la ética: el hombre bueno. ;Quién
puede decir quién es el hombre bueno, sino €l mismo? “‘But who says who counts as
an agathos?’ Though Aristotle never explicitly answers this question. The obvious and
inevitable answer is that the best judge of who is an agathos is simply the agathos him-
self. After all, the agathos is the best judge of all the other important ethical questions.
So the more important this question is the more inevitable it seems that he must be the
best judge of this question, too”. Cf. Chappell 2005, p. 252. Desde mi punto de vista,
en la ciencia préctica, el estdndar no es el “hombre bueno”, sino la concepcién adecuada
del bien humano.



108 MARES MANRIQUE / LA POSIBILIDAD DE UNA CIENCIA PRACTICA EN ETICA NICOMAQUEA Z.

siendo que el objeto de toda ciencia o ¢motiun tendria que pertenecer
al dmbito de las cosas necesarias. El problema asi planteado, desde mi
punto de vista, no se resuelve por completo en EN Z debido a que aqui
no hay ninguna mencién a la nocién de “lo que ocurre la mayoria de
las veces” (wg €mi tO OAV), con la cual Aristételes admite las ciencias
sobre objetos contingentes no azarosos. Sin embargo, pienso que, dentro
de los limites del libro EN Z, es posible defender el valor cientifico que
Aristételes confiere a la ciencia prictica y, al mismo tiempo, es posible
acentuar la diferencia existente entre esta dltima y la prudencia. Uno de
los puntos mds relevantes en la diferenciacion entre prudencia y ciencia
practica consiste en sus distintos grados de universalidad: mientras que
en la prudencia basta con tener un conocimiento de la experiencia para
lograr la accion virtuosa, la ciencia practica implica un conocimiento
mds universal de los principios de la accion, requerido para la legis-
lacion. Tales principios no s6lo implican necesidad cientifica por su
universalidad, sino que, ademads, son adquiridos por el voig, que es una
virtud de la parte epistémica del alma. La base de esta diferenciacion en-
tre politica y prudencia se encuentra en la distincion entre varios tipos de
prudencia, dentro de las cuales, la legislativa es la prudencia arquitecto-
nica, por considerarse la mds universal de todas, y el origen de la ciencia
practica. Esta diferencia se corresponde con la concepcion de la politica
seflalada en EN Z7 como una émotiun o un campo de conocimientos
referido al bien y a las cosas utiles del hombre; ademds, se aprecia muy
bien al compararla con el dmbito médico: la prudencia es semejante a la
practica médica, en donde es mds relevante el conocimiento del particu-
lar, en cambio, la ciencia prictica es semejante a la teoria médica, cuyo
conocimiento mds propio es lo universal. Por dltimo, un andlisis del
texto de EN Z como un tratado sobre el principio de la prudencia es un
argumento mds de que, como sucede en otros tantos pasajes de la misma
obra, el objetivo de Aristdteles es la investigacion y andlisis tedrico de
los fenémenos éticos.

BIBLIOGRAFIA

ARISTOTELES, Etica Nicomaquea, trad. J. Palli B., Madrid, Gredos, 1985.

ARISTOTELIS, Ethica Nicomachea, 1. Bywater, 1. (ed.), Oxford, Oxford University
Press, 1975 [1894].

ARISTOTLE, Metaphysics, W. D. Ross (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1924.



NOVA TELLVS, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109 109

ARISTOTLE, Nicomachean Ethics, 2a. ed., transl. by T. Irwin, Indianapolis, Hackett,
1999.

ARISTOTLE, Nicomachean Ethics, transl. by C. Rowe, philosophical introd. and
comm. by S. Broadie, Oxford / New York, Oxford University Press, 2002.

BerTI, E., “Filosofia pratica e Phronesis”, Topicos, 43, 2012, pp. 9-24.

CHAPPELL, T., “The Good Man Is the Measure of All Things: Objectivity without
World-Centredness in Aristotle’s Moral Epistemology”, en C. Gill (ed.), Virtue,
Norms, and Objectivity: Issues in Ancient and Modern Ethics, Oxford, Claren-
don Press, 2005, pp. 233-255.

DEVEREUX, D., “Particular and Universal in Aristotle’s Conception of Practical
Knowledge”, Review of Metaphysics, 29, 1986, pp. 483-504.

GADAMER, H. G., “Sobre la posibilidad de una ética filoséfica”, Philosophica Mala-
citana, 5, 1991, pp. 173-187.

IrRwiN, T., “Ethics as an Inexact Science: Aristotle’s Ambitions for Moral Theory™,
en B. Hooker, M. Little (eds.), Moral Particularism, Oxford, Oxford Universi-
ty Press, 2000, pp. 100-129.

JAEGER, W., “Aristotle’s Use of Medicine as Model of Method in His Ethics”, Jus,
77,1, 1957, pp. 54-61.

NaraLl, C., “Virtue or Science?”, en The Wisdom of Aristotle, New York, State
University of New York Press, 2001, pp. 1-36.

NussBauM, M., “El discernimiento de la percepcion”, en M. Nussbaum, El cono-
cimiento del amor, Madrid, Machado Libros, 2005, pp. 113-201.

PLATON, Didlogos 1V —Repuiblica—, trad. de Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos,
2008.

REEVE, C. D. C., “Aristotle on the Virtues of Thought”, en R. Kraut (ed.), The Black-
well Guide to Aristotle’s Nicomachean Ethics, Malden, Blackwell Publishing,
2006, pp. 198-217.

RICHARDSON, G., “Theoretical and Practical Reason”, en G. Richardson, Happy
Lives and the Highest Good —An essay on Aristotle’s Nicomachean Ethics,
Princeton / Oxford, Princeton University Press, 2006, pp. 91-122.

Rowe, C. J., The Eudemian and Nicomachean Ethics: A study in the development of
Aristotle’s thought, Cambridge, University Printing House, 1971.

WIELAND, W., “Norma y situacién en la ética aristotélica”, Anuario Filosdfico, 32,
1999, pp. 107-127.

ZINGANO, M., “Aristotle and the problems of method in ethics”, Oxford Studies in
Ancient Philosophy, XXXII, 2007, pp. 297-330.



