
La posibilidad de una ciencia práctica
en Ética Nicomaquea Z

The Possibility of a Practical Science
in the Nicomachean Ethics Z

Elizabeth Mares Manrique
Programa de Becas Posdoctorales en la Universidad Nacional Autónoma de México, 

Becario del Instituto de Investigaciones Filológicas
elizabethmaresmanrique@gmail.com

Resumen: En este trabajo defiendo que, a pesar de la dificultad que implica 
distinguir la ciencia práctica y la prudencia (φρόνησις), en el libro Z de la Éti-
ca Nicomaquea Aristóteles sostiene algunas tesis que permiten confirmar el 
estatuto científico de la política y, así, éstas permiten diferenciarla de la pru- 
dencia: el estagirita no solamente concibió un campo de estudio propio de 
la ciencia práctica, también afirmó la presencia de principios universales de la 
acción, los cuales son susceptibles de investigación científica debido a que 
implican un grado de necesidad científica. El estatuto científico de la política 
se refuerza, además, con el uso de la analogía entre la ciencia práctica y la 
ciencia médica, a la cual Aristóteles recurre con frecuencia. Finalmente, ar-
gumento que, desde el punto de vista metodológico, el libro Z es un tratado 
acerca del principio práctico por excelencia que es la prudencia o φρόνησις.

Abstract: In this article I discuss that, in spite of the difficulty involved 
in distinguishing practical science from practical wisdom (φρόνησις), in the 
Nicomachean Ethics, book Z, Aristotle holds some theses that allow the con-
firmation of the scientific status of politics and, thus, allow its differentiation 
from practical wisdom: the Stagirite conceives not only a proper field of 
study about the practical science, yet he declares the presence of universal 
principles of action, principles which are susceptible of scientific research 
since they involve a certain degree of scientific necessity. Moreover, the 
scientific status of politics is being strengthened by the use of the analogy be-
tween practical science and medical science, which Aristotle recurrently uses. 
Finally, I argue that from a methodological point of view, book Z is a treatise 
about the practical principle par excellence, practical wisdom or φρόνησις.

Palabras clave: φρόνησις; ciencia práctica; metodología ética; Aristóteles.
Keywords: φρόνησις; Practical Science; Ethical Methodology; Aristotle.
Recibido: 17 de septiembre de 2015 • Aceptado: 30 de noviembre de 2015.
DOI: 10.19130/iifl.nt.2015.33.2.735

I. Introducción 

El libro Z es uno de los libros centrales de la Ética Nicomaquea, porque 
en él Aristóteles busca elucidar la naturaleza del conocimiento práctico, 

nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 81



82	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

así como enfatizar su autonomía en oposición al conocimiento teórico, 
lo cual se lleva a cabo a través de la distinción entre la prudencia y los 
demás hábitos intelectuales.1 Aristóteles afirma en EN Z1 y Z4 que la 
prudencia (φρόνησις) es la virtud práctica que pertenece a la parte del 
alma que piensa las cosas, cuyos principios pueden ser de otra manera 
(λογιστικόν),2 debido a que las acciones, al estar a cargo de los indivi-
duos, son deliberables, y nadie delibera sobre aquello que no puede ser 
de otra manera; las acciones, igual que las producciones, dependen de 
los agentes contingentes, de modo que no pertenecen al ámbito de lo 
necesario, sino de lo contingente. En cambio, la ciencia (ἐπιστήμη) es 
un hábito demostrativo acerca de las cosas que son necesarias, eternas, 
ingenerables e indestructibles; y es una virtud que pertenece a la parte 
del alma que piensa las cosas, cuyos principios no pueden ser de otra 
manera (ἐπιστημονικόν).3

La separación entre el conocimiento teórico y práctico desafía la po-
sibilidad de una ciencia práctica, porque, aparentemente, los fenómenos 
morales, sólo podrían ser pensados por la parte calculadora del alma 
(λογιστικόν), pues pertenecen al género de cosas cuyos principios pue-
den ser de otra manera y, por lo tanto, no podrían ser pensados por la 
parte epistémica del alma (ἐπιστημονικόν), que piensa las cosas que no 
pueden ser de otra manera. Un elemento para diferenciar el ámbito teó-
rico del práctico es la pertenencia de sus respectivos objetos a géneros 

1 Richardson Lear piensa que en EN Z Aristóteles busca que aquellos que tienen en 
alta estima a la sabiduría práctica reconozcan en la teoría una nobleza que antes no se 
le había atribuído con tanto énfasis: “I believe the structure of NE VI is protreptic, lea-
ding the audience raised in fine moral habits to an appreciation of theoretical wisdom. 
Indeed, I will argue that by the end of NE VI Aristotle takes the reader a step further: 
to appreciate that in some sense theoretical wisdom is a standard for practical wisdom”. 
Cf. Richardson 2006, pp. 93-94. 

2 Aristóteles parece suponer una correspondencia implícita entre los objetos pen-
sados, sus principios y la parte del alma que los piensa: así, los objetos contingentes 
tienen principios contingentes y son pensados por la parte calculadora del alma, y los 
objetos necesarios tienen principios necesarios y son pensados por la parte científica del 
alma. Cf. Arist., EN, Z3, 1139a5-15. 

3 La ciencia (ἐπιστήμη), junto a la virtud del intelecto (νοῦς), que es la virtud intelec-
tual de los principios, y a la sabiduría (σοφία) son las virtudes propias que correspon-
den a tres funciones distintas de la parte epistémica o científica del alma; es decir, la 
captación de los principios (νοῦς), la deducción a partir de tales principios (ἐπιστήμη), 
y la conjunción de ambas virtudes en relación con los seres más honorables (σοφία), cf. 
Arist., EN, Z5, 1140b31-1141a1. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 83

de cosas distintas;4 si el objeto de la ciencia no puede ser lo contingente, 
sino sólo lo necesario, entonces parece que no sería posible una ciencia 
del terreno práctico.5 Consecuentemente, la separación entre el ámbito 
teórico y el ámbito práctico puede llevar a pensar que, lo que Aristóteles 
consideró en otras partes de la EN como ciencia política6 no sería otra 
cosa sino la prudencia (φρόνησις).7 

4 Cf. Arist., EN, Z3, 1139b20-22; EN, Z5, 1140b2-4.
5 La principal dificultad que veo en EN Z para concebir a la ética y a la política 

como ciencias radica, principalmente, en la restricción del campo teórico o epistémico, 
únicamente a los objetos necesarios. Esto se debe en gran parte a que, en este libro, 
Aristóteles no considera la noción de “lo que ocurre la mayoría de las veces” (ὡς ἐπὶ 
τὸ πολύ), que es una noción que permite hablar de ciencia sobre las cosas contingentes 
debido a que presentan cierta regularidad. Cf. Arist., APo., 87b19-27. Para Richardson 
Lear la diferencia entre la virtud teórica y práctica que presenta Aristóteles en EN Z1 no 
parece estar tanto en sus objetos (pues la razón teórica puede pensar los objetos contin-
gentes desde el punto de vista de lo ὡς ἐπὶ τὸ πολύ), y tampoco en su metodología (pues 
utilizan las mismas leyes de inferencia y obtienen del mismo modo sus principios), sino 
más bien en que el razonamiento práctico está intrínsecamente ligado a la función de 
la parte irracional del alma. Cf. Richardson 2006, p. 94. Richardson Lear se refiere a 
ambas virtudes como dos formas de vida verdadera, cf. ibid., p. 103. Sin embargo, en 
este contexto de EN Z hay que considerar que aquí no aparece lo ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, lo cual 
no hace evidente que la parte epistémica piense los objetos prácticos; aunque estoy de 
acuerdo con la íntima relación entre la razón práctica y la parte irracional o caractero-
lógica del alma como una nota definitoria que ayuda a distinguir la virtud práctica de 
la teórica.

6 Cf. Arist., EN, A2, 1094a27, 1094b11; A3, 1094b15, 1095a2; A4, 1095a16; K7, 
1177b12-15; K9, 1181a23, 1181b15.

7 La diferencia entre ciencia práctica o política y prudencia no es clara en Aristóteles; 
sobre esto hay diversas opiniones entre los comentaristas contemporáneos. Reciente-
mente, Berti ha señalado que la identificación entre filosofía práctica y prudencia no 
corresponde al pensamiento aristotélico, tal como sostiene Gadamer explícitamente en 
Verdad y Método al hablar de la filosofía práctica aristotélica como uno de los modelos 
hermenéuticos. Según el mismo Berti, la identificación de estas dos formas de saber 
tiene sus raíces en Heidegger, quien adoptó a la Ética Nicomaquea como su guía en el 
desarrollo del programa de una “hermenéutica de la facticidad” y de una “analítica del 
Dasein”. Cf. Berti 2012. Zingano piensa que la diferencia entre el prudente y el filósofo 
moral aparece más clara en la EN que en la EE, debido a que en la EN hay un mejor 
entendimiento del método aplicado a los objetos morales, y a que la dialéctica deja de 
tener un papel relevante. Cf. Zingano 2007, p. 303. Para Rowe, la principal diferencia 
entre la EE y la EN está en que en la EE no hay una clara distinción entre la ética y 
las ciencias teóricas; en esta obra, Aristóteles no menciona la naturaleza peculiar de 
los objetos de la ética ni tampoco señala la falta de exactitud del conocimiento ético, 
características que sí aparecen en EN. La ética es vista en la EE como ciencia teorética: 



84	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

Sin embargo, en oposición a la tesis que identifica a la ciencia prác-
tica con la prudencia, en este trabajo, defiendo que, en la exposición 
de EN Z, Aristóteles sostiene algunas tesis que confirman el estatuto 
científico de la ciencia práctica y también permiten diferenciarla de la 
prudencia; así, la prudencia debe entenderse como la virtud práctica me-
diante la cual se lleva a cabo la correcta deliberación y que tiene cabida 
en el ámbito de las acciones particulares; en cambio, la ciencia práctica 
o política debe entenderse como un tipo de ἐπιστήμη que estudia el ám-
bito de la moralidad y cómo es posible desarrollar el bien del hombre en 
el individuo y en la πόλις.8 

La exposición del presente trabajo está dividida en cinco partes. En 
la primera, analizo algunos pasajes que muestran que Aristóteles postula 
un campo de conocimientos propio de la ciencia práctica, lo cual es un 
primer paso para distinguirla de la prudencia; en la segunda parte, ha-
blaré acerca de la apelación a principios prácticos universales y con 
cierto grado de necesidad científica en el libro Z, esto posibilita que 
dichos principios sean considerados como objetos de la ciencia práctica, 
pues se refieren a fenómenos regulares; en la tercera parte expongo en 
qué consiste la analogía entre la medicina y la ciencia práctica, lo cual 

“In conclusion: in EE —and we are now, I think, justified in talking of EE as a whole— 
the practical and the theoretical tend to merge into one another; and this is reflected 
in the close relation envisaged between speculative and practical thinking. But in EN, 
the distinction between the two spheres is complete. Ethics and the theoretical sciences 
no longer have anything in common, since their subject-matters are now established as 
being totally different in kind. Correspondingly, the rational faculty is now divided into 
two; the φρόνησις of EE becomes the ἀρετή of one half, and σοφία is appropriated for 
that of the other”. Cf. Rowe 1971, p. 72. Sin embargo, Rowe reconoce que la diferencia 
entre ética y filosofía teorética en EN es exagerada, y no es tan tajante como dice el 
mismo Aristóteles.

8 La autonomía del conocimiento práctico en oposición al conocimiento teórico debe 
entenderse en Aristóteles como la independencia de la ciencia ética de la ontología o 
ciencia del ser, contrariamente al modelo platónico; pero no como una identificación 
entre prudencia y ciencia ético-política. Berti distingue a la filosofía práctica de la 
prudencia, explicando sus distintas funciones: “La filosofia pratica, o scienza politica, 
secondo Aristotele, ricerca che cos’è la felicità, la identifica con l’esercizio eccellente 
della funzione propria dell’uomo, cioè con la virtù, descrive le varie virtù e insegna a 
praticarle, procedendo con metodo dialettico, cioè argomentando e confutando le opi-
nioni degli altri filosofi, sulla base di éndoxa. La phrónesis, invece, è l’esercizio stesso 
della virtù, cioè il saper deliberare bene circa i mezzi più idonei a raggiungere la felicità 
propria, della propria famiglia o della propria città, e l’unico argomento di cui essa fa 
uso è il cosiddetto sillogismo pratico”. Cf. Berti 2012, p. 17. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 85

se añade como un argumento más para entender a la política como una 
ciencia. Finalmente, en la cuarta parte, expondré la forma en que es po-
sible defender una ciencia práctica a partir de los propósitos y objetivos 
del propio tratado. Las primeras tres partes se desarrollan con base en 
los contenidos y propuestas del libro Z, mientras que la última parte se 
refiere más específicamente a una valoración metodológica del tratado 
en cuanto tal. 

II. La ciencia práctica o política como un campo de estudio determinado

En contraste con la noción de ciencia o ἐπιστήμη como ciencia demos-
trativa que aparece en EN 1 y 3, en EN Z7, Aristóteles parece considerar 
al terreno práctico como un campo de conocimiento muy semejante a 
una disciplina científica. El texto se resume en explicar la naturaleza de 
la sabiduría (σοφία), afirmando que ella es la conjunción entre ciencia 
(ἐπιστήμη) e intelecto (νοῦς) acerca de las cosas más honorables del 
universo: 

En tal forma, la sabiduría es intelecto y ciencia, es la ciencia de las cosas 
honorables, al ser justamente la cabeza de las ciencias. En efecto, es absurdo 
que alguien piense que la política (o la prudencia) sea la ciencia más exce-
lente, si el hombre no es la mejor cosa de las que hay en el universo.9

Aristóteles quiere resaltar una concepción genuina de la sabiduría; 
no se trata del conocimiento en un área determinada, como es el cono-
cimiento de un escultor, un labrador o un arquitecto, los cuales serían 
algunos ejemplos de artes; tampoco es un saber práctico o moral; la 
sabiduría es el conocimiento teórico, buscado por sí mismo, de las cosas 
más perfectas del universo, esto es, el conocimiento de los astros y las 
esferas celestes; se trata de la sabiduría identificada con la astronomía 
y teología y, posiblemente, también con las matemáticas; la sabiduría se 
consagra así como cabeza de todas las ciencias. En este texto se confir-
ma la oposición entre conocimiento práctico y teórico, entre sabiduría y 

9 Arist., EN, Z7, 1141a18-22: ὥστ’ εἴη ἂν ἡ σοφία νοῦς καὶ ἐπιστήμη, ὥσπερ κεφαλὴν 
ἔχουσα ἐπιστήμη τῶν τιμιωτάτων. ἄτοπον γὰρ εἴ τις τὴν πολιτικὴν ἢ τὴν φρόνησιν 
σπουδαιοτάτην οἴεται εἶναι, εἰ μὴ τὸ ἄριστον τῶν ἐν τῷ κόσμῳ ἄνθρωπός ἐστιν. Las tra-
ducciones de los textos que presento en este trabajo son mías. 



86	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

prudencia, a la cual también denomina política, y que Aristóteles descar-
ta que sea la “mejor” (σπουδαιοτάτην) de todas las ciencias. Además, 
en lo que sigue del texto, la concepción de la política como una ciencia 
o disciplina científica se afirma cuando el estagirita menciona el objeto 
de estudio propio de la política como algo que no podría ser el obje- 
to propio de la sabiduría:

Y si lo sano y lo bueno es distinto para los hombres y para los peces, y, al 
contrario, lo blanco y lo recto son siempre lo mismo, todos dirían que lo 
sabio es lo mismo y lo prudente distinto […] También es evidente que la sa-
biduría no es lo mismo que la política; en efecto, si uno llama sabiduría a la 
[ciencia] acerca de las cosas útiles para uno, habrá muchas sabidurías, pues 
no hay una sola [ciencia] acerca del bien de todos los animales, sino una 
distinta acerca de cada uno, de lo contrario, habría una única ciencia médica 
acerca de todos los seres.10

En este pasaje Aristóteles quiere hacer ver que la sabiduría no tiene el 
mismo objeto de estudio que la prudencia y la política, pues éstas tienen 
por objeto el bien del hombre, esto es, las cosas que le son útiles. La 
razón por la cual las cosas útiles y buenas para el hombre no pueden ser 
el objeto de la sabiduría remite a la discusión con los platónicos respec-
to al bien universal, en EN A6, como aquel que no puede ser el objeto 
de estudio de la ciencia política: lo bueno se predica del mismo modo 
que la salud y lo útil, esto es, no de forma unívoca como lo blanco y lo 
recto, sino con relación a algo uno (πρὸς ἒν), que los hace semejantes. 
Lo bueno, igual que lo sano, no es siempre el mismo en cada caso; es 
decir, lo bueno y lo sano no es lo mismo para cada especie animal: lo 
que es bueno para el hombre es distinto de lo que es bueno para los 
peces, o lo que es bueno para los caballos. Lo mismo ocurre en el caso 
de lo saludable y en la correspondiente ciencia de la salud, que parece 
ser el caso más claro de todas las ciencias: como las cosas que son salu-
dables para el hombre son distintas para otras especies; así también, las 
ciencias de lo saludable serán distintas para cada especie. En cambio, la 

10 Arist., EN, Z7, 1141a22-33: εἰ δὴ ὑγιεινὸν μὲν καὶ ἀγαθὸν ἕτερον ἀνθρώποις καὶ 
ἰχθύσι, τὸ δὲ λευκὸν καὶ εὐθὺ ταὐτὸν ἀεί, καὶ τὸ σοφὸν ταὐτὸ πάντες ἂν εἴποιεν, φρόνιμον 
δὲ ἕτερον· […] φανερὸν δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἂν εἴη ἡ σοφία καὶ ἡ πολιτικὴ ἡ αὐτή· εἰ γὰρ τὴν περὶ 
τὰ ὠφέλιμα τὰ αὑτοῖς ἐροῦσι σοφίαν, πολλαὶ ἔσονται σοφίαι· οὐ γὰρ μία περὶ τὸ ἁπάντων 
ἀγαθὸν τῶν ζῴων, ἀλλ’ ἑτέρα περὶ ἕκαστον, εἰ μὴ καὶ ἰατρικὴ μία περὶ πάντων τῶν ὄντων.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 87

sabiduría es siempre la misma y con relación a algo único y que siempre 
es lo mismo, como lo blanco. Si la sabiduría tuviera por objeto lo útil, 
habría muchas sabidurías, pues habría una sabiduría para lo útil de cada 
cosa; pero el objeto de la sabiduría no se predica como lo útil, ni como 
lo bueno; la sabiduría es una ciencia única que tiene por objeto los seres 
más honorables de todos.11 

En este texto se sugiere la posibilidad de una ciencia del bien del 
hombre: así como hay una ciencia de la salud para cada especie y una 
ciencia médica del hombre, así también hay una ciencia del bien para 
cada especie y una ciencia del bien del hombre, porque, la ciencia del 
bien del hombre, esto es, la política, es vista como un campo de cono-
cimientos opuesto al campo de la sabiduría, cuya justificación se da 
gracias a la delimitación de un género de estudio determinado, lo cual 
es el requisito principal en la conformación de toda ciencia en cuanto 
disciplina científica.12 

Si la política es considerada como una ciencia en EN Z7, y si es im-
posible hablar de una ciencia demostrativa del ámbito práctico (pues, 
según EN 1 y 3, la ciencia consiste en demostrar acerca de cosas nece-
sarias), entonces sólo queda pensar que en el libro Z hay dos sentidos 
de ciencia, uno, que es la ciencia como conocimiento demostrativo y, 
otro, que no está esclarecido, pero que se refiere a la ciencia en cuanto 
campo o cuerpo de conocimientos. Según EN Z7, la ciencia política es 
considerada como un campo de conocimiento relativo al bien y las cosas 
útiles para el hombre. 

Sin embargo, la identificación entre política y prudencia vuelve a 
plantearse cuando Aristóteles afirma en EN Z8 que, de algún modo, ellas 
son el mismo hábito: 

Tanto la política como la prudencia son el mismo hábito, no obstante, su 
esencia no es la misma. Y acerca de la ciudad, una es la prudencia legis-
lativa, como la principal, y otra, que tiene un nombre común, la prudencia 
política, como la referida a los particulares: ésta es práctica y deliberativa.13

11 Para Aristóteles, el sabio es sabio en general y no en algo particular, cf. Arist., 
EN, 1141a13, y, además, la sabiduría es la ciencia más exacta de todas las ciencias. Cf. 
Arist., EN, Z8, 1141a16.

12 Cf. Arist., APo., 76b13.
13 Arist., EN, Z8, 1141b23-27: Ἔστι δὲ καὶ ἡ πολιτικὴ καὶ ἡ φρόνησις ἡ αὐτὴ μὲν ἕξις, 

τὸ μέντοι εἶναι οὐ ταὐτὸν αὐταῖς. τῆς δὲ περὶ πόλιν ἣ μὲν ὡς ἀρχιτεκτονικὴ φρόνησις 



88	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

Carlo Natali, al comentar este pasaje, explica que dos cosas son igua-
les en su esencia (τὸ εἶναι) cuando comparten todos los predicados, lo 
cual no parece suceder en el caso de la política y la prudencia, cuyo 
ámbito u objeto de aplicación es distinto.14 La diferencia entre ambas es 
que el ámbito de aplicación de la prudencia es el ámbito del individuo, 
mientras que el ámbito de aplicación de la política es el de la πόλις. Y, 
en efecto, Aristóteles menciona dos tipos de prudencia de acuerdo con su 
ámbito de aplicación: por un lado, la prudencia del individuo particular, 
la cual se dice ser prudencia en sentido principal y, por otro lado, la rela-
tiva a la πόλις. Esta última, a la cual se refiere el texto, se divide en dos: 
la prudencia legislativa (νομοθετική) que es la principal (ἀρχιτεκτονικὴ), 
y la prudencia política (πολιτική) que es la referida a los particulares (τὰ 
καθ’ ἕκαστα) y, a su vez es práctica y deliberativa.15 

Aristóteles, al identificar a la política y a la prudencia en cuanto há-
bito, habla desde el punto de vista del sujeto; es decir, se refiere a las 
habilidades y disposiciones que tiene el individuo en materia práctica; 
éstas son las mismas en el sujeto, pero cuando el sujeto las aplica en 
el ámbito privado o individual se llama prudencia, y si las aplica en el 
ámbito público, se le denomina política. Entonces, en cuanto hábito y 
de cara al sujeto, la prudencia y la política son lo mismo, pero, desde 
el punto de vista de su esencia, ambas son distintas por el ámbito de su 
aplicación: una está referida al ámbito individual, y la otra, al ámbito 
público, referida a la constitución y a la aplicación de las leyes.16 

A pesar de que la prudencia y la política se consideran como un mis-
mo hábito del sujeto, pienso que su diferencia no está sólo en cuanto a 
su ámbito de aplicación (individual y público, respectivamente), sino 

νομοθετική, ἣ δὲ ὡς τὰ καθ’ ἕκαστα τὸ κοινὸν ἔχει ὄνομα, πολιτική· αὕτη δὲ πρακτικὴ 
καὶ βουλευτική·

14 Natali explica esta expresión de modo muy claro: “Only things that have an 
identical τὸ εἶναι share all possible predicates, phys. III 3, 202b 15-16; the difference 
between wisdom and politics does not lie in the subjective habitual state, nor in the 
logical structure of reasoning, but in the object to which they are applied”. Cf. Natali 
2001, p. 196, n. 66.

15 Cf. Arist., EN, Z8, 1141b24-30.
16 Reeve comenta este pasaje de la siguiente forma: “Practical wisdom is the same 

state of the soul as political science (politiké ), so that what the former accomplishes in 
relation to the individual, the latter accomplishes in relation to the city (polis): ethics is 
politics for the individual; political science, ethics for the city or state (NE I.2, VI.8)”. 
Cf. Reeve 2006, p. 210. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 89

a una diferencia mayor, de lo contrario, la política quedaría reducida a 
un tipo de prudencia; lo cual no parece concordar con lo dicho en EN 
Z7, en donde la política es concebida como una ciencia o campo de co-
nocimientos. Si Aristóteles quisiera concebir a la política sólo como un 
tipo de prudencia, en todo caso, tendríamos que atribuirle a la política 
todos los tipos de prudencia referidos a la πόλις, es decir, atribuirle tam-
bién la prudencia económica,17 en oposición a la prudencia individual. 

Sin embargo, pienso que la política, a diferencia de la prudencia, 
tiene además el carácter de un campo de conocimientos debido a que 
en el ámbito público se requiere de una concepción más abarcante y 
acabada del bien humano, esto es, se requiere de un mayor énfasis en 
el conocimiento de los universales,18 lo cual lleva al desenvolvimiento 
de la política como una ciencia en cuanto disciplina científica. Esta idea 
puede reforzarse a través del contexto inmediatamente anterior (recorde-
mos que las divisiones de los capítulos de la Ética Nicomaquea no son 
propias de la obra original). Al final de EN Z7, que sería al mismo tiem-
po el comienzo de EN Z8, Aristóteles habla de los particulares como el 
objeto principal de la prudencia, o del particular más que del universal, 
tal como sucede en el conocimiento médico y, a continuación, dice: 

Y la prudencia es práctica: de tal modo que es necesario tener ambos [cono-
cimientos], y, sobre todo a ésta [i.e. la experiencia]. Aquí, alguna [prudencia] 
será principal.19

Como hemos mencionado ya, la prudencia legislativa (νομοθετική) 
es la principal, esto es, la prudencia de primer orden entre los diversos 
tipos de prudencia; y ella es superior también a la prudencia política, 
la cual es del conocimiento particular (y muy probablemente superior 
a la prudencia individual); es decir, la prudencia legislativa es superior a 
cualquier tipo de prudencia, porque está más allegada al conocimiento 
universal. Esta apreciación de la νομοθετική, como referida a lo univer-
sal, favorece una visión científica, porque una característica propia de lo 
científico es la universalidad. Aunque, ciertamente, en este contexto, la 

17 Cf. Arist., EN, Z8, 1141b32.
18 Cf. Arist., EN, K9, 1180b20-23.
19 Arist., EN, Z7, 1141b21-23: ἡ δὲ φρόνησις πρακτική· ὥστε δεῖ ἄμφω ἔχειν, ἢ ταύτην 

μᾶλλον. εἴη δ’ ἄν τις καὶ ἐνταῦθα ἀρχιτεκτονική.



90	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

νομοθετική es un tipo de prudencia, ella conlleva el origen de la ciencia 
política debido a su universalidad. Cabe recordar que, la νομοθετική, 
es considerada en K920 como parte de la ciencia política, y Aristóteles 
recomienda al respecto, como sucede en todas las técnicas y teorías, la 
adquisición progresiva de los universales.21

Si Aristóteles, al señalar en EN Z8 que la política y la prudencia 
son el mismo hábito, pero con una esencia distinta, tiene en mente a la 
política como el campo de conocimiento que señaló en Z7, y, además, 
piensa a la prudencia como aquella virtud que tiene más relación con los 
particulares, así, la diferencia en cuanto a su “esencia”, no sólo radica 
en su referencia a distintos ámbitos (público y privado), sino también 
implica una diferencia en cuanto al conocimiento: la política se caracte-
riza por un conocimiento más universal, mientras que la prudencia tiene 
que ver más con los particulares. El origen de la ciencia política radica 
en la universalidad propia de la prudencia legislativa, lo cual representa 
una diferencia sustantiva frente a la prudencia individual. Como sucede 
también en la medicina (adelantándome al cuarto apartado), en todo co-
nocimiento del ámbito práctico se distinguen dos niveles, uno relativo a 
los principios universales, y otro relativo al conocimiento particular o de 
la experiencia: si el conocimiento propio de la prudencia es el particular, 
el conocimiento propio de la ciencia política es el universal.

Sin embargo, cabe señalar que esta diferencia entre prudencia y polí-
tica no puede seguirse a partir del esquema de los hábitos intelectuales, 
ya que, según éste, la prudencia es señalada como la virtud propia del 
ámbito práctico. Si quisiéramos encontrar un lugar en este esquema 
para la política tendríamos que colocarla en el ámbito de la ἐπιστήμη o 
del νοῦς. Sin embargo, con la identificación entre política y prudencia, 
posiblemente Aristóteles buscó señalar que no puede haber una correcta 
política sin prudencia, o bien, no pueden darse buenos políticos que no 
sean prudentes. El campo de aplicación de la prudencia política es lo que 
parece llevar a la necesidad de buscar aún más los universales; esta ne-

20 Cf. Arist., EN, K9, 1180b20-31.
21 “Deliberation may be the avatar par excellence of Aristotelian so-called particula-

rism —the place at which guidance by universal laws gives out and the individual agent 
must come to his own virtue-aided conclusions. If so, political science is surely the ava-
tar of Aristotelian universalism. To see practical wisdom correctly, we must keep both 
its aspects in mind— something we will be more likely to do if, as Aristotle intends, we 
read the Nicomachean Ethics as a prelude to the Politics”. Cf. Reeve 2006, p. 211. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 91

cesidad de universalidad es aún mayor que la requerida en la prudencia 
individual.22 

En el apartado siguiente volveré sobre la diferencia entre prudencia y 
política según el tipo de conocimientos que les son propios. En resumen, 
las dos características científicas de la política que aparecen hasta ahora 
son: una, que la política engloba los conocimientos prácticos en un solo 
campo de conocimientos, según EN Z7 y, otra, que la política como 
ciencia tiene su origen en la prudencia legislativa gracias a la relevancia 
de su universalidad, según EN Z8. 

III. Los principios prácticos como constitutivos de la ciencia práctica

Aristóteles, en EN Z1, sostiene que la parte calculadora del alma piensa 
las cosas, cuyos principios pueden ser de otra manera y, entre estas co-
sas, se encuentran las que son objeto de deliberación,23 es decir, las cosas 
que son objeto de la prudencia. Sin embargo, esta afirmación no debe 
tomarse como si el ejercicio de la prudencia dependiera de principios 
azarosos y sin ningún tipo de regularidad. Por el contrario, para explicar 
la función de la prudencia, Aristóteles considera la presencia de princi-
pios universales de la acción, los cuales son, junto con la percepción de 
los particulares, elementos indispensables en el ejercicio de dicha virtud. 
La apelación a principios universales parece contrariar las afirmaciones 
iniciales de Z2 y Z4, ya que los principios prácticos, por ser universales, 
tendrían, al menos, un cierto grado de necesidad.24 

En este apartado mi objetivo es doble, en primer lugar, mostraré que 
los principios universales a los que Aristóteles recurre en el libro Z, son 

22 En EN, K9, 1180b16-20, Aristóteles señala que se puede atender un caso concreto 
con base en su experiencia propia, tal como le ocurre a quien puede curarse a sí mismo 
y es incapaz de curar a otros. Por eso, si se busca tener un ámbito de aplicación más 
amplia, por ejemplo, el caso de la aplicación de las leyes en la πόλις, es necesario pro-
gresar en el conocimiento del universal. 

23 Cf. Arist., EN, Z2, 1139a5-14.
24 Cf. Arist., EN, Z2, 1139a5-8. Pienso que esta contradicción es sólo aparente, 

porque, con la afirmación de que “la parte calculadora del alma piensa las cosas cuyos 
principios pueden ser de otra manera”, Aristóteles no busca negar universalidad y cierta 
necesidad a los principios del ámbito práctico, sino que trata de enfatizar en que la 
aplicación de estos principios depende de la deliberación del agente, así como de sus 
circunstancias contingentes. 



92	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

aquello que conforma y posibilita la ciencia práctica, ya que, al tener 
cierto grado de necesidad, pueden ser pensados por la parte epistémica 
del alma, y, así, conformar los contenidos de dicha ciencia. Y, en se-
gundo lugar, mostraré que dichos principios universales son obtenidos 
gracias a la virtud del intelecto (νοῦς), es decir, una virtud que, desde el 
punto de vista de EN Z, pertence a la parte epistémica del alma.

a) La necesidad y universalidad de los principios prácticos

La necesidad y la universalidad son características de todo conocimiento 
científico,25 y ambas están presentes en los principios prácticos. En EN 
Z4, el estagirita afirma que lo que es producido (ποιητόν) y lo practica-
ble (πρακτόν) pertenecen al ámbito de las cosas cuyos principios pueden 
ser de otra manera;26 con esta afirmación, más que hablar de principios 
azarosos, Aristóteles parece querer decir que los principios de lo produ-
cido y de lo practicable pueden ser adecuados, o no adecuados para la 
acción virtuosa, ya que dependen del sujeto que lleva a cabo la acción o 
la producción. 

Aunque la prudencia sea una virtud del alma racional que piensa 
las cosas que pueden ser de otra manera en el ámbito práctico, no por 
eso ella admite cualquier tipo de principios, sino que, en cuanto virtud, 
implica llevar a término la acción virtuosa y correcta y, por lo tanto, 
reclama principios adecuados. Aristóteles afirma que la prudencia es: 
“un hábito práctico de acuerdo con la razón verdadera, acerca de los 
bienes y males en el hombre”,27 y, a diferencia del arte que está referido 
a ámbitos determinados (v. g. el arte de la arquitectura está referido a la 
producción de edificios o el arte de esculpir a la producción de escultu-
ras), la prudencia está referida a la correcta deliberación en relación con 
la vida completa:

Parece ser propio del prudente el ser capaz de deliberar correctamente, sobre 
las cosas bellas y convenientes para él mismo, no según la parte, por ejem-

25 Cf. Arist., APo., A2, 71b9-16 y 73b25-29.
26 Arist., EN, Z4, 1140a1-2.
27 Arist., EN, Z5, 1140b5-6: ἕξιν ἀληθῆ μετὰ λόγου πρακτικὴν περὶ τὰ ἀνθρώπῳ 

ἀγαθὰ καὶ κακά. Arist., EN, Z5, 1140b20-21: τὴν φρόνησιν ἕξιν εἶναι μετὰ λόγου ἀληθῆ 
περὶ τὰ ἀνθρώπινα ἀγαθὰ πρακτικήν.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 93

plo, cuáles tienen que ver con la salud, o cuáles tienen que ver con el vigor, 
sino cuáles tienen que ver con el vivir bien en su totalidad.28 

La deliberación, como función propia de la prudencia, estriba en dos 
cosas: por un lado, en especificar los fines hacia los cuales tiende el su-
jeto, basándose en una concepción previa del bien, y, por otra parte, en 
pensar los mejores medios para llevar a cabo los fines ya especificados; 
ambas funciones conforman a la deliberación como un tipo de búsque-
da.29 La virtud ética, que hace recto el deseo, y la prudencia, que hace 
correcta la deliberación, dan lugar a la elección correcta, que será la 
causa eficiente de la acción buena.30 

La prudencia, para llevar a cabo la correcta deliberación, requiere 
entonces de principios correctos y adecuados; ella es una de las virtudes 
intelectuales por las cuales siempre captamos la verdad y no caemos en 
el error.31 La parte calculadora del alma puede deliberar erróneamente, 
si sigue principios incorrectos, o correctamente, si sigue principios ade-
cuados; sin embargo, gracias a la prudencia siempre se deliberará correc-
tamente.32 Por ejemplo, en una situación que requiere el ejercicio de la 
valentía, como enfrentar al enemigo, nuestro principio sería incorrecto 
o inadecuado, si el principio de acción fuera cualquiera de los extremos 
en relación con el punto medio (ya sea la cobardía o la temeridad); en 
cambio, nuestro principio será correcto y adecuado si optamos por la 
acción valiente; y lo mismo sucede con las demás virtudes que realizan 
el bien humano o felicidad, y que son principios de la acción virtuosa. 
La prudencia se vale sólo de los principios que hacen correcta la delibe-
ración y que permiten la realización del bien humano. Un aspecto de la 
necesidad en los principios prácticos consiste en que sólo serán adecua-
dos o convenientes aquellos que estén en conformidad con una correcta 
concepción del bien humano. 

28 Arist., EN, Z5, 1140a25-28: δοκεῖ δὴ φρονίμου εἶναι τὸ δύνασθαι καλῶς βουλεύ
σασθαι περὶ τὰ αὑτῷ ἀγαθὰ καὶ συμφέροντα, οὐ κατὰ μέρος, οἷον ποῖα πρὸς ὑγίειαν, 
πρὸς ἰσχύν, ἀλλὰ ποῖα πρὸς τὸ εὖ ζῆν ὅλως.

29 Cf. Arist., EN, Z12, 1144a6-9.
30 Cf. Arist., EN, Z2, 1139a23-26, 31.
31 Cf. Arist., EN, Z6, 1141a3-4.
32 Aunque la prudencia se ubique en la parte doxástica que admite lo falso, ella siem-

pre es verdadera. Cf. Arist., EN, Z5, 1140b25-28.



94	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

Por otra parte, otro aspecto que confiere necesidad a los principios de 
la acción prudente es su universalidad. Recordemos que Aristóteles en 
APo. A4 dice que el universal abarca a sus objetos de forma necesaria.33 
La contingencia de los principios de las acciones señalada en EN Z2 no 
es total, ella puede provenir, o por parte del sujeto, al aplicar los prin-
cipos de manera distinta en las acciones, o bien de los principios en sí 
mismos, que retratan la realidad contingente de los fenómenos prácticos; 
pero la posibilidad de universalizar los principios expresa cierta regula-
ridad y predictibilidad en los fenómenos morales, y de dicha regularidad 
se deriva cierto grado de necesidad.34 

Al final de EN Z7, después de mencionar que la prudencia es acerca 
de las cosas humanas y de las concernientes a la deliberación,35 Aristó-
teles introduce los principios universales de la acción que, junto con la 
percepción de los particulares, son elementos indispensables para que 
pueda llevarse a cabo la función de la prudencia:

La prudencia no es sólo de los universales, sino que es necesario conocer 
también las cosas particulares: en efecto, ella es práctica, y la acción tiene 
que ver con los casos particulares. Por eso, incluso en otros campos, algunos 
que no saben, y los que tienen experiencia son más prácticos también en las 
demás cosas. En efecto, si uno supiera que las carnes ligeras son sanas y de 
fácil digestión, y uno desconoce cuáles son ligeras, no producirá salud; sino, 
sobre todo, producirá salud, el que sabe que las carnes de ave son ligeras y 
saludables. Y la prudencia es práctica: de tal modo que es necesario tener 
ambos [conocimientos], y, sobre todo a ésta [i.e. la experiencia].36

33 Cf. Arist., APo., 73b25-29. Los principios prácticos universales denotan fenóme-
nos que ya no pertenecerían al género de lo totalmente contingente y azaroso, sino al 
género de cosas con cierta regularidad y necesidad; así, son susceptibles de investiga-
ción científica.

34 “But, in contrast with what was maintained in the archaic ethics, for Aristotle 
there is a certain consistency in human events, which are not completely unpredictable; 
it is possible to make inferences and generalizations about events and our practical 
behavior shows that we move in a world that is, in most cases, rather predictable”. Cf. 
Natali 2001, p. 25. La aparente contingencia total atribuida a los principios en EN Z2 se 
acentúa debido a que, como ya he mencionado, en el libro Z, Aristóteles no menciona 
la noción de lo ὡς ἐπὶ τὸ πολύ (lo que ocurre la mayoría de las veces), la cual permite, 
desde el punto de vista de los Analíticos Posteriores, una ciencia tanto de los fenómenos 
físicos como de los fenómenos éticos.

35 Cf. Arist., EN, Z7, 1141b8-9.
36 Arist., EN, Z7, 1141b14-22: οὐδ’ ἐστὶν ἡ φρόνησις τῶν καθόλου μόνον, ἀλλὰ δεῖ 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 95

La prudencia es una virtud intelectual que tiene un fin práctico, a sa-
ber, la correcta deliberación, y, por lo tanto, le conciernen los contenidos 
universales, pero, al ser una virtud práctica y referida a las cosas con-
cretas, le concierne sobre todo el conocimiento de las cosas particulares; 
por esta razón, el que tiene experiencia parece tener más éxito en la 
acción que quien sólo tiene el conocimiento de los universales.37 

Cabe destacar aquí que Aristóteles parece hablar de dos tipos o grados 
de conocimiento universal: uno es el conocimiento de la experiencia 
(que llamaré “universal de primer orden”), y otro es el universal que 
es propio de la ciencia práctica (que llamaré “universal de segundo or-

καὶ τὰ καθ’ ἕκαστα γνωρίζειν· πρακτικὴ γάρ, ἡ δὲ πρᾶξις περὶ τὰ καθ’ ἕκαστα. διὸ καὶ 
ἔνιοι οὐκ εἰδότες ἑτέρων εἰδότων πρακτικώτεροι, καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις οἱ ἔμπειροι· εἰ γὰρ 
εἰδείη ὅτι τὰ κοῦφα εὔπεπτα κρέα καὶ ὑγιεινά, ποῖα δὲ κοῦφα ἀγνοοῖ, οὐ ποιήσει ὑγίειαν, 
ἀλλ’ ὁ εἰδὼς ὅτι τὰ ὀρνίθεια [κοῦφα καὶ] ὑγιεινὰ ποιήσει μᾶλλον. ἡ δὲ φρόνησις πρακτική· 
ὥστε δεῖ ἄμφω ἔχειν, ἢ ταύτην μᾶλλον.

37 La relevancia del conocimiento particular sobre el universal en el terreno práctico 
ha sido reconocida por muchos autores como un gran acierto de la ética aristotéli-
ca, por ejemplo, por Gadamer, quien opone la ética aristotélica a los sistemas éticos 
apriorísticos de Kant y Scheler: “El concepto de ‘ethos’ que él pone como fundamento 
(Aristóteles) expresa propiamente esto: que la ‘virtud’ no sólo consiste en el saber, que 
la posibilidad del saber depende más bien de cómo es uno, y que este ser de cada uno ha 
recibido su impronta progresiva de la educación y del modo de vivir. Quizás Aristóteles 
se ha fijado con más insistencia en el carácter condicionado de nuestro ser ético, en la 
dependencia de la elección individual de sus peculiares determinantes prácticos y so-
ciales, y se ha fijado menos en la incondicionalidad que acompaña al fenómeno ético”. 
Cf. Gadamer 1991, p. 182. La presencia del universal y del particular en el ejercicio 
de la prudencia ha dado lugar a una discusión acerca de cuál de estos dos elementos 
es prioritario en la decisión, y, por lo tanto, en el terreno práctico. Esta discusión ha 
dado cabida a distintas posturas particularistas y universalistas de distintos tipos. Nuss-
baum parece sostener una postura particularista moderada cuando argumenta que, para 
Aristóteles, las reglas son útiles en el razonamiento práctico, sobre todo cuando aún 
no se ha alcanzado la madurez del agente prudente, pero, indudablemente, Aristóteles 
concede prioridad al particular: “El buen navegante no se guía por el reglamento; y está 
preparado para ocuparse de lo que no ha visto con anterioridad. Pero sabe, también, 
cómo servirse de lo que ha visto; no hace como si nunca hubiera estado en un barco 
antes. La experiencia es concreta, y no se puede recoger exhaustivamente en un sistema 
de reglas. A diferencia de la sabiduría matemática, no se puede abarcar adecuadamente 
en un tratado. Pero sí ofrece orientación, y nos alienta a reconocer los rasgos repetidos 
así como los únicos. Aun cuando las reglas no son suficientes, pueden ser sumamente 
útiles y, con frecuencia, incluso necesarias”. Cf. Nussbaum 2005, pp. 148-149. Sin 
embargo, Irwin defiende una visión contraria al particularismo en Aristóteles, pues la 
prioridad teórico-normativa no la tienen los juicios particulares de la percepción sino los 
principios universales. Cf. Irwin 2000. 



96	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

den”). Según el ejemplo médico que aparece en el texto anterior, “las 
carnes de ave son ligeras y saludables”, no es un universal con tanta 
amplitud como “las carnes ligeras son sanas y de fácil digestión”; de 
igual manera, es distinta la universalidad de “el agua con miel le hizo 
bien a Sócrates y a Calias cuando tenían fiebre”, que la universalidad 
de “el agua con miel cura la fiebre de los flemáticos”.38 A la prudencia, 
al igual que a la práctica médica, le basta tener los universales que se 
obtienen a partir de la experiencia (universales de primer orden), porque 
con ellos logra cumplir su fin práctico; en cambio, los universales más 
amplios (universales de segundo orden) son propios de la ciencia prác-
tica, porque expresan la causa de que algo sea de determinada manera: 
las carnes de ave son sanas y de fácil digestión, porque la carne de ave 
es un tipo de carne ligera, y este tipo de carnes, debido a su naturaleza, 
son sanas y de fácil digestión; igualmente, el médico sabe que el agua 
con miel curó la fiebre de Sócrates, porque Sócrates tiene un tempe-
ramento flemático y el agua con miel es eficaz para curar la fiebre en 
los individuos con este temperamento.39 Aristóteles nos advierte que la 

38 Cf. Metaph., E2, 1027a23-24.
39 Devereux parece tener una opinión distinta al respecto. Para él, las ciencias teoréti-

cas en Aristóteles tratan sobre universales y las prácticas sobre particulares, aunque esta 
distinción fue paulatina en Aristóteles; de manera que excluye una ciencia ético-política 
que trate sobre universales. Los particulares, según este autor, comprenden ciertas gene-
ralizaciones a las que llama “specific types”, a diferencia de la ἐπιστήμη que sólo utiliza 
“generic types”, algo semejante a la distinción entre universal de primer y segundo 
orden sobre la que hablé líneas arriba. Sin embargo, la verdadera diferencia entre el 
conocimiento particular y el universal no está en su contenido (pues no se refieren a un 
individuo u objeto específico), sino en que el universal es explicativo y causal, lo cual 
parece negarle a la política el estatuto de ciencia práctica. Cf. Devereux 1986. Desde 
mi punto de vista, la política trata de particulares secundariamente y de los universales 
primariamente; la afirmación de Devereux acerca de las ciencias prácticas como aque-
llas que tratan de los particulares es correcta, si por eso se entiende que la finalidad de 
la política y la ética es práctica y, por lo tanto, tiene que ver con resultados concretos, 
lo cual no ocurre en la física o en la biología. Además de esto, pienso que la política sí 
tiene que ver con los universales de tipo causal y explicativo, lo cual debe buscarse en 
pasajes que implican una ciencia de principios, como el del argumento del ἔργον, y no 
confundirnos con aquellos otros pasajes en donde busca explicar el funcionamiento de 
la prudencia, la cual tiene como prioridad al particular sobre el universal. La opinión 
de Wieland parece opuesta a la de Devereux, porque enmarca a la prudencia como la 
virtud que completa las carencias de la filosofía práctica en el terreno de lo particular: 
“La filosofía práctica puede proveer a quien obra ayudas orientativas, pero no prescrip-
ciones para su comportamiento en la situación particular del caso. Por ello, tampoco 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 97

eficacia de las generalizaciones de la experiencia (universal de primer 
orden) puede ser mayor que las universalizaciones de la ciencia (univer-
sal de segundo orden), pero eso ocurre sólo cuando teniendo el universal 
desconocemos los particulares: podemos saber que las carnes ligeras son 
saludables y desconocer cuáles carnes son ligeras; uno puede recomen-
dar a alguien ser responsable y desconocer los casos particulares en los 
que se manifiesta la responsabilidad; en este caso, sería más eficaz si 
recomendáramos acciones concretas: llegar a tiempo al trabajo todos los 
días, alimentar y cuidar a los hijos, no malgastar el dinero, etcétera. Sin 
embargo, Aristóteles tampoco niega que el universal de segundo orden 
pueda llegar a ser más eficaz que el universal de primer orden cuando se 
no desconocen los particulares a los cuales está referido.

En este texto, no sólo se aprecia la necesidad del conocimiento uni-
versal en el ejercicio de la virtud de la prudencia, sino que, además, se 
puede entrever una diferencia más entre la prudencia y la ciencia prácti-
ca que sólo la del ámbito de aplicación (individual y público), señalada 
en EN Z8: los universales propios de la experiencia son suficientes para 
el ejercicio de la prudencia; en cambio, lo propio de la ciencia práctica 
(como en la medicina) son los universales más abarcantes (universales 
de segundo orden). La prudencia y la ciencia política se distinguen en 
cuanto al tipo de universalidad propia, pero si la ciencia (ἐπιστήμη) es 
una “suposición acerca de los universales y de las cosas necesarias”,40 
cabría además la posibilidad de que la ciencia práctica también abarcara 
los universales de la experiencia práctica, aunque los universales de tipo 
causal (universales de segundo orden) no dejarían de ser los más propios 
de dicha ciencia.

b. El intelecto (νοῦς) como la virtud propia de los principios prácticos 

Los principios propios de la ciencia práctica (universales de segundo 
orden), además de que pueden no requerirse en la acción prudente, pues-
to que bastarían las generalizaciones de la experiencia, son adquiridos 

puede quitarle jamás al individuo la responsabilidad por su obrar concreto. A la filosofía 
práctica le queda, sin embargo, la tarea de marcar aquellos lugares vacíos a ser llenados 
no por ella misma, sino sólo por la praxis”. Cf. Wieland 1999, p. 109.

40 Cf. Arist., EN, Z8, 1140b31-32.



98	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

por el νοῦς, que es una virtud intelectual distinta a la prudencia, y que 
es propia de la parte epistémica del alma. Aristóteles, al final de EN 
Z8, después de hablar de los tipos de prudencia, retoma el tema de los 
universales y la importancia de los particulares que había mencionado 
al final de EN Z7, y opone la ciencia a la prudencia, con eso también 
hace énfasis en que lo propio de la prudencia no es el universal sino el 
particular:

Es evidente, que la prudencia no es ciencia, pues ella, como se dijo, se ocupa 
de lo último: tal es la naturaleza de lo práctico. Ella se opone al intelecto; en 
efecto, por un lado, el intelecto es de las definiciones, de las cuales no hay 
razonamiento, y por otro lado, la prudencia se ocupa de lo último, de lo cual 
no hay ciencia, sino sensación.41

Esta cita es doblemente relevante. En primer lugar, porque enmarca a 
la prudencia en el ámbito práctico y no teórico, pues le conciernen más 
los particulares. En segundo lugar, porque aquí Aristóteles hace alusión 
a las definiciones, las cuales son principios, cuyo conocimiento se obtie-
ne a través del intelecto (νοῦς),42 por lo cual es un conocimiento que co-
rresponde a la parte epistémica del alma. El intelecto es el hábito de los 
principios y, por tanto, el hábito propio de la ciencia no-demostrativa.43 
Así como al intelecto le conciernen las definiciones o principios más 
universales como: “las carnes ligeras son saludables y de fácil diges-
tión” o “el agua con miel es benéfica para la fiebre en los flemáticos” 
(universales de segundo orden); así, a la prudencia le conciernen las co-
sas últimas, es decir, los particulares, de las cuales hay sensación pero no 
hay ciencia, pues la ciencia no es de lo particular sino de lo universal.44 

41 Arist., EN, Z8, 1142a23-27: ὅτι δ’ ἡ φρόνησις οὐκ ἐπιστήμη, φανερόν· τοῦ γὰρ 
ἐσχάτου ἐστίν, ὥσπερ εἴρηται· τὸ γὰρ πρακτὸν τοιοῦτον. ἀντίκειται μὲν δὴ τῷ νῷ· ὁ μὲν 
γὰρ νοῦς τῶν ὅρων, ὧν οὐκ ἔστι λόγος, ἣ δὲ τοῦ ἐσχάτου, οὗ οὐκ ἔστιν ἐπιστήμη ἀλλ’ 
αἴσθησις.

42 Las definiciones no son obtenidas por demostración, como también lo explica 
Aristóteles en los Analíticos Posteriores, cf. Arist., APo., A3 y B4.

43 Cf. Arist., APo., 72b18-22. 
44 Para Reeve, la parte calculadora del alma que lleva a cabo la deliberación y, por lo 

tanto, el ejercicio de la φρόνησις, recurre a la parte epistémica del alma para tomar de 
ella las verdades prácticas que son necesarias para la deliberación como premisas ma-
yores: “For though practical wisdom must be concerned with universal premises (VI.7 
1141b14-15), it gains its knowledge of them at second hand from the scientific part. 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 99

Pienso que en los capítulos EN Z7 y Z8 se menciona la relevancia 
de los conocimientos universales para la deliberación y la acción, esto 
es, para el ejercicio de la prudencia, pero también se hace énfasis en la 
importancia del conocimiento de lo concreto y particular sobre el univer-
sal; de manera que el objeto propio de la prudencia es más lo particular 
que lo universal. Por otro lado, la virtud correspondiente a los principios 
más universales no es la prudencia, sino es el νοῦς; éstos no pueden ser 
producto de la virtud intelectual de la ciencia en su sentido demostrativo, 
porque no son deducibles, y tampoco lo son del arte ni de la prudencia, 
pues lo más propio de ellas son las cosas particulares; por último, la 
virtud de dichos principios tampoco corresponde al ejercicio de la sabi-
duría, porque a ella le conciernen los objetos superiores del universo. 

Los principios prácticos en cuanto universales y necesarios, cuya vir-
tud correspondiente es el νοῦς, son el objeto constitutivo de la ciencia 
práctica o ético-política. Si los principios prácticos son necesarios en 
cuanto verdaderos y universales, entonces pueden ser pensados por la 
parte científica del alma (ἐπιστημονικόν) y ser considerados como ob-
jetos de estudio en cuanto tales. Los principios con los cuales se llevan 
a cabo las acciones correctas serían los mismos objetos sobre los cuales 
se hace ciencia práctica, la diferencia está en la forma en que son pen-
sados por la parte racional: la parte calculadora (λογιστικόν), gracias a 
la prudencia, usa de los principios para la deliberación con vistas a la 
acción correcta; mientras que la parte científica (ἐπιστημονικόν) piensa 
los principios prácticos como objetos de estudio, dando lugar a la cien-
cia práctica o política. La prudencia tiene un fin meramente práctico: 
la acción correcta; mientras que la ciencia práctica tiene, en cambio, el 
fin teórico de pensar sobre los principios prácticos (y otros fenómenos 
éticos de los cuales se obtienen definiciones), sin que por ello este fin 
teórico se contraponga al fin práctico de la vida buena; por el contrario, 
esta ciencia subordina su fin teórico al práctico. 

IV. La analogía entre la ciencia práctica y la medicina

La analogía con la medicina para explicar la naturaleza y el funciona-
miento del conocimiento práctico es muy recurrente no sólo en el libro 

Practical perception of such things as ‘This is bird meat’, by contrast, is its own unique 
contribution”. Cf. Reeve 2006, p. 208. 



100	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

Z, sino también a lo largo de la Ética Nicomaquea.45 Según el esquema 
de virtudes de EN Z1, la prudencia y las artes, entre ellas la medicina, 
se ubican dentro de las virtudes referidas a las cosas contingentes; por 
esta razón, Aristóteles las coloca como virtudes intelectuales aparte de 
la ciencia.46 Otra semejanza importante entre prudencia y medicina, se-
gún EN Z, es que ambas comparten una finalidad práctica: una busca la 
virtud, y la otra, la salud; ninguna de las dos busca sólo el conocimiento 
por el conocimiento; de esta finalidad práctica se desprende el hecho 
de que ambas son similares por utilizar conocimientos particulares y 
universales, así como que en ellas sea especialmente relevante el cono-
cimiento de los particulares.47 

En este apartado me concentraré en explicar en qué consiste exacta-
mente la analogía entre la filosofía práctica y la medicina a partir de la 
comparación que realiza Aristóteles entre prudencia y medicina en Z12 y 
Z13, con el fin de esclarecer el estatuto científico de la ética y la política 
a partir de su semejanza con la medicina. En estos capítulos, Aristóteles 
expone un par de aporías relacionadas con la prudencia: la primera es 
acerca de la utilidad de la prudencia y de la sabiduría, y la segunda, so-
bre si la prudencia puede mandar sobre la sabiduría, a pesar de que esta 

45 Cf. Arist., EN, A6, 1097a8-13; B2, 1104a1-5; B4, 1105b12-18; K9, 1181b2-12. 
Aristóteles se refiere a la medicina como una de las ciencias particulares; ella trata acer-
ca de la salud, así como la geometría trata sobre las magnitudes (cf. EN, Z10, 1143a3). 
Desde el punto de vista de la triple división de las ciencias, la medicina es una ciencia 
productiva, pues su interés radica en lograr la salud de los individuos. Cf. Arist., Metaph., 
K, 1064a11-13.

46 Cf. Arist., EN, Z4, 1140a1.
47 Jaeger ofrece una visión panorámica de las analogías médicas utilizadas en la EN 

para explicar el conocimiento ético, así como una explicación del origen de la analogía 
entre ambas disciplinas, la cual se remonta al Gorgias; en este diálogo, Sócrates se re-
fiere a la política como una nueva filosofía cuyo objeto es el cuidado del alma. Según 
Jaeger, Aristóteles retoma esta analogía para explicar la naturaleza de la ciencia prácti-
ca, como un conocimiento distinto al especulativo, y, que, además, es muy semejante al 
de la ciencia médica. La analogía entre la medicina y la filosofía práctica es relevante, 
sobre todo, para hablar de la fundamentación teórica de la política, así como de su 
método propio: “The consistent comparison of ethics with medicine obviously was not, 
for Aristotle, a mere piece of learned pedantry. Every word he utters about questions of 
method has its philosophic meaning. Apparently he thought it necessary again and again 
to illustrate the nature and peculiarity of ‘politics’ or ethics as a science. As a special 
branch of philosophy distinct from theoretical speculation, it needed a careful descrip-
tion and justification of its aim and methods”. Cf. Jaeger 1957, p. 60.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 101

última sea superior. Mi interés se centra en la primera aporía, pues, para 
hablar acerca de la utilidad de la prudencia, Aristóteles recurre a una 
comparación con la medicina y con la gimnasia:

Se podría problematizar acerca de estos hábitos, preguntando para qué son 
útiles. En efecto, por una parte, la sabiduría para nada estudia las cosas a 
partir de las cuales un hombre es feliz (pues ella no es propia de ningún 
tipo de génesis), y, por otra parte, la prudencia tiene eso; pero, ¿para qué es 
necesaria ésta? Si es cierto que la prudencia es el hábito acerca de lo que 
es justo, bello y bueno para el hombre (éstas son las cosas que practica el 
hombre bueno), también es cierto que para nada somos más practicantes por 
saber estas cosas (si es cierto que las virtudes son hábitos), como tampoco 
por saber las cosas saludables y las vigorosas, ni cuantas se dicen no para 
producir, sino para ser a partir del hábito; en efecto, para nada somos más 
practicantes (saludables y vigorosos) por tener la ciencia médica y la gim-
nástica. Hay que decir que, si la prudencia no es útil a causa de estas cosas 
[el saberlas], sino por ser virtuoso, para nada es útil a los que son virtuosos, 
y tampoco a los que no la tienen.48 

En este texto se plantea la primera aporía: parece que la prudencia no 
es útil en la práctica de la virtud; si la prudencia se entiende como el co-
nocimiento de lo bello, bueno y justo, así como la medicina y la gimna-
sia son el conocimiento de lo sano y de lo vigoroso; y si el conocimiento 
médico no nos hace practicar las cosas saludables, tampoco la prudencia, 
en cuanto virtud intelectual, nos hace practicar las cosas bellas, buenas 
y justas; éstas parecen ser más bien el producto de una cierta práctica. 
Por ejemplo, saber que el cigarro es dañino para la salud y saber porqué 
es daniño, no nos hace dejar de fumar de forma automática; o bien, po-
demos saber que consumir vitaminas ayuda a evitar las enfermedades en 
épocas de frío y, sin embargo, no por eso las consumimos; por el con-
trario, parece que, en relación con la práctica, es más importante llevar 

48 Arist., EN, Z12, 1143b18-30: Διαπορήσειε δ’ ἄν τις περὶ αὐτῶν τί χρήσιμοί εἰσιν. 
ἡ μὲν γὰρ σοφία οὐδὲν θεωρήσει ἐξ ὧν ἔσται εὐδαίμων ἄνθρωπος (οὐδεμιᾶς γάρ ἐστι 
γενέσεως), ἡ δὲ φρόνησις τοῦτο μὲν ἔχει, ἀλλὰ τίνος ἕνεκα δεῖ αὐτῆς; εἴπερ ἡ μὲν φρόνησίς 
ἐστιν ἡ περὶ τὰ δίκαια καὶ καλὰ καὶ ἀγαθὰ ἀνθρώπῳ, ταῦτα δ’ ἐστὶν ἃ τοῦ ἀγαθοῦ ἐστὶν 
ἀνδρὸς πράττειν, οὐδὲν δὲ πρακτικώτεροι τῷ εἰδέναι αὐτά ἐσμεν, εἴπερ ἕξεις αἱ ἀρεταί 
εἰσιν, ὥσπερ οὐδὲ τὰ ὑγιεινὰ οὐδὲ τὰ εὐεκτικά, ὅσα μὴ τῷ ποιεῖν ἀλλὰ τῷ ἀπὸ τῆς ἕξεως 
εἶναι λέγεται· οὐθὲν γὰρ πρακτικώτεροι τῷ ἔχειν τὴν ἰατρικὴν καὶ γυμναστικήν ἐσμεν. εἰ 
δὲ μὴ τούτων χάριν φρόνιμον ῥητέον ἀλλὰ τοῦ γίνεσθαι, τοῖς οὖσι σπουδαίοις οὐθὲν ἂν 
εἴη χρήσιμος· ἔτι δ’ οὐδὲ τοῖς μὴ ἔχουσιν·



102	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

a cabo las cosas que nos proponemos, que sólo tener el conocimiento de 
ellas.49 La acción virtuosa parece ser el producto de un largo proceso en 
el que aprendemos a actuar correctamente (habituación), y no tanto el 
producto del conocimiento de qué es la virtud. Alguien puede saber qué 
es lo bueno y lo justo y, sin embargo, su conocimiento no garantiza que 
actuará bien y justamente, como el conocimiento de lo sano y lo vigoro-
so no garantiza que tengamos hábitos saludables.

Aristóteles resuelve la aporía inicial sobre la irrelevancia de la pru-
dencia en las acciones virtuosas afirmando que la prudencia es un ele-
mento ineludible para volverse virtuosos, porque hay una relación de 
interdependencia o de co-dependencia entre ella y las virtudes éticas: la 
prudencia necesita de las virtudes éticas, porque ellas hacen correcto el 
fin,50 y las virtudes éticas necesitan de la prudencia, porque toda virtud 
es un hábito con recta razón. Aristóteles sostiene que la prudencia re-
quiere de las virtudes, porque ellas son el principio a partir del cual es 
posible la acción correcta; pero, a su vez, la prudencia garantiza que la 
virtud sea plena y no sólo natural, la virtud ética no sólo es un hábito 
“según la recta razón” sino un hábito “con recta razón”.51 Esto quiere 
decir, en última instancia, que no basta simplemente llevar a cabo ac-
ciones correctas; éstas pueden ejecutarse sólo por cumplimiento a las 
leyes, involuntariamente, o por ignorancia; por el contrario, es preciso 
llevarlas a cabo por sí mismas y, para lograr esto último, es necesario el 
conocimiento y, por lo tanto, la prudencia.52 La acción virtuosa requiere 
de la intervención de la parte intelectiva para cruzar el ámbito de la vir-
tud natural a la virtud plena. La virtud plena se da cuando el sujeto logra 
un desarrollo suficiente del carácter y también un suficiente desarrollo 
intelectual.53 

49 La incontinencia es un ejemplo del caso en que podemos poseer el conocimiento 
de lo que se debe o no hacer y, sin embargo, no llevarlo a cabo. La explicación aristo-
télica ante este fenómeno, consiste en que el sujeto, aún sabiendo lo mejor, no lo elige 
porque no sigue su razón sino sus apetitos, y sigue sus apetitos debido a que carece de 
las virtudes del carácter. En este sentido se entiende el caso de la incontinencia, como 
un caso opuesto al de la posesión de la virtud de la prudencia. Cf. Arist., EN, H1-10. 

50 Cf. Arist., EN, Z13, 1144a7-9, 28-34.
51 Arist., EN, Z13, 1144b26-27: ἔστι γὰρ οὐ μόνον ἡ κατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον, ἀλλ’ ἡ 

μετὰ τοῦ ὀρθοῦ λόγου ἕξις ἀρετή ἐστιν·
52 Cf. Arist., EN, Z13, 1144a13-20.
53 El incontinente no tiene la virtud del carácter, ni de la prudencia; ésta es propia del 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 103

En Z12, Aristóteles asemeja la prudencia y la medicina en la primera 
aporía, pero en la solución de la aporía en Z13 parece distinguirlas, pues 
afirma que la prudencia es una virtud que sí es necesaria para el ejerci-
cio de las acciones virtuosas, y, después de esta solución, Aristóteles no 
vuelve sobre la comparación con la medicina, dejando abierta la posibi-
lidad de interpretación de la analogía completa. 

La analogía entre prudencia y medicina se esclarecería si distinguimos 
una relación en dos niveles distintos; la primera estriba en una relación 
de semejanza entre la prudencia y la medicina como práctica médica, 
en cuanto que ambas implican habilidades y conocimientos generales y 
particulares aplicables. El segundo nivel es la relación de semejanza en-
tre la medicina como teoría médica y la política como ciencia práctica: 
ellas son ciencias, sistemas o cuerpos de conocimientos producto de una 
teorización de sus objetos. Si consideramos estos dos niveles, la aporía 
se comprende desde una perspectiva más clara: en ella, Aristóteles esta-
ría oponiendo el lado teorético de la medicina con la prudencia, por lo 
cual la analogía no funciona correctamente: tener la ciencia médica o el 
arte de la gimnasia no nos hace más prácticos en las cosas saludables y 
vigorosas, lo cual sí ocurre en el caso de la prudencia, pues poseerla im-
plica la realización necesaria de acciones virtuosas. La analogía funciona 
mejor si comparamos la prudencia con la práctica médica, y la política 
con la teoría médica. 

La práctica médica, a diferencia de la teoría médica o medicina, im-
plica el conocimiento suficiente para llevar a cabo acciones saludables, 
así como los hábitos saludables, tal como la prudencia requiere de los 
hábitos del buen carácter. En cambio, la teoría médica corresponde a un 
nivel de conocimiento superior sobre las cosas saludables, el cual con-
siste en saber las causas de los fenómenos, así como en una sistematiza-
ción apropiada de los mismos. El médico o el científico, a diferencia del 
hombre de experiencia, conoce el porqué de su conocimiento, es decir, 
no sólo sabe el qué, sino que sabe dar la explicación o causa de su pro-
pio conocimiento.54 El conocimiento de la práctica médica es el conoci- 
miento del qué, aunque no tenga el porqué. La presencia de un cono- 
cimiento científico ocurre de una manera muy semejante en la política, 

que sabe deliberar, es decir, del que conoce y actúa en consecuencia. Sobre el fenómeno 
de la incontinencia, cf. EN, H1-10.

54 Cf. Arist., Metaph., A, 981a24-30.



104	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

la cual también examina y sistematiza sus propios principios, y recurre 
a la psicología y otros temas metafísicos para dar una explicación sufi-
ciente de los fenómenos que estudia. 

La analogía con la medicina así expuesta se complementa, además, 
muy bien con la forma de enseñanza de la medicina y la política que 
aparece en EN K9.55 Aristóteles, en este capítulo, habla de la experiencia 
en la medicina como algo elemental para poder entender los tratados 
médicos, y de cómo ocurre algo semejante a los estudiantes de política. 
En la enseñanza médica, no basta, de ninguna manera, con la enseñanza 
teórica y basada únicamente en “los libros de texto”, sino que es preciso 
enseñar al estudiante de medicina con ejemplos prácticos.56 El profesor 
de medicina enseña primero cómo proceder en un caso concreto, hacién-
dolo él mismo, y luego pide al estudiante imitarlo bajo su supervisión. 
Aquí se distingue, por un lado, el conocimiento de los tratados médicos 
y, por el otro, el conocimiento empírico del sujeto que aprende, esto es, se 
distingue la práctica médica, de la teoría médica. Aristóteles resalta así la 
importancia de la experiencia para el estudiante de política. Por un lado, 
está en contra de los sofistas que enseñan a ser políticos sin serlo ellos 
mismos (tienen sólo la teoría política sin la práctica política), y, por otro, 
sugiere que los libros que contienen enseñanzas sobre política serán útiles 
sólo en la medida en que se presuponga la experiencia. Así, Aristóte- 
les parece distinguir la teoría política, de la práctica política o prudencia. 

Sin embargo, cabe mencionar que las ventajas que supone la semejan-
za entre la política y la medicina se pueden ver opacadas por sus diferen-
cias, ya que la política y la ética aventajan con mucho a la medicina des-
de el punto de vista del sistema aristotélico, principalmente por su objeto 
de estudio.57 Por ejemplo, en EN A13, Aristóteles dice que la política es 

55 Arist., EN, K9, 1181b2-12.
56 Este doble sentido de la analogía entre la medicina y la ciencia ético-política lo 

explica Jaeger de la siguiente manera: “Thus the example of medicine is used not only 
as a model of method for the theoretical analysis of ethics but equally for its practical 
application in human life and education. Medicine was the prototype that combined 
both aspects, and it was precisely this combination that made it the perfect model for 
the ethical philosopher”. Cf. Jaeger 1957, p. 60.

57 Chappell, a diferencia de lo que expuse en este apartado, defiende que en Aristóte-
les se da una ética del “hombre bueno” (agathos-centred), el cual es la medida del cono-
cimiento ético. Bajo esta visión de la ética aristotélica, Chappell piensa que la ética no 
puede ser una ciencia, porque ella no es otra cosa que la sabiduría práctica o prudencia; 
por lo cual, lo que en cualquier ciencia (incluida la medicina) se consideran como tres 



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 105

mejor y más honorable que la medicina.58 El objeto de la ética es el bien 
humano en su totalidad; en cambio el de la medicina es sólo una parte 
del bien, la salud, algo producible; en cambio, el objeto de la ciencia 
práctica es la acción (πρᾶξις), y ella es superior a la producción (ποίη-
σις), porque la primera alcanza su fin en su misma realización.59 Pienso 
que estas diferencias en cuanto al objeto de estudio conllevan también 
importantes diferencias metodológicas y científicas entre ambas discipli-
nas, las cuales es preciso considerar, aunque en otra investigación.

V. Evidencias metodológicas en apoyo de una ciencia práctica en EN Z

El libro Z de la Ética Nicomaquea es un libro muy complejo, puede ana-
lizarse desde varios puntos de vista. En las secciones anteriores he hecho 
una lectura a partir de sus contenidos para defender la presencia de una 
ciencia práctica. Desde otro punto de vista, el libro Z puede tomarse 
como un objeto de investigación en sí mismo, y, así, cabría la pregunta 
acerca de su objetivo o finalidad en cuanto tratado. En el presente apar-
tado busco esclarecer que, metodológicamente, es posible apreciar que 
la finalidad del libro Z es de carácter teórico, debido a que tiene como 
objetivo el estudio de la prudencia como principio práctico. Casi al prin-
cipio del libro, Aristóteles afirma: 

Por eso, no sólo es necesario que esto (lo que dijimos antes) sea dicho 
verdaderamente también acerca de los hábitos del alma, sino también [es 
necesario que] se defina [esto, i.e.] qué es la recta razón, a saber, cuál es la 
definición de ésta.60 

clases de cosas materialmente distintas, en la ética son sólo distinciones formales: “For 
any science or field of study, ethics included, we can raise the questions ‘Who counts 
as an expert in this field?’, ‘What is the subject matter of this study?’, and ‘What is the 
objective of this study?’ […] With medicine, for example, the aswers are, respectively, 
‘The qualified doctor’, ‘Disease and its treatment’, and ‘Health’. […] But in the case of 
ethics, we might say that Aristotle’s answers to these three questions are, respectively, 
‘The good man’, ‘The good man’, and ‘The good man’ ”. Cf. Chappell 2005, p. 238.

58 Cf. Arist., EN, A13, 1102a20-21.
59 Cf. Arist., Metaph., Θ, 9.
60 Arist., EN, Z1, 1138b32-34: διὸ δεῖ καὶ περὶ τὰς τῆς ψυχῆς ἕξεις μὴ μόνον ἀληθῶς 

εἶναι τοῦτ’ εἰρημένον, ἀλλὰ καὶ διωρισμένον τίς ἐστιν ὁ ὀρθὸς λόγος καὶ τούτου τίς 
ὅρος.



106	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

En los libros B (II) al E (V) de EN, Aristóteles aborda el tema de las 
virtudes éticas o del carácter cuya función es la realización del término 
medio en cada área de la vida humana; y, para lograr de la mejor manera 
posible dicho término medio, se requiere de la recta razón, o prudencia, 
que es la virtud intelectual del ámbito práctico. Por este motivo, al tema 
de la virtud ética sigue una investigación acerca de la naturaleza de la 
prudencia, la cual se explica a lo largo del libro Z. En este sentido es 
posible considerar EN Z como un tratado acerca del principio práctico 
y cognitivo por excelencia del ámbito moral, es decir, la prudencia, y 
sobre el cual se busca precisar qué es (cuál es su definición),61 y cuál 
es su función. De modo que, si el objetivo del libro Z es el análisis de 
la prudencia como el principio práctico por excelencia, entonces EN Z 
sería un buen ejemplo de un tratado en el que se desarrolla la ética al 
modo de una ciencia de principios o ciencia no-demostrativa.

Desde el punto de vista de la finalidad del tratado pienso que pru-
dencia y ciencia práctica no pueden considerarse lo mismo. Si ambas 
fueran el mismo conocimiento, el contenido del libro que habla de la 
prudencia tendría que ser considerado como el resultado del ejercicio 
reflexivo sobre la propia prudencia, lo cual obliga a pensar que habría 
diversos grados de prudencia; una sería la prudencia práctica, y otra la 
teórica, la que se pregunta por su propio funcionamiento. El nivel teóri-
co de la prudencia sería el concerniente a una mayor especialización del 
conocimiento práctico, lo cual llevaría a considerarla como una especie 
de campo de conocimiento. En otras palabras, si el libro Z se conside-
ra un texto que se pregunta por el conocimiento práctico en sí mismo, 
entonces sólo se puede concluir que es un conocimiento reflexivo, esto 
es, un ejercicio de carácter teórico. Así pues, el libro Z es el resultado 
de una teorización sobre el conocimiento práctico; así como un produc-
to de la parte epistémica del alma, que ha estudiado en qué consiste la 
prudencia o conocimiento práctico en sí mismo. Metodológicamente no 
puede sostenerse que el libro Z sea un libro de carácter práctico; esto se 

61 Respecto a la traducción e interpretación del término ὅρος, Rowe no está de acuer-
do en traducirlo como “definición”, sino como el criterio que determina las virtudes, las 
acciones y el razonamiento que determina los medios. Añade que varios comentadores 
piensan que la pregunta sobre este criterio se resuelve hasta EN X: el medio es determi-
nado en relación con la σοφία. Sin embargo, Rowe sostiene que la pregunta se resuelve 
en el mismo libro VI, y concuerda con Allan en que el criterio hacia el cual mira la recta 
razón es la percepción. Cf. Rowe 1971, pp. 109-114.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 107

aprecia con mayor claridad en el pasaje del inicio en donde habla sobre 
su finalidad, que es la de indagar qué es y en qué consiste la prudencia. 
Y si esto es así, esto nos llevaría a pensar que la prudencia tiene un fin 
teórico, o al menos, una parte teórica, lo cual es contradictorio, ya que, 
desde el punto de vista de la división de las partes del alma y de sus vir-
tudes, la prudencia es una virtud de la parte calculadora y no epistémica. 
De modo que es preciso distinguir la prudencia de la ciencia práctica o 
política, la cual tendría un carácter teórico-sistemático, aunque esto no 
demerita que, a su vez, este fin teórico se subordine a un fin práctico.62 

VI. Conclusiones

El objetivo primordial de Ética Nicomaquea Z es distinguir el ámbito 
teórico del práctico, haciendo un especial énfasis en la independencia 
del segundo, cuya virtud respectiva es la prudencia (φρόνησις). Esta 
división podría llevar a pensar en excluir toda posibilidad de una teo-
rización del ámbito práctico, es decir, de una ciencia práctica. El libro 
Z de Ética Nicomaquea presenta, así, uno de los problemas principales 
sobre la posibilidad de una ciencia del ámbito práctico, a saber, el de la 
pertenencia del objeto de estudio práctico al ámbito de lo contingente, 

62 La distinción entre prudencia y ciencia práctica como hábitos correspondientes a 
dos partes distintas del alma (λογιστικόν y ἐπιστημονικόν, respectivamente), ayuda 
a no caer en un círculo vicioso en la justificación del conocimiento ético. Ésta es la 
queja de Chappell a la postura que en un inicio pudiera pensar en la ética como ciencia: 
“Even if ethics were what (to say it again) it most certainly is not, as tidily universal 
a science as geometry, it would still be a self-reflexive science, a study whose study is 
itself”. Cf. Chappell 2005, p. 239. Desde mi punto de vista, la ciencia práctica no es 
una ciencia reflexiva del hombre bueno que se piensa a sí mismo, sino que es producto 
de un ejercicio de la parte epistémica que piensa sobre los fenómenos morales como un 
objeto de estudio. Pienso que Chapell cae en un error similar cuando pone a Aristóteles 
la tarea de justificar lo que él considera el estándar de la ética: el hombre bueno. ¿Quién 
puede decir quién es el hombre bueno, sino él mismo? “ ‘But who says who counts as 
an agathos?’ Though Aristotle never explicitly answers this question. The obvious and 
inevitable answer is that the best judge of who is an agathos is simply the agathos him-
self. After all, the agathos is the best judge of all the other important ethical questions. 
So the more important this question is the more inevitable it seems that he must be the 
best judge of this question, too”. Cf. Chappell 2005, p. 252. Desde mi punto de vista, 
en la ciencia práctica, el estándar no es el “hombre bueno”, sino la concepción adecuada 
del bien humano. 



108	 mares manrique / la posibilidad de una ciencia práctica en ética nicomaquea z 

siendo que el objeto de toda ciencia o ἐπιστήμη tendría que pertenecer 
al ámbito de las cosas necesarias. El problema así planteado, desde mi 
punto de vista, no se resuelve por completo en EN Z debido a que aquí 
no hay ninguna mención a la noción de “lo que ocurre la mayoría de 
las veces” (ὡς ἐπὶ τὸ πολύ), con la cual Aristóteles admite las ciencias 
sobre objetos contingentes no azarosos. Sin embargo, pienso que, dentro 
de los límites del libro EN Z, es posible defender el valor científico que 
Aristóteles confiere a la ciencia práctica y, al mismo tiempo, es posible 
acentuar la diferencia existente entre esta última y la prudencia. Uno de 
los puntos más relevantes en la diferenciación entre prudencia y ciencia 
práctica consiste en sus distintos grados de universalidad: mientras que 
en la prudencia basta con tener un conocimiento de la experiencia para 
lograr la acción virtuosa, la ciencia práctica implica un conocimiento 
más universal de los principios de la acción, requerido para la legis-
lación. Tales principios no sólo implican necesidad científica por su 
universalidad, sino que, además, son adquiridos por el νοῦς, que es una 
virtud de la parte epistémica del alma. La base de esta diferenciación en-
tre política y prudencia se encuentra en la distinción entre varios tipos de 
prudencia, dentro de las cuales, la legislativa es la prudencia arquitectó-
nica, por considerarse la más universal de todas, y el origen de la ciencia 
práctica. Esta diferencia se corresponde con la concepción de la política 
señalada en EN Z7 como una ἐπιστήμη o un campo de conocimientos 
referido al bien y a las cosas útiles del hombre; además, se aprecia muy 
bien al compararla con el ámbito médico: la prudencia es semejante a la 
práctica médica, en donde es más relevante el conocimiento del particu-
lar, en cambio, la ciencia práctica es semejante a la teoría médica, cuyo 
conocimiento más propio es lo universal. Por último, un análisis del 
texto de EN Z como un tratado sobre el principio de la prudencia es un 
argumento más de que, como sucede en otros tantos pasajes de la misma 
obra, el objetivo de Aristóteles es la investigación y análisis teórico de 
los fenómenos éticos. 

Bibliografía

Aristóteles, Ética Nicomaquea, trad. J. Pallí B., Madrid, Gredos, 1985.
Aristotelis, Ethica Nicomachea, I. Bywater, I. (ed.), Oxford, Oxford University 

Press, 1975 [1894].
Aristotle, Metaphysics, W. D. Ross (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1924.



nova tellvs, 33/2, Julio-Diciembre de 2015, pp. 81-109	 109

Aristotle, Nicomachean Ethics, 2a. ed., transl. by T. Irwin, Indianapolis, Hackett, 
1999.

Aristotle, Nicomachean Ethics, transl. by C. Rowe, philosophical introd. and 
comm. by S. Broadie, Oxford / New York, Oxford University Press, 2002. 

Berti, E., “Filosofia pratica e Phrónesis”, Tópicos, 43, 2012, pp. 9-24. 
Chappell, T., “The Good Man Is the Measure of All Things: Objectivity without 

World-Centredness in Aristotle’s Moral Epistemology”, en C. Gill (ed.), Virtue, 
Norms, and Objectivity: Issues in Ancient and Modern Ethics, Oxford, Claren-
don Press, 2005, pp. 233-255. 

Devereux, D., “Particular and Universal in Aristotle’s Conception of Practical 
Knowledge”, Review of Metaphysics, 29, 1986, pp. 483-504.

Gadamer, H. G., “Sobre la posibilidad de una ética filosófica”, Philosophica Mala-
citana, 5, 1991, pp. 173-187.

Irwin, T., “Ethics as an Inexact Science: Aristotle’s Ambitions for Moral Theory”, 
en B. Hooker, M. Little (eds.), Moral Particularism, Oxford, Oxford Universi-
ty Press, 2000, pp. 100-129.

Jaeger, W., “Aristotle’s Use of Medicine as Model of Method in His Ethics”, jhs, 
77, 1, 1957, pp. 54-61.

Natali, C., “Virtue or Science?”, en The Wisdom of Aristotle, New York, State 
University of New York Press, 2001, pp. 1-36.

Nussbaum, M., “El discernimiento de la percepción”, en M. Nussbaum, El cono-
cimiento del amor, Madrid, Machado Libros, 2005, pp. 113-201.

Platón, Diálogos IV –República–, trad. de Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 
2008. 

Reeve, C. D. C., “Aristotle on the Virtues of Thought”, en R. Kraut (ed.), The Black- 
well Guide to Aristotle’s Nicomachean Ethics, Malden, Blackwell Publishing, 
2006, pp. 198-217.

Richardson, G., “Theoretical and Practical Reason”, en G. Richardson, Happy 
Lives and the Highest Good —An essay on Aristotle’s Nicomachean Ethics, 
Princeton / Oxford, Princeton University Press, 2006, pp. 91-122.

Rowe, C. J., The Eudemian and Nicomachean Ethics: A study in the development of 
Aristotle’s thought, Cambridge, University Printing House, 1971.

Wieland, W., “Norma y situación en la ética aristotélica”, Anuario Filosófico, 32, 
1999, pp. 107-127.

Zingano, M., “Aristotle and the problems of method in ethics”, Oxford Studies in 
Ancient Philosophy, XXXII, 2007, pp. 297-330.


