
nova tellvs, 33◆1, 2015119

La presencia de la lengua epigramática de Marcial 
dentro de la práctica burlesca de las academias 

del Siglo de Oro
The Presence of Martialʼs Epigrammatic Language 

in the Burlesque Poetry of the Academies 
of the Golden Age

Raquel Barragán Aroche
Centro de Estudios Clásicos, iifl, Universidad Nacional Autónoma de México

raquelbarragan.aroche@gmail.com

Resumen: En el presente artículo se pretende mostrar un panorama general de 
la recepción de los epigramas de Marcial dentro de las academias del Siglo 
de Oro, sobre todo, a partir de una de las características compositivas que el 
mismo autor llamó la “lengua de los epigramas”, elemento que, en distintas 
épocas, fue un obstáculo para que la obra de Marcial estuviera dentro del 
canon. No obstante, dentro de la práctica académica del Barroco, la risa 
adquirió tal importancia que aquella obscenitas comenzó a recuperarse y se 
convirtió en un pretexto para el ingenio en virtud de que se debía aludir de 
manera indirecta. 

Abstract: This article intends to provide a general overview of the recep-
tion of Martial’s epigrams in the academies of the Golden Age, especially 
based on specific characteristics of literary composition that the same author 
designated as the “language of the epigrams”, which, at different times, was 
an obstacle to the establishment of Matialʼs work within the canon. However, 
the laughter acquired such importance within the academic practice of the 
Baroque that this obscenitas began to recover and became a pretext for inge-
nuity, which was mentioned in an indirect manner.

Palabras clave: Marcial, lengua epigramática, academias, recepción, poesía burlesca.
Key words: Martial, Epigrammatic Language, Academies, Reception, Burlesque Poetry.
Recibido: 27 de febrero de 2015 • Aceptado: 5 de junio de 2015.

La recepción de la cultura clásica en el Barroco hispánico no sólo parte 
de una sed de erudición humanística que da continuidad a la iniciada en 
el Renacimiento, sino también de la búsqueda de un elemento más bási-
co y próximo a las emociones humanas: el deleite. Trazar la historia de 
la recepción de textos como los epigramas de Marcial implica plantear, 
de entrada, la pervivencia de un gusto, que a simple vista parece una 
afición por lo trivial y lo fácil, pues la risa puede considerarse un efecto 
estético inmediato. No obstante, en esta premisa se pierde de vista que 



120	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

la inmediatez de este efecto conlleva además de la gracia necesaria para 
hacer reír, una perfección técnica; esto es, un planteamiento retórico y 
poético que el mismo Marcial defendía en sus dísticos elegíacos. Por un 
lado, justificaba su interés por este género considerado menor al mostrar 
la cercanía que su escritura entablaba con el lector y su cotidianidad, 
mientras que la tragedia y la épica, con sus grandes temas mitológicos, 
estaban muy lejanas de la realidad. En el conocido epigrama 49 del libro 
iv, replicaba a aquellos que creían que esta composición sólo consistía 
en juegos y bromas, frente a la descripción de los temas trágicos que 
para él no eran más que ampulosidad:

[...] A nostris procul est omnis vesica libellis,
Musa nec insano syrmate nostra tumet.
‘Illa tamen laudant omnes, mirantur, adorant’.
Confiteor: laudant illa sed ista legunt.1

Por otro lado, esto implicaba un aspecto de la compositio que ponía 
en evidencia que se podía atraer y mover más al lector —elemento más 
importante de este proceso, según el poeta bilbilitano— mediante la 
sencillez y brevedad punzante del epigrama; como se sabe, la ‘brevedad’ 
era el rasgo definitorio; Calímaco lo concebía como el ideal de escribir 
pocos versos (oligostichía), Marcial, de la siguiente manera: 

[...] Rara iuvant: primis sic maior gratia pomis, 
hibernae pretium sic meruere rosae, 
sic spoliatricem commendat fastus amicam, 
ianua nec iuvenem semper aperta tenet.2 

Se presentaba, por tanto, esta estructura in nuce construida por acu- 
mulación, repetición o diálogos, aunque la mayoría de las veces sólo se 

1 Mart., 4, 49: “Lejos de nuestros libritos está toda ampulosidad, / y nuestra Musa no 
se envanece con el extravagante manto trágico. / Sin embargo, todos alaban, admiran y 
adoran aquellas cosas. / Lo reconozco: las alaban, pero leen éstas”. Las traducciones son 
nuestras a menos que se indique lo contrario. 

2 Mart., 4, 29: “Lo escaso complace: así hay mayor gracia en los primeros frutos, 
/ así ganan su precio las rosas invernales; / así la altanería hace valer más a la amante 
despojadora, y no la puerta siempre abierta retiene al mancebo”.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 121

trataba de dos partes, narratio y conclusio: la primera debía crear las 
expectativas en el lector, y la segunda, como una punta de lanza, debía 
presentar un cierre con toda la agudeza posible o con lo que la estética 
griega conocía como aprosdóketon y la latina fulmen in clausula. Con 
este pinchazo, el lector no podía mantenerse incólume, pues era sorpren-
dido y, en varias ocasiones, herido con aquella acrimonia que se podía 
perdonar en virtud de que engendraba el placer de la risa; lo cual se 
lograba formando conceptos mediante el acertado uso de neologismos, 
coloquialismos, la reductio ad absurdum, analogías, parodias, ironías, 
aliteraciones, juegos de palabras, ambigüedades entre otros.3 En este 
sentido, hay que notar que esa brevedad punzante, no podía prescindir 
de la burla —sobre todo en la sátira—, muchas veces creada a partir del 
vocabulario erótico, pues para Marcial tuvo tal importancia que llegó al 
punto de considerarla como la misma lengua de los epigramas: realismo 
lascivo, según él, que podía excusarse porque así habían escrito aquellos 
que consiguieron ser leídos, como Catulo, Marso, Pedón y Getúlico;4 
además, aseguraba que sus chanzas respetaban incluso la dignidad de las 
personas más bajas, pues nunca revelaba sus nombres, y que, en cuanto 
a él mismo, su vida no tenía nada que ver con la salacidad de su obra, 
con lo que remitía al tópico: lasciva est nobis pagina, vita proba.5 Asi-
mismo, creía que eliminar este aspecto de sus epigramas era equiparable 
a una castración; esto respondía a quien se quejaba de que sus versos no 
se podían comentar en la escuela:

 
Lex haec carminibus data est iocosis 
ne possint, nissi pruriant, iuvare.
Quare deposita severitate
parcas lusibus et iocis rogamus
nec castrare velis meos libellos.
Gallo turpius est nihil Priapo.6

3 Moreno 2004, pp. IX-LXVI.
4 Mart., 1, pref.
5 Mart., 1, 4.
6 Mart., 1, 35: “Esta es la ley dada a los versos jocosos: / que no pueden gustar, si 

no resultan picantes. / Por eso, ya que has depuesto tu severidad, / te rogamos que seas 
permisivo con los chistes y bromas / y que no te empeñes en castrar mis libritos. / Nada 
hay más repugnante que un Príapo galo”. 



122	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

Casi con la perspectiva de un vidente, Marcial, en éste y otros epi-
gramas, hace una defensa no sólo para su tiempo, sino también para la 
posteridad; la lengua de sus epigramas, como advierte Vicente Cristóbal, 
fue el mayor obstáculo con el que a lo largo de la historia se encontró la 
obra de Marcial para ser aceptada.7 Sin duda, no en pocas ocasiones se 
entendió mal que el explícito lenguaje sexual no hacía más que poner un 
énfasis en la sátira de lo que él consideraba degradación moral. 

Por tanto, si se pone atención en la recepción de la obra, se observará 
una serie de movimientos que muestran la tipología del horizonte de 
expectativas, evidentes desde la transmisión textual de las tres familias 
en las que se agruparon los manuscritos, pues hay casos de censura por 
omisión o por sustitución eufemística, lo cual muestra que el canon 
partía de un punto de vista cristiano.8 Si espigamos algunos ejemplos, 
se aclarará la función del epigrama en distintas épocas hasta llegar al 
Siglo de Oro, que es el periodo que me interesa. Por ejemplo, hay noti-
cia de la presencia de los libros xiii y xiv, Xenia y Apophoreta, en las 
Etimologías de san Isidoro de Sevilla, en la que dichos epigramas cum-
plían una función erudita, pues, según Vicente Cristóbal, “facilitaban al 
enciclopedista una sustanciosa información sobre cuestiones —zoología 
y agricultura en especial— para su magno compendio”.9 Sí se conocía a 
Marcial en las escuelas medievales, pues se estudiaba y se citaba, pero 
no era muy leído; sin embargo, el gusto por su obra comenzó a resurgir 
en los siglos viiii y ix, pues el erudito Alcuino (c. 735-804) y su discí-
pulo Rabano Mauro (776-856) lo citaban, además de que a esta época 
pertenecieron los manuscritos de la primera familia, que aunque es la 
más prestigiosa, también es un muestrario de interpolaciones cristianas, 
y, por ende, del criterio que primaba.10

De aquí pasamos al Renacimiento italiano que resulta un puente con 
la literatura hispánica del Barroco respecto a la revalorización de la obra 
festiva de Marcial. Claro está, sin dejar de lado el interés erudito, carac-
terístico de los humanistas italianos. Según Sullivan, Marcial fue uno de 
los primeros en ser editados en florilegios, ya que aparece en Roma en 
1470-1471 impreso por Sweynheym and Pannartz, y en Ferrara en 1471 

7 Cristóbal 1987, p. 190.
8 Montero 1976, p. 345.
9 Cristóbal 1987, p. 150.
10 Moreno 2004, p. xli.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 123

por Andreas Belfort; Después vienen las primeras ediciones comentadas 
como las de Domizio Calderini (1473) y Georgio Merula (1478), que 
paradójicamente se editan simultáneamente en 1480, ya que sus autores 
habían protagonizado una polémica alrededor de la obra de Marcial. No 
obstante, ya existía un comentario anterior, el del obispo Niccolò Perotti 
—quien también había tenido una controversia con Calderini, pues los 
dos enseñaban en Roma la obra de Marcial— editado póstumamente 
en 1489, porque el autor tuvo pudor de publicarlo por haber incluido 
los epigramas eróticos, los que, años más tarde, su sobrino, Pirro Perot-
ti, defendería con la siguiente frase: foedum est etiam turpia ignorare. 
Para 1500 Poliziano y Beroaldo harían útiles contribuciones a la obra 
de Marcial. No obstante, a esas alturas, se encontraban también voces 
disidentes y hostiles como la de Volaterranus (Raffaele Maffei), Andrea 
Navagero y Ludovico da Ponte, quienes rechazaban tajantemente a Mar-
cial por su obscenidad.11

Hay que entender que de aquí en adelante el proceso de aceptación 
o canonización de la obra de Marcial y sus seguidores se desarrolló en 
ciertos espacios y entre dos corrientes paralelas: la normativa y la refe-
rencial. La primera consideraba que la obra de Marcial podía ser fuente 
de ejercicios retóricos, pero con todo había que ser muy selectivo y pru-
dente, lo cual conllevaba, hasta cierto punto, censura; la segunda, la veía 
como una posibilidad estética de ser ingenioso y ganarse a los lectores 
por medio de la risa. Así, en ese primer sentido, aparecieron muchos de 
los tratados italianos de arte poética, como el de Minturo y Scaligero, 
que dedicaron especial atención al epigrama, cuya exposición abarcaba 
distintas modalidades, las cuales se definían a partir de la Antología 
Planudea, florilegio que fue determinante para el éxito del epigrama 
como género.12 Así pues, aunque las poéticas incluían dentro de los te-
mas el aspecto festivo, se pedía muchas veces la elegancia y propiedad. 
Esto sucedió también en el ámbito hispánico, pues en preceptivas como 
la Paraenesis ad politiores litteras adversus grammaticorum vulgum 
(1529) de Juan Maldonado, representante del humanismo español en 
tiempos de Carlos V, aunque se reconocía la riqueza de las figuras de 
dicción, se recomendaba precaución en el uso de algunos autores clási-
cos —entre ellos Marcial— para el aprendizaje del latín: 

11 Sullivan 1991, pp. 265-266.
12 López Poza 2013, p. 15.



124	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

Realmente pondría entre los primeros a Tibulo, Catulo y Propercio, a los que 
habría que añadir con todo derecho a nuestro Marcial si estuviesen limpios 
de obscenidades y las cosas honestas no estuviesen mezcladas con las lasci-
vas. Lo mismo pienso de Plauto, Apuleyo y Aulo Gelio, en lo que admiro la 
abundancia, las figuras de dicción y una imprecisable riqueza oculta.13

A principios del siglo xvii, Bernardo de Aldrete, en su tratado Del 
origen de la Lengua Castellana, repite este mismo argumento al hacer 
referencia al epigramatista bilbilitano: “Si la descompuesta libertad de 
este poeta no ofendiera en muchos de sus versos los oídos castos de la 
piedad cristiana, fuera digno de estimarse entre los mayores vates de 
aquellos tiempos”.14 No obstante, la obra de Marcial, ya expurgada, se 
convirtió en un catálogo de figuras retóricas que sirvió muchas veces a 
los jesuitas para la enseñanza del latín. Según Sagrario López Poza, tan-
to en Italia como en España, desde el siglo xvi la práctica del epigrama 
fue un ejercicio escolar para aprender y fortalecer los conocimientos de 
oratoria y retórica, pues “por su brevedad, el epigrama se prestaba a ejer-
cicios de traducción del griego al latín, del latín a lenguas vernáculas, y 
a la práctica de la imitatio”.15 

Este afán de preceptuar su uso denota cuánto se practicó este tipo de 
composiciones, pues la nómina de autores que usaron la forma epigra-
mática es vasta; no obstante, en la práctica, la norma —o en este caso 
la censura— sólo fue referencial, pues no se dejó del todo de lado la 
ya aludida “lengua de los epigramas”. Se sabe que entre 1425 y 1426 
Antonio Beccadelli publicó su Hermaphroditus, epigramas de contenido 
sexual imitando a Marcial principalmente, lo cual, además de que le 
acarreó comentarios adversos, le hizo acreedor de la corona de poeta de 
manos del emperador Segismundo.16 Esto no fue un fenómeno aislado 
del todo, ya que en el Renacimiento hubo un especial interés por la 
risa, pues las gracias se veían como una marca de inteligencia entre los 
miembros que integraban las cortes. Aparecen figuras como Bocaccio 
(1313-1375), autor de obras en tono erótico burlesco, quien poseyó un 
manuscrito que contenía el Liber Spectaculorum y los diez primeros 

13 Maldonado (1529) 1980, p. 157.
14 Aldrete 1606, p. 113. 
15 López Poza 1999, p. 30.
16 Montero 2008, p. 10.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 125

libros de epigramas; o como Giovanni Pontano, quien además de pre-
ceptuar y componer epigramas, recuperó la importancia de lo risible en 
el concepto de vir facetus en su obra De Sermone (1509). Camino que 
también siguió Baldassare de Castiglione en el Cortegiano (1528).17 Sin 
duda, fue el momento propicio para reflexionar sobre la risa, elemento 
que podía considerarse también ya un arte, pues además aparecen trata-
dos como De ridiculis de Vicenzo Maggi.18

Este gusto e interés se desarrolla en un espacio de interacción cortesa-
na, en las llamadas academias de los siglos xvi y xvii. Precisamente ésta 
fue la vía por la que dichos intereses llegaron a España. Hay que recor-
dar que el virreinato de Nápoles fue uno de los enclaves más importantes 
que propició el influjo de la literatura italiana. Las academias y tertulias 
literarias del Barroco hispánico siguieron este modelo de interacción 
social en la que se privilegiaba el delectare sobre el docere. Por tanto, 
el ideal renacentista del juego y la risa19 se extendió a este periodo en 
la exacerbación de sentido, lo cual se convierte en la evidencia de que 
hubo un cambio estético y formal que daría paso a la integración de un 
nuevo canon. 

La historia de las academias españolas es un parámetro que ayuda a 
medir el panorama documental de las producciones poéticas. Más que 
otros ámbitos, las academias fueron sensibles a las modas literarias y 
se convirtieron en una suerte de receptáculos de las tendencias del mo-
mento. Los documentos y los testimonios de muchas de las academias 
se caracterizan por la producción de poesía burlesca, que incluía temas 
y motivos epigramáticos. La Academia de los Nocturnos de Valencia 
(1591-1594), considerada la primera en dejar constancia de sus actuacio-
nes, sólo produjo obras de valor estimable en tono festivo, en las que, las 
más de las veces, se oscilaba entre lo satírico, lo paródico y lo lascivo.20 

17 Castiglione en una de sus cartas, en la que solicitaba a Marineo noticias geográ-
ficas e históricas de España, preguntaba dónde era Bílbilis, la patria del epigramista 
Marcial (Menendez y Pelayo 1942, p. XXI).

18 Juan Carlos Pueo 2001.
19 Este ideal tenía sus fundamentos filosóficos en el pensamiento de Aristóteles: “la 

diversión es una especie de descanso, y como los hombres no pueden trabajar conti-
nuamente, tienen necesidad de descanso” (Arist., EN, x, 1176b, trad. María Araujo y 
Julián Marías).

20 Véase Ferri Coll 1998, pp. 327-335. A juicio de José Sánchez (1961, p. 222) y Wi-
llard F. King (1963, p. 36), esta academia es una de las más importantes en el Siglo de 



126	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

También, los miembros de la Academia de Fuensalida en Toledo (1602 
o 1603) —por cuya nómina pasaba el alias del misterioso “Pintor”, que 
parecía designar a El Greco, o el precoz adolescente duque de Estrada— 
se dedicaron principalmente a la poesía festiva. La actividad académica 
en Madrid no estuvo exenta de estas muestras jocosas, de hecho se pue-
de decir que la risa fue uno de sus intereses primordiales; aunque dichas 
reuniones cambiaban de presidente y de nombre continuamente, siempre 
albergaron a los grandes ingenios de la época, muchos de los que fueron 
precursores en las burlas: Lope de Vega, Francisco de Quevedo, Luis 
de Góngora, Calderón de la Barca, entre los más sobresalientes;21 en la 
Academia del conde de Saldaña que probablemente empezó en 1605, 
hay noticia de que en sus sesiones Lope compuso sonetos en torno al 
siguiente tema: “fue el sujeto a una dama, a quien por tener enfermos los 
ojos mandó un médico que le cortassen los cabellos”.22 La Academia de 
Medrano (1617-1622) se suma a este quehacer en los Favores de las mu-
sas, recopilación de poemas y comedias escritos por Sebastián Francisco 
de Medrano, los que son una muestra de los objetivos del grupo que 
tendía a lo burlesco.23 Esta inclinación llega a su plenitud con la Acade-
mia de Mendoza (1623-¿1637?), cuyas principales figuras, Pantaleón de 
Ribera, Gabriel de Corral, Alonso Castillo Solórzano, entre otros, son los 
responsables de extender esta moda literaria fuera de Madrid. 

Por lo visto estas prácticas festivas formaron parte de la mayoría de 
las academias a lo largo del siglo xvii —Sevilla, Aragón, Valencia y 
algunas regionales en Córdoba, Argamasilla, Badajoz, Cádiz, Granada, 
Murcia, Salamanca y Sanlúcar—, a las que habría que añadir las acade-
mias de ocasión que tuvieron lugar en Madrid. Entre éstas hay dos que 
llaman la atención desde el título: “Academia jocosa con que se çele-
braron el nacimiento del Excmo. señor Conde de Aliaga, y los años de 
la Exma. Señora Duquesa de Monte León; dedicada a la Exma. Señora 
Doña Juana de Aragón, Duquesa de Terranova” y la “Academia burlesca 
en Buen Retiro a la Majestad Philippo IV el Grande”. Los papeles que 
quedan de la primera —según José Sánchez, fechada a mediados del 

Oro español fuera de Madrid, y admiten que, pese a los temas triviales, su producción 
poética posee atractiva soltura y espontaneidad.

21 Sánchez 1961, p. 41.
22 Lope de Vega 1989, t. 3, carta 64, pp. 79-80.
23 King 1963, p. 53.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 127

siglo xvii— empiezan con una composición poética —un soneto acrósti-
co— de Francisco Bueno, en donde se adelanta, a modo de advertencia, 
que los temas consagrados a la duquesa serán “asuntos felices”; y, en 
efecto, desde la “Carta de Apolo para el secretario de la Academia”, 
pasando por la cedulilla, hasta los asuntos y oraciones, hay apodos, equí-
vocos y títulos irrisorios: “Oraçión jocossa, que dixo un enano”, “A un 
sacristán corcobado que galanteaba una dueña bizca”, entre otros.24 En 
cuanto a la “Academia burlesca en Buen Retiro a la Majestad Philippo 
IV el Grande”, hay noticia de que se celebró el 20 de Febrero de 1637 
para elegir al Emperador Romano.25 La burla debía ser de buena ley a 
partir de temas como: “Un romançe que declare quál estómago es más 
ymbidiado, el que digiere grandes pesadumbres o grandes çenas”, “un 
romance a una fea, pidiéndole perdón de avella querido”, “Seis cançio-
nes de a seis versos a un biejo muy enamorado que espera que a de ser 
muy favorecido…”, entre otros.26 

En este tipo de espacios se comienza a gestar la práctica de la burla 
como forma literaria aceptada, en donde las composiciones festivas de 
Marcial fueron determinantes, ya fuera por los motivos o por la forma 
epigramática. Lupercio Leonardo Argensola dio cuenta de esto en sus 
dos discursos sobre las finalidades y objetivos de una academia, escritos 
entre 1603 y 1610, últimos años del poeta que transcurren en Zaragoza. 
Como presidente de estas dos sesiones, describió puntualmente en qué 
debía consistir este tipo de reuniones: se trataba —idealmente— de un 
aprendizaje y enriquecimiento mutuo entre hombres de armas y de letras 
—miles doctus— que tenían que dedicar la mayor parte del tiempo a la 
lectura, estudio y composición de la historia. Entre los textos estudiados 
que menciona, se infiere que los Epigramas de Marcial eran una de las 
lecturas obligatorias de las academias, o al menos de ésta: “Mas quisiera 
yo que no se obligara a leer siempre epigramas de Marcial, aunque es 
autor agradable y aragonés, porque si no se han de leer (como se han de 
leer) los deshonestos y obscenos, que, al juicio de los mismos que los 

24 Ff. 1r-34v (Mss. 3887 bne).
25 Fernando iii fue elegido rey de Romanos el 29 de diciembre de 1636. Al siguien-

te año, Felipe IV organizó actos festivos en honor de su cuñado, y aprovechó dichas 
festividades para celebrar, a su vez, la victoria de las tropas españolas del año anterior 
sobre los ejércitos de Francia e Italia, y la llegada de la princesa de Carignano. Véase 
King 1963, p. 89.

26 Julio 2007, pp. 46-47. 



128	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

castraron, son los mejores, muchos dellos son insulsos y sin provecho”.27 
Sin embargo, después de que recomienda la lectura de algunos emble-
mas de Alciato, concluye: “de manera que no excluyo a Marcial, pero 
admito otros para variar el gusto”.28 Esto es evidencia de cuánto gustaba 
la obra de Marcial, incluyendo aquellos epigramas que para Lupercio 
eran indignos de imitar, de ahí que en su discurso sugiriera evitarlos. 
Sin embargo, hay que aclarar que, además del auge del estilo satírico 
burlesco dentro de las academias, también se escribían epigramas sobre 
diversos temas. El primer epigrama imitado en lengua española fue el 
soneto de Garcilaso sobre Hero y Leandro basado en el epigrama 25b 
del Libro de los Espectáculos, el cual dio pie a una extensa serie e imi-
taciones (también dentro de las tertulias) sobre éste y otros temas mito-
lógicos, lo que hubiera pesado al mismo Marcial, quien deslindaba sus 
composiciones de estos ampulosos temas. Aunque, a decir verdad, en 
algunos epigramas se valió de paráfrasis mitológicas para que la realidad 
a la que quería aludir fuera potenciada, pero todo a favor de la exaltación 
de la cotidianeidad. 

Por lo demás, a tal grado llegó la importancia de esta forma poética 
en el siglo xvii que hay noticia de un certamen académico que se celebró 
con motivo del cumpleaños del serenísimo Baltasar Carlos de Austria, 
intitulado “Anfiteatro de Felipe el Grande, Rey Católico de las Españas, 
Monarca Soberano de las Indias de Oriente y Occidente...” (Juan Gon-
zález, Madrid, 1631), en el que sólo se requerían epigramas. La relación 
quedó a cargo de Joseph Pellicer, quien decidió darle el título de “Anfi-
teatro” a imitación de Marcial; los poetas debían dar cuenta de la victo-
ria de un toro frente a otras fieras (un oso, un tigre y un león) y de cómo 
Felipe IV, a su vez, dio muerte a éste con el disparo de un arcabuz. La 
pelea entre éstas fue un fiasco, pues por más que intentaron provocarlas 

27 Mss. 8755 bne: 145r-145v. Sobre esto, en el Quijote (ii, xvi) hay un pasaje muy 
ilustrativo (con sesgo irónico), en el que el hidalgo don Diego de Miranda refiere la 
ocupación de su letrado hijo: “Será de edad de diez ocho años; los seis ha estado en Sa-
lamanca, aprendiendo las lenguas latina y griega [...] Todo el día se la pasa en averiguar 
si dijo bien o mal Homero en tal verso de la Ilíada, si Marcial anduvo deshonesto, o no, 
en tal epigrama, si han de entender de una manera o otra tales y tales versos de Virgilio. 
En fin, todas las conversaciones son con los libros de los referidos poetas, y con lo de 
Horacio, Persio, Juvenal y Tíbulo”.

28 También Nebrija incluye dos epigramas (honestos) en el prólogo del Lexicón 
(1492). Véase González 1992, p. 293, n. 18.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 129

al combate, ninguna arremetía contra la otra. Pese a esto, entre los que 
participaron —la mayoría miembros de la academia madrileña— se en-
contraban poetas consagrados que, a la manera de Marcial, dieron cuenta 
del suceso: el príncipe de Esquilache, Antonio Hurtado de Mendoza, 
Lope de Vega, Francisco de Quevedo, Juan de Jáuregui, Gabriel Bocán-
gel, Luis Vélez de Guevara, Pedro Calderón de la Barca, Cristóbal de 
Salazar Mardones, Antonio de Solís, Francisco de Rojas Zorrilla, Juan 
Pérez de Montalbán, Juan Ruiz de Alarcón, entre otros. 

Marcial ante todo se convirtió en una fuente de ingenio, lo que fue un 
factor importante para que se considerara un autor canónico, y, por ende, 
se explotara el aspecto festivo dentro de las academias. Se le consideró 
príncipe de lo que Baltasar Gracián llamó “agudeza y arte de ingenio”, 
título de su tratado poético, en el que para explicar los diferentes tipos de 
conceptos, recurrió a los epigramas del “picante Marcial”,29 traducidos 
por Francisco Medina y por su gran amigo Manuel de Salinas y Lizana.30 
La obra contó con 71 epigramas que llevaban este marbete y 50 de los 
que Gracián indicó que eran traducción o adaptación de un epigrama 
latino.31 También, Francisco Cascales en sus Cartas philológicas tradujo 
epigramas y escribió 44 en latín dirigidos a Jiménez Patón, advirtiéndole 
que en ellos había procurado “marcializar aunque si no con su agudeza, 
con menos lascivia”, que aunque era propia de los epigramatarios, no se 
les concedía a los que profesaban las musas cristianas.32 

El aprecio por el ingenio y la agudeza de los conceptos, que se pro-
movía en esta y otras preceptivas de la época, no sólo llevó a muchos 
poetas de academia a marcializar sobre temas satírico burlescos, sino 
también a hacerlo con “lascivia”, valiéndose de alusiones equívocos 
y dilogías que permitían ocultar el contenido sexual, pero, sobre todo, 
sorprender mediante las ingeniosas correlaciones con las que formaban 
conceptos. Por ejemplo, Baltasar del Alcázar, miembro de la Academia 
sevillana, hizo una reelaboración personal de esta tradición, y prefirió 

29 Gracián 1987, pp. 45 y 85.
30 Sólo menciono a Cascales y a Gracián, pero el epigrama se encontraba en mu-

chas de las preceptivas españolas de los siglos xvi y xvii (López Pinciano, Baltasar de 
Céspedes, Carvallo, Sánchez de Lima, Rengifo y Herrera), en las que se incluyen las 
normas generales para definirlo genéricamente. Véase López Poza 2008, pp. 821-833. 

31 López Poza 2013, p. 11.
32 Cascales 1634, Epístola x.



130	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

dar énfasis a los poemas de contenido lascivo: en ellos dibujó relacio-
nes eróticas, mujeres sexualmente activas y placeres culinarios. De esta 
línea también desciende Quevedo, asiduo de la Academia madrileña, 
que en 51 epigramas hizo una traducción —o recreación— de la obra 
de Marcial, cuya selección se inclinó más por los de temas de dicha 
índole. Ahora, bien, no sólo basta señalar la adscripción de estos auto-
res a sus sendas academias, sino también que muchos de los epigramas 
que aparecen en sus obras —y en las de otros autores— nacieron como 
temas propuestos dentro de aquéllas, ya sea que se supiera porque la 
rúbrica lo anunciaba o porque los motivos llegaron a ser tan usuales que 
se reconocía su procedencia en virtud de que varios poetas incluían en 
sus obras poemas similares. Esto es evidente sobre todo en las novelas 
académicas, consideradas un muestrario de las actividades que se reali-
zaban dentro de las tertulias, pues entre las composiciones que se engas-
taban en la trama no podía dejar de haber epigramas y epitafios. Baste 
de ejemplo la Cintia de Aranjuez de Gabriel de Corral, quien incluyó 64 
epigramas casi al inicio de su novela. Además hay que mencionar que 
muchos de los ahí compuestos presentan coincidencias temáticas con los 
de las Rimas y prosas de Gabriel Bocángel.33

Dentro de las academias se dio un cambio de paradigma en cuanto a la 
recepción de los epigramas supuestamente deshonestos gracias a la im-
portancia que adquirió la burla como arte de ingenio; la elaboración de 
éstos se volvió más codiciada, pues requería mayor despliegue de recur-
sos ingeniosos para aludir de manera indirecta a los motivos sexuales.34 
Por ejemplo, la obra inédita de Pedro Méndez de Loyola —considerado 
un poeta lascivo en su época— es evidencia de una serie de ejercicios 
epigramáticos que se requerían dentro de la academia madrileña. Se 
proponía, entre otras tareas, la confección de dos sonetos, uno dedicado 
“A una vieja que yendo a hablar, escupió un diente” y otro “A una mujer 

33 Willard F. King 1963, p. 118. Sobre la presencia de los epigramas en obras en 
prosa véase Guillian 1930, pp. 52-111.

34 En este sentido, hay que mencionar una traducción anónima del siglo xvii, conoci-
da como Marcial en verso castellano, que evidencia este cambio de paradigma, pues los 
epigramas eróticos se incluyeron porque eran parte del género, pero con la condición de 
no traducir las palabras deshonestas: […] Y aunque así queda indecencia, pasará embo-
zada porque no se malogre el donaire del autor, y porque a borrones sueltos que no han 
de ver emprenta, se les puede permitir mudando las adiciones o dejándolas en su latín, 
como el de mentula. Bredasola 2008, p. 227.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 131

muy lasciva en la cama con un hombre”. En ambas se incluía una lista 
de consonantes forzados para construir la rima de los versos. Esta clase 
de retos ponía en evidencia la búsqueda de las dificultades para mover a 
risa y admiración; esta era la nueva función que los epigramas adquirie-
ron dentro de las academias.35

Finalmente, un testimonio que podría ser considerado como “la ad- 
misión” de este tono epigramático se halla en El Rosal (escrito entre 
1623-1626) de Rodrigo Fernández de Ribera (1579-1631), quien fue 
un prolífico escritor de epigramas, muchos de los que se habían atri-
buido erróneamente a Baltasar del Alcázar; en la introducción a su obra 
epigramática proclama a Marcial como el único modelo que los poetas 
burlescos debían imitar: 

[...] ¡Ó padre Marçial, emulaçión de los Catulos, Jubenales y Persios, y vo-
sotros, ó hermanos poetas y hijos de aquel padre en este estilo! ¡Aquí del 
Pegaso, que si él fue buen cavallo, español sería! Y sin duda que fue bueno, 
que a lo menos las alas esençia fueron del Zéfiro, de quien se enpreñaban las 
yeguas. [...] Y de los prados del Betis, vosotros digo que [...] con la vrebe 
bala de una redondilla derribáis de desautorizada rissa la más mesurada mu-
ralla de una frunçida beata.36 

Más allá del acendrado nacionalismo, se pone de relieve que al men-
cionar a Marcial como emulación de los “Catulos”, hay una asimilación 
explícita de las composiciones de tipo lascivo, pues muchos de los car-
mina y de los epigrammata de Catulo tenían un manifiesto contenido 
sexual; éstos, por tanto, quedaban al mismo nivel de las sátiras de los 
“Persios” y “Juvenales” en la amplia gama de códigos con los que se 
componían los epigramas. 

 Se puede decir que las tres características que siempre defendió Mar-
cial de su obra: la brevedad, la agudeza y la lengua de los epigramas, 
finalmente, hallaron terreno fértil dentro de las academias del siglo xvii. 
En este espacio, de alguna manera, se cerró esta suerte de triángulo que 
definía genéricamente a los epigramas del poeta bilbilitano. Quizá se 
deba al hecho de que como un simple ejercicio representaba un reto que 

35 Por cuestiones de tiempo y espacio, sólo he mencionado a algunos autores, pues 
este trabajo es parte de una investigación más extensa, en la que se ampliará el pano-
rama.

36 Lara 1992, p. 70.



132	 barragán aroche / la presencia de la lengua epigramática de marcial

daba pie a la variatio o una suerte de reescritura casi infinita, de ahí que 
se quisiera explotar también este lado del género; la lengua epigramática, 
junto con la burla, representaba un pretexto para componer ingeniosas 
poesías que, no es casualidad, se gestaban en los espacios cerrados de las 
tertulias académicas, aunque posteriormente salieran a la luz en algunas 
de sus obras. Es un hecho que el horizonte de expectativas era otro y 
Marcial se acogió como esa figura de autoridad que podía legitimar la 
escritura de aquellos poetas que querían dedicar su ingenio a engendrar 
el deleite y la risa en los lectores. La norma seguía en pie, pero la lengua 
epigramática encontró un resquicio por medio del arte de la risa.

BIBLIOGRAFÍA

Aldrete, Bernardo, Del origen de la Lengua Castellana, Roma, Carlo Willieto,  
1606. 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, trad. María Araujo y Julián Marías, Madrid, Cen-
tro de Estudios Constitucionales, 1999.

Bredasola, Andrea (ed.), Marcial en verso castellano, Pavía, Ibis, 2008.
Cascales, Francisco, Cartas filológicas, Murcia, Luis Verós, 1634. Disponible 

en http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/cartas-filologicas--0/html/fe-
f8ba6a-82b1-11df-acc7-002185ce6064_18.html#I_1_, 3 de octubre de 2014.

Cristóbal, Vicente, “Marcial en la literatura española”, en Actas del Simposio so-
bre Marco Valerio Marcial poeta de Bilbilis y de Roma ii, España, Diputación 
Provincial de Zaragoza-uned, 1987, pp. 149-209.

Ferri Coll, José María, “Burlas y chanzas en las academias literarias del Siglo de 
Oro: los Nocturnos de Valencia”, en Florencio Sevilla y Carlos Alvar (eds.), 
Actas del XIII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, Ma-
drid, Castalia, 1998, pp. 327-335.

González Cañal, Rafael, “Marcial y el conde Rebolledo: versiones áureas de seis 
epigramas latinos”, en Cuadernos de Filología Clásica ii, 1992, pp. 289-305. 

Gracián y Morales, Baltasar, Agudeza y arte de ingenio, 2 vols., ed., introd. y nts. 
Evaristo Correa Calderón, Madrid, Castalia, 1987.

Julio, María Teresa (ed.), Academia burlesca que se hizo en Buen Retiro a la ma-
jestad de Filipo cuarto el Grande, Madrid, Universidad de Navarra-Iberoame-
ricana-Vervuert, 2007.

King, Willard F., Prosa novelística y academias literarias en el siglo xvii, Madrid, 
Silverio Aguirre Torre, 1963. 

Lara Garrido, José. “El Rosal, cancionero epigramático de Rodrigo Fernández de 
Ribera: edición y estudio del Ms. 17524 de la Biblioteca Nacional de Madrid 
(con algunos excursos sobre problemas de transmisión y edición de las poesías 
de Baltasar de Alcázar) i”, en Voz y Letra, 2, 1992, pp. 23-78.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 119-133	 133

López Poza, Sagrario, “Luis de Góngora en la trayectoria aureosecular del epigra-
ma”, en Góngora y el epigrama. Estudio sobre las décimas, Juan Matas Caba-
llero, José María Micó y Jesús Ponce Cárdenas (eds.), Madrid, Iberoamericana 
/ Universidad de Navarra / Vervuert, 2013, pp. 9-42. 

—,	 “El epigrama en la literatura emblemática española”, Analecta Malacitana, 
xxii, 1999, pp. 27-55.

—,	 “El epitafio como modalidad epigramática en el Siglo de Oro (con ejemplos 
de Quevedo y Lope de Vega)”, en Bulletin of Hispanic Studies, lxxxv, 2008, 
pp. 821-833.

“Lupercio Leonardo de Argensola en la Academia de Zaragoza”, en Libro de varias 
cosas en prosa, de hombres insignes en letras y política, tomo primero, Mss. 
8755 bne.

Maldonado, Juan, “Paranaenesis ad literas”, en Eugenio Asensio y Juan Alcina 
Rovira (eds.), Juan Maldonado y el humanismo español en tiempo de Carlos 
V, Madrid, Fundación Universitaria Española, 1980.

Marcial, Epigramas, 2 vols., trad. Enrique Montero Cartelle, Madrid, Alma Mater, 
2014.

Menéndez y Pelayo, Marcelino, “Introducción”, en Baldassar Castiglione, El cor-
tesano, trad. Juan Boscán, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Cien-
tíficas, 1942.

Montero, Cartelle Enrique, “Censura y transmisión textual en Marcial”, Eclás, 
xx, 1976, pp. 343-352.

—, 	“Estudio preliminar”, en Antonio Beccadelli, Hermafrodito, Madrid, Akal, 2008.
Moreno Soldevilla, Rosario, “Introducción”, en Marcial, Epigramas, Madrid, 

Alma Mater, 2014.
Pueo, Juan Carlos, Ridens et Ridiculus: Vicenzo Maggi y la teoría humanista de la 

risa, Zaragoza, Anexos de Tropelías, 2001.
Sánchez, José, Academias literarias del Siglo de Oro español, Madrid, Gredos, 

1961.
Sullivan, J. P., Martial: The Unexpected Classic. A Literary and Historical Study, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1991.
Vega, Lope de, Epistolario de Lope de Vega Carpio, 3 vols., Agustín González de 

Amezúa (ed.), Madrid, Real Academia Española, 1989.


