“A-topologia” en el Fedro de Platén:

el hyperourdnios tépos y el filésofo dtopos?
“A-topology” in Phaedrus by Plato: the hyperourdnios topos
and the dtopos Philosopher

Maria Angélica FIERRO
Universidad de Buenos Aires
msmariangelica@gmail.com

RESUMEN: Se procura explicar aqui la atopia de Sécrates y del filésofo en ge-
neral en el Fedro en relacion con su emplazamiento en funcién del hyperou-
rdnios topos como punto de referencia inubicable tanto en un sentido locativo
estricto —fuera del universo no habia segtn las concepciones astrondmicas
de la época nada— como simbdlico —remite a un polo de significacién que
nunca puede despejarse completamente. En tal sentido el filésofo, a través de
su busqueda por la verdad, se encuentra siempre necesariamente “descoloca-
do” respecto del plexo de significaciones tanto dadas como adquiridas.

ABSTRACT: Here I intend to explain how Socrates’ and the philosopher’s
atopia in the Phaedrus can be explained as a fundamental “desplacement”
of him in relation to the hyperourdnios topos as his fundamental reference
point. On one hand, the hyperourdnios topos is nowhere insofar as “outside
the universe” there was nothing at all according to the astronomical concep-
tions of the time. On the other hand, it relates to a an ultimate sense which
can never be completely disclosed. Thus the philosopher, through his search
for the truth, is always “out of place” regarding not only the discourses of the
status quo but also of his own speeches for giving account of reality.

PALABRAS CLAVE: a-topia, Fedro, hyperourdnios, Platon, Scrates
KEY WORDS: A-topia, Hyperourdnios, Phaedrus, Plato, Socrates
RECIBIDO: 24 de diciembre de 2014 ¢ ACEPTADO: 15 de julio de 2015.

Quien no encaja en el mundo
estd siempre cerca de encontrarse a si mismo.
Herman Hesse?

El genio de literario de Platon para encarnar su reflexion filoséfica en
situaciones, individuos concretos y escenarios que cobran vida de inme-
diato frente al lector de turno alcanza acabada expresién en muchos de

! Todas las traducciones de los textos griegos son mias y siguen la edicion del The-
saurus Linguae Graecae que, a su vez, sigue la de Burnet (1900-1907).

2 H. Hesse, “Aus einem Brief vom August 1917 an Jakob Flach”, citada por Michels
1993, p. 99.

65 NOVA TELLVS, 33-1, 2015



66 FIERRO / “‘A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

sus didlogos. No obstante, el Fedro se destaca por agregar a este diestro
entretejido entre ingredientes dramdticos y argumentos filoséficos un
cuidadoso trazado topografico que mantiene de modo sutil la conexién
entre el escenario y la conversacion a lo largo de toda la obra (Wycher-
ley 1963, p. 90). En efecto, ya desde su frase inagural la obra pone el
foco sobre el lugar a donde se encamina Fedro® y, asimismo, las palabras
de cierre* hacen referencia a una toma de distancia respecto del sitio de
emplazamiento. También son particularmente notables las corresponden-
cias entre, por una parte, la minuciosa presentacion en el prélogo del pa-
seo de Sécrates y Fedro fuera de las murallas de la ciudad, su excursion
campestre y su asentamiento a orillas del Iliso para el despliegue de los
discursos sobre éros a la vez que del éros por los discursos, y, por otra
parte, el relato en el segundo discurso de Sécrates del vuelo de las almas
no-humanas desde el ambito terrestre hacia la planicie de la verdad a
través del ourands, tras la huella, en la medida de sus posibilidades, de
la bienaventurada caravana de las almas divinas (Esteban Santos 1992;
1994). La relacién entre los tdpoi en el Fedro seria, ademds, compleja,
pues, incluso en los casos de evocacion de uno a través de otro no ten-
dria lugar una mera repeticion, sino que se produce algin tipo de trans-
mutacion de su sentido, sumado a que cada tdpos estaria vinculado con
un tipo determinado de /dgos (Philip 1981). Cabe agregar que el preciso
mapeo del inicio del didlogo ha sido también productivamente interpre-
tado como un direccionamiento propedettico del lector para su ingreso
y recorrido apropiados del texto (Ferrari 1990).

La inquietud que anima las presentes pdginas es la de reflexionar en el
marco de este trazado topogréfico del Fedro respecto del significado del
emplazamiento propio del filoésofo, y de Socrates como su representante,
en tanto que se les atribuye en el Fedro un caricter dfopos. Uno de los
rasgos distintivos del Sécrates de la obra platonica es precisamente el ser
dtopos, rasgo que Platon hdbilmente delinea al establecer un complejo
juego con el significado literal del término y sus sentidos mas metaf6-
ricos.> En efecto, en el rico retrato de su maestro que se desprende de

3 Phdr.,227a: O phile Phatdre, pot kat péthen (Sécrates: “.Y entonces, Fedro queri-
do? ;A dénde vas y de donde vienes?”).

4 Phdr., 279¢: lomen (“Vamos”).

5 El significado primero y literal del adjetivo d-topos —“lo que no estd en su lu-
gar”— asi como de su cognado a-fopia derivan claramente de sus componentes, esto



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 67

las péginas platénicas éste aparece a menudo como un individuo “ati-
pico” —dtopos—, un “des-ubicado” que nunca se encuentra en el lugar
esperado, ni en un sentido literal, ni tampoco en un sentido figurado,
pues también sus concepciones, conductas e, incluso, apariencia fisica
resultan para la mayoria raros y extravagantes. Si bien la atopia es uno
de los rasgos sobresalientes atribuidos al Sdcrates del Banquete, sobre
todo en el retrato que de €l hace Alcibiades.® también es referido de este
modo por si mismo y por otros personajes en otros didlogos platénicos.’

es, el prefijo a- —una alfa privativa—, y el sustantivo tdpos —“region, lugar”—, y es
de aqui que surgen sus otros sentidos derivados, a saber, “extraordinario”, “extrafio”,
“paradéjico”, “raro”, “monstruoso”, “anormal”, “absurdo” e, incluso, “inoportuno”. Cf.

LSJ s. V. dtopos y Chantraine 1968, s. v. tdpos.

¢ Camino a la celebracién de Agatén, en compafifa de Aristodemo, asume una actitud
inusitada (dtopon, 175a): se detiene a meditar por un tiempo prolongado en un lugar in-
solito —el portico de la casa— (175a) y deja que Aristodemo, quien no estaba invitado,
llegue solo (174d-e). También la nocién de conocimiento y aprendizaje de Sdcrates se
sale de las coordenadas habituales: rechaza la idea de Agatén de que la ensefianza sea
una especie de inoculacién de contenidos (175d-e); se declara ignorante, excepto en
cuestiones amorosas (199c-201c). Por ello, pregunta en lugar de responder (199¢c-201c¢)
y lo que comunica no le pertenece, sino que ha sido relatado por otros que son sabios
gracias a un contacto especial con lo divino, (en este caso, la sacerdotisa Diotima, 201d-
212a). Otros aspectos de conducta también escapan a los pardmetros esperables: soporta
el frio con impasibilidad; demuestra una valentia incomparable en la batalla; abstemio
sin esfuerzo, es al mismo tiempo capaz de ingerir alcohol sin limite y sin embriagarse
(219c-221b); intimo con la alta aristocracia ateniense, él mismo no es rico ni aspira a
enriquecerse o a adquirir poder politico (216d). Habla, ademds, con y como la gente
del pueblo en el agora (Rodriguez Adrados 1992), luce, salvo excepciones como este
banquete, una indumentaria mds bien zaparrastrosa (174a). Asimismo, a pesar de decla-
rarse un especialista en cuestiones erdticas y ser un reconocido seductor de jovencitos
bellos, rechaza, de modo contrario a la conducta de cualquier erastés del momento, el
contacto fisico con el mds codiciado del momento, Alcibiades (217a-219d). La atopia es
justamente el tema de su inolvidable semblanza de Sdcrates (cf. 215a y Bury 1909, ad
locum). Sumado a todo esto, como trasfondo de la alegria del Banquete y tragico telon
de fondo del Fedon (Robin 1951, p. vir), puede mencionarse aquello que sell6 de modo
mas indeleble el sentido de su existencia de ahi a la posteridad, esto es, su “extraordi-
naria” entereza para enfrentar su condena a muerte.

"En Alc. I, 106a, el comentario de Alcibiades a Sdcrates retoma el tono de sus expre-
siones del Banguete con su inusual forma de cortejo a lo largo de los aflos en relacion
con la de sus otros admiradores. En Grg., 494d asi lo califica también Calicles cuando
Sécrates le propone el escandaloso ejemplo del hombre que se la pasa rascandose donde
le pica como modelo del tipo de placer y felicidad defendido por Calicles. En Tht., 149a
Sécrates mismo informa a Teeteto que el comun de la gente lo considera atopdtatos por
conducir en sus conversaciones a los interlocutores a una aporia. No es exclusividad



68 FIERRO / ““A-TOPOLOGIA”” EN EL FEDRO

Mientras que para algunos intérpretes las referencias a Sécrates como
dtopos en el Fedro no tendrian ninguna significacion especial (vid. De
Vries 1969, Phdr., 229¢)} otros las han relacionado con “su notable
singularidad, la originalidad de su pensamiento y la extravagancia de su
comportamiento” (vid. Velardi 2006, Phdr., 229¢; mi traduccién), esto
es con los rasgos idiosincraticos de la semblanza que nos ofrecen de €I,
como menciondbamos, otros textos platénicos. Por otra parte, hay quie-
nes vinculan la atopia socratica mas especificamente, a partir del 230c,
con el hecho de que en esta obra en particular Sécrates se encuentra
fuera de su escenario natural —la pdlis.’

Mostraremos aqui, con base en la interpretacion de los pasajes
relevantes,'” que en el caso del Fedro el caricter dropos de SOcrates
adopta un sentido particular: la “desubicacion” propia del filésofo, con-
sistente en un direccionamiento existencial hacia un sentido tltimo que,
cualquiera sea el nivel de recorrido que un alma humana haya alcanzado
en el conocimiento de la verdad, deja siempre, incluso a quien haya po-

de Platén relacionar la atopia con Sécrates: también segin Jenofonte (Mem., 2, 3, 15),
Querécrates califica de dropa los dichos de Sdcrates cuando éste le aconseja tomar la
iniciativa, a pesar de ser el mds joven, de de hacerse amigo de con su hermano Quero-
fon, un consejo menos sorprendente, sin duda, que el retrato que nos brindan los textos
platénicos. Asimismo, si bien en Nubes Aristéfanes no emplea este término para refe-
rirse a Sdcrates, su eleccién de €l como personaje a la vez comico y representativo de
los sofistas para el comun de la gente se debe sin duda a que era conocido por ser rara
avis. Por otra parte, Platon no aplica este calificativo exclusivamente a Socrates: en R.,
493c se describe en estos términos al educador sofista que trata a su audiencia como
una bestia y la maneja a través de los discursos que le proporciona placer. En griego ya
se empleaba este término para referirse a la conducta absurda de una persona tal como
puede verse en Isoc., Panath., 149.

8 Vid. De Vries 1968, ad locum.
% Vid. Rowe 1999.

10 Los adjetivos dropos y el superlativo afopdtatos son empleados en referencia a
Sécrates en 229c y 230c respectivamente, y atopia en 251d en relacion con el fil6sofo
que rememora lo bello en si. También en 229¢ las criaturas hibridas de la tradicién mi-
tica que los intelectuales de la época intentan traducir en explicaciones racionales son
referidas como “seres extraordinarios” (atopiai). Este dltimo caso no seria directamente
relevante para nuestro andlisis. Sin embargo, debe considerarse que antecede inmediata-
mente a la reflexion de Sdécrates de la necesidad de cumplir con el mandato délfico del
autoexamen para descubir si él es una bestia simple y doméstica, o compleja y furiosa
como el personaje mitico de Tifén. Se sugiere, entonces, que lo que ha de determinar
es justamente si él mismo no es acaso similar a una de estas atopiai (vid. Brisson 1989,
p- 195, n. 38).



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 69

dido cumplimentarla de modo mds acabado, “descolocado” o “desubica-
do”, no sélo respecto al plexo de significaciones recibido de su entorno
cultural, sino también en relacion con los revisados y establecidos a
través de su propia busqueda.'! Esto se vincula con interpretaciones re-
cientes respecto de la “singularidad” o atopia socrética en general que la
entienden como la ubicacién de Sdcrates en un “no-lugar” en el sentido
de que Sdcrates con su préctica filosofica se sitda en el universo simbo-
lico de su tiempo y al mismo tiempo se desplazaria de é1.!> No obstante,
nuestra interpretacion es que, en el caso del Fedro, esto se da de modo
mds extremo, pues entendemos que aqui la atopia de Sdécrates y el fi-
l6sofo sugiere en dltimo término su desplazamiento y desubicacién no
sélo respecto del status quo, sino incluso del marco simbdlico producido
a través del propio examen e investigacion en referencia al polo de signi-
ficados plenos representado por el plano eidético. Esto significa también
que, si bien el efecto de “extrafieza” lo transmite Socrates a través de su
distanciamiento de las précticas politicas de la pdlis y de su empleo de
los expedientes de la retdrica tradicional, esto no se resuelve finalmente
“en un orden platonico familiar” que hace que el didlogo “no sea des-
pués de todo tan extrafio”. Por el contrario, el fildsofo queda emplazado
en un lugar dtopos, que nunca termina de franquear, sin lograr instalarse
definitivamente en la estabilidad confortable del mundo eidético. Este
“no-lugar” es, no obstante, radicalmente distinto al concepto homoénimo
de la antropologia contemporanea: lejos de tratarse de una esfera transi-
toria y evanescente que no aporta ningtin elemento vital para la constitu-
cién de la identidad del sujeto,!® la aropia del filésofo platénico implica,
por el contrario, su emplazamiento en funcién a un plexo de signifi-
caciones que, de desplegarse por completo, le permitirian comprender
acabadamente el sentido de su existencia. Es esta ubicacion “extrafia” la

' Una original explicacion que se ha ofrecido recientemente de la “singularidad” o
atopia socratica en los didlogos tempranos ha sido la de Nudler (2012), quien la entien-
de como la ubicacién de Sécrates, a través de su practica filoséfica, en un lugar limite
dentro del orden simbdlico del status quo y, en tal sentido, como “no-lugar”, puesto
que Sdcrates se ubica asi en el universo simbdlico de su tiempo y al mismo tiempo se
desplaza de €l.

12 Vid. Nudler 2012.
13 Nos referimos a la nocién de Augé (1996) de “no-lugar” en tanto espacio del

anonimato, tales como las autopistas, aeropuertos, supermercados, relacionada con su
concepto de “sobremodernidad”.



70 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

que le permite descubrirse, en términos del Banquete, como metaxy, es
decir como no sélo situado en un lugar “intermedio” entre lo mortal y
lo inmortal sino, ademds, con la capacidad de funcionar como un “inter-
mediario” entre ambos dmbitos y de volverse, a través del contacto con
lo divino, divino é]l mismo en la medida de lo humanamente posible.'*

Analizaremos para ello, en primer lugar, cémo ya el prélogo del Fe-
dro plantea respecto de Socrates, en la traslacion que realiza desde su
propio lugar comin de accionar —la pdlis— hacia el dmbito rural, un
desajuste con respecto al lugar fisico y, a la vez, mental que le son habi-
tuales. Esta experiencia de un desplazamiento respecto de su perspectiva
familiar se incrementa en su reaccion maravillada ante el paraje de ex-
traordinaria belleza sensible en el que los personajes se instalan (230b-c)
y que inspira en Sdcrates, quien ya se ha descrito a si mismo como al-
guien “atipico” o “raro” (dtopos, 229d), un parlamento por el cual Fedro
lo califica justamente como un individuo “rarisimo”, “de lo mds atipico”
(atopotatos, 230c).

En segundo lugar, veremos cémo este mismo sentido de la atopia es
retomado y desarrollado en el mito del carro con corceles alados del
segundo discurso de Socrates al describirse alli un desplazamiento de
todas las almas hacia un lugar inédito en sus caracteristicas: el hyperou-
rdanios topos (250c), el cual, desde el punto de vista fisico-cosmoldgico,
es un sitio inexistente y al cual, por otra parte, las almas no-divinas,
incluidas las filosdficas, tienen a lo sumo un acceso “parcial” o “esfor-
zado” (mogis, 248a). Esto sugeriria que en el Fedro el recorrido de un
alma humana en su forma de vida actual y también post mortem —cuyas
caracteristicas estan intimamente ligadas, de acuerdo al mito, a nuestro
progreso o retroceso psicoldgico y cognoscitivo— apuntaria como meta
dltima a una suerte de punto inubicable en coordenadas espaciales re-
conocibles y que es ademds, en el mejor de los casos, “apenas” (mogis)
franqueable. Esta orientacion vital hacia un “no-lugar” implicaria, pues,
para el fil6sofo y el verdadero amante, ejemplicado por Sdcrates, una
existencia en incomodo desfasaje o atopia (251e), en un desalojo no
s6lo con respecto a los cédigos usuales de su entorno sino también con
precario cobijo en el universo de sentidos que él mismo haya logrado
construir.

14 Vid. Fierro 2007.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 71
1. De la ciudad al campo: Socrates atopos y el locus amoenus
La introduccién del Fedro, a través de referencias topograficas' cla-
ramente reconocibles, especialmente para el lector de la época natu-
ralmente familiarizado con su hébitat, traza con minucia el itinerario
de Socrates y Fedro. Asimismo se ofrecen indicaciones precisas para
imaginar el paisaje, la ubicacion temporal e incluso, a través del didlo-
go vivaz puesto en boca de los personajes, sus tonos, actitudes, estados
de 4nimo caracteristicas psicoldgicas y hasta movimientos corporales.
Extrapolando pautas de representacion propias de nuestra cultura actual,
podria decirse, pues, que el texto funcionaria como una suerte de guién
cinematografico. El caricter realista de la topografia del didlogo, en
tanto refiere con toda probabilidad al panorama que efectivamente se
desplegaba extramuros (vid. Wycherley 1963), no es incompatible con
que tenga también, como veremos, un valor simbdlico.!®

La descripcion iniciaria cerca del mediodia (227b), durante el caluro-
so verano mediterraneo (229a; 230a; 259a), con una toma de Sdcrates
tropezando con Fedro y Sdcrates en las proximidades de la casa de
Morico frente al Olympeion o templo de Zeus (227a) y, por lo tanto, si
bien esto los situaria en los linderos de la ciudad, se hallarian todavia
dentro de ella. A continuacion los personajes deciden seguir caminando
y conversando (227b), y abandonan asi el dmbito urbano para ingresar
a un drea campestre, de acuerdo con los designios de Fedro, previos al

15 En la reconstruccién de la topograffa del Fedro los dos autores fundamentales
han sido Robin (1954, pp. x-x11) y Wycherley (1963). Este tltimo tiene en cuenta los
hallazgos arqueoldgicos de Travlos que luego condensaria en su obra de 1971. Velardi
(2006, pp. 8-12) sigue fundamentalmente a Wycherley, asi como Yunis (2011, pp. 88-
92) y Ryan (2012, pp. 96-98), quien resume muy bien los principales puntos de la dis-
cusion. Todos ofrecen un plano probable para el emplazamiento de los distintos puntos
geograficos.

16 Dusanic (1992, p. 24, n. 12) reconoce sélo su indole simbdlica, puesto que para él,
a través del trazado del locus amoenus del Fedro, estarian representadas las rivalidades
de los distintos grupos politicos de la Atenas de la época. Asi la placidez y benevolencia
de las deidades de la naturaleza referirian a los ciudadanos atenienses que, como Platén
y sus aliados, se oponian a las ambiciones expansionistas de los demdcratas radicales
simbolizadas a través del mito de Béreas y Oritia, donde la fuerza de la naturaleza es
violenta y destructiva. Ha de tenerse en cuenta que para el momento de composicién del
Fedro —esto es, entre el 380-360 a. C. (vid. Velardi 2006, p. 62)— ya habia concluido
la Guerra del Peloponeso que habia evidenciado las desastrosas consecuencias de las
ambiciones imperialistas de Atenas.



72 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

encuentro, de realizar vigorosas caminatas a campo abierto (227a). La
marca divisoria entre una y otra esfera la establecen las murallas que
rodeaban a Atenas'’ y que contaban en su perimetro con unas quince
puertas de salida. Socrates y Fedro emergen quizd por la puerta Dio-
meia, situada al este, o la puerta Itonia, emplazada al sur, —ambas en las
cercanias del templo de Zeus—,'® 0, mas probablemente, por la puerta
Hippades,'” situada mas precisamente al norte del Olympeion; cualquie-
ra de ellas conducentes de todos modos a las proximidades del rio Iliso
que corria al sur de la ciudad. Al alcanzar el drea fluvial los personajes
se desvian de la ruta principal,® que era probablemente la que tenia en
su planes Fedro, para seguir la corriente de agua®! (229a), encontrdndo-
se ubicados en ese momento a trescientos 0, mds bien,*” segln corrige
Socrates, quinientos metros —esto es, a dos 0, mds exactamente, tres
estadios (229c)— de los pefiascos desde donde, segin la tradicion, el
viento Bdreas precipitd y desnucd a Oritia, mientras jugaba con las nin-
fas, y a la altura del vado por donde habitualmente se cruza® hacia el

17 Se trata de las murallas que, bajo el consejo de Temistocles, construyé répida-
mente Atenas después de la victoria helénica en las guerras persas con el propdsito de
consolidar su hegemonia sobre los espartanos y el resto de las ciudades griegas. Ademds
de fortificar la ciudad propiamente dicha, Temistocles impulsé también, a fin de mejor
garantizar el dominio maritimo ateniense, la construccion de las “grandes murallas™ que
conectaban a Atenas con sus dos principales puertos: el mas antiguo, el Falero, y el mds
nuevo, el Pireo.

18 Vid. Robin 1964, pp. X-XII.
19 Vid. Velardi 2006, pp. 8-12.

20 De cada puerta de la ciudad se originaba en general una ruta. Asi, por ejemplo,
de la de Puerta de Hipades —también llamada Aigeus siguiendo a Plutarco (Thes., 12,
6)—salfa la ruta a Agrylo, de la puerta Diomeia una al gimnasio Kynosarges y de la
puerta Itonia otra al bafio de Isthmonikos.

21 El adverbio kdtothen en 229c significarfa entonces que se van desplazando desde
donde estdn “hacia abajo”, “por el arroyo” (kata to hyddtion), es decir a lo largo del Ili-
s0, rio abajo (229a). Cf. Robin (1954, p. xii, n. 2), De Vries (1969), Yunis (2011) y Ryan
(2012, ad locum). Como hace notar Wycherley (1963, pp. 93-94) katd en referencia a
rios siempre implica ir “rio abajo” y cita como ejemplo Hdt., 1, 194.

22 El significado de la disyuncién ¢é en ¢ tria stddia en 229c seria “o mds bien tres
estadios”. Cf. De Vries 1969.

2 Seguimos la lectura de Ryan (2012, ad locum) del presente de indicativo diabai-

nomen, esto es “donde habitualmente cruzamos [los atenienses]”. Vid. también Robin
1954, p. x11, n. 2, y De Vries 1969, ad locum.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 73

templo de Agra®* (229¢). Lo mds plausible es, pues, que han emergido
por la puerta Hippades o por la Diomeia, ya que ello justifica mejor
una distancia de recorrido de alrededor de quinientos metros hasta los
alrededores del templo de Agra —Ila puerta Itonia estarfa, en cambio,
bastante mds proxima a éste. Tras ir chapoteando a lo largo de la ribera
(229b), finalmente los dos amigos, se detienen probablemente sobre la
margen sudeste del ri0,> para recostarse junto a un alto y frondoso pla-
tano (230a-b; cf. 229a), en un paraje proximo al templo de Agras y de un
santuario a Béreas (229¢), y no muy lejos de otro dedicado a divinidades
fluviales, tales como las ninfas y Aqueloo.?

Una de las funciones del prélogo del Fedro es, pues, la traslacion ima-
ginaria del lector, junto con Fedro y Sécrates, en el espacio fisico desde
un lugar bastante preciso dentro de la ciudad a un recorrido, también

2 En 229c, los mss. traen tO t&s dgras/agraias y el escoliasta to en Agras que es
la lectura que prefieren, entre otros, Burnet (1905-1908), De Vries (1969) y reciente-
mente Yunis (2011) y Ryan (2012). Se trataria en todo caso de un templo en el demo
de Agras situado al sudeste de Atenas, justamente en los alrededores del Iliso. lerdn
—“templo”— estarfa elidido y habria un uso arcaico del genitivo con valor locativo
que acompailaria aqui a en en lugar del dativo e intimamente conectado con el uso de
esta expresion en relacion con los misterios segun indican diversas inscripciones (vid.
Yunis 2011, ad locum). Mientras que el escoliasta sugiere en su lema que se trata de un
templo de Artemis, seguin lo que se sabe de la topografia del lugar habria que suponer
mds bien que es el templo a Deméter mencionado por J. Stuart & N. Revett en The
Antiquities of Athens (1761) y que fue aniquilado tras el bombardeo turco en la zona.
Vid. Robin 1954, p. xi1, n. 1.

25 La amenaza posterior de Sécrates de cruzar el rio y marcharse (242a-b) sugiere
que, después de ir caminando remojdndose los pies en el vado, Fedro y él se habian
ubicado de ese lado. Si estuviera sobre la margen noroeste del rio Socrates tendria que
cruzar para irse a campo traviesa hacia el monte Himeto. Vid. Ryan 2012, 229¢.

26 Las imdgenes votivas a las que aqui se hace referencia podrian ser las de un bajo-
rrelieve conservado en el Museo Estatal de Berlin donde aparecen Aqueloo, las Ninfas y
Pan con sus padres Hermes y Deméter, es decir divinidades relacionadas con los cultos
de Eleusis. También el templo de Agra refiere a los Misterios Menores eleusinos, que
precedian como ceremonia purificatoria a los Grandes Misterios (vid. nn. 48-49 y 60
infra sobre el simbolismo de los misterios en el Fedro). Por otra parte, segin el testi-
monio de Pausanias (1, 19) en las inmediaciones del Iliso habria habido en época de
Platén monumentos vinculados a cultos muy antiguos, tales como un santuario a Apolo
Pitio —patrono de la méntica inspirada—, un altar dedicado a las Musas Ilisias y otro
de Afrodita “en los jardines”. Sobre estos detalles vid. Velardi 2006, pp. 10-11. Vemos
entonces que el ambiente en el que Fedro y Sdcrates son ubicados imaginariamente por
Platén estd de por si impregnado de divinidades o por intermediarios de los dioses como
es el caso de las Musas (cf. 237a, 259b-d, 262¢, 278b, 279¢).



74 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

bastante preciso, fuera de ella. Veamos ahora en qué sentido el posicio-
namiento de Sdcrates respecto a este trazado espacial es considerado en
el texto como dropos o “fuera de lugar”.

En primer lugar cabe observar que la manera en que desde el inicio se
presenta a cada uno de los personajes en relacion con el espacio sugiere
que, mientras que en el caso de Fedro su relaciéon con el territorio es
bastante definida, la situacion topografica de Sdécrates, en cambio, que-
da mds bien indeterminada. Fedro se propone tomar un camino para él
bien conocido, que arranca en la casa de Mdrico, detrds del Olympeion,
y sigue por una carretera o sendero en las afueras de la ciudad. Tiene,
digamos, una respuesta precisa de déonde viene y a dénde va, pregunta
inicial que le dirige Socrates (vid. supra n. 3); estd familiarizado con las
zonas aledafias de su paseo y no ve en el paisaje que se le propone nada
inusual. El objetivo de lo que proyecta lograr en ese trayecto también
estd fijado de antemano: aprenderse de memoria el discurso retdrico de
Lisias (228b-c) y, a la vez, tonificarse fisicamente segin los consejos
médicos de Acumeno (227a). En cambio, respecto de Sécrates, no sabe-
mos de donde viene, tampoco a donde se dirigia antes de su encuentro
con Fedro; se desconcoce también qué propdsito tenia su paseo; el en-
cuentro con €l produce, ademds, un desvio en relacion con el itinerario
que Fedro se habia previamente trazado;?’ se presenta asimismo ante €l
como desconocedor del drea,?® (si bien, como veremos luego, nos da in-
dicios de conocerla mejor que el Mirrino); aparentemente habria salido
a caminar como Fedro pero, sin embargo, propone detener en un punto
la marcha para instalarse en un lugar apropiado para conversar. La razén
de su abandono del propdsito inicial de su paseo, designio que por otra
parte desconocemos, a fin de acompaiiar a Fedro parece ser, en princi-
pio, sumarse a la inquietud del Mirrino —esto es, interiorizarse con el
discurso de Lisias—, pero su objetivo aparecerd mucho mds complejo y
sOlo podra ser determinado de modo cabal retrospectivamente al final.

Si nos detenemos en las referencias mas puntuales al cardcter dropos
de Socrates, de acuerdo con el comentario de Fedro en 230c-d, la atipi-
cidad socrdtica se relacionaria con que éste se encontraria emplazado en
un lugar que le es ajeno, a saber, el drea fuera de la ciudad.

7 Dice Sécrates a Fedro en 229a: “Tras desviarnos en este sitio, vayamos a lo largo
del Iliso; después donde te parezca nos sentaremos con calma”.

28 230c: “De modo que tu trabajo como guifa ha sido excelente, mi querido Fedro™.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 75

FEDRO: Pero tu, por cierto, sorprendente Sécrates, te muestras como alguien
de lo mds atipico (atopdtatos).” Pues, te pareces sin mas, como dices, a
alguno que es guiado como un forastero y que no es de la regién. Asi ni te
vas de la ciudad de viaje a tierras extranjeras, ni me das la impresion de que
salgas para nada fuera de las murallas de la ciudad.*

Hay un juego aqui con el significado mds literal de dropos: Socrates
estd “desubicado”, “fuera de lugar”, porque le resulta desconocido todo
otro sitio que no sea su ciudad natal. Pero, ademds, esta misma caracte-
ristica hace de €l un individuo “raro”, “atipico”, pues, normalmente un
habitante de Atenas conoceria al menos las zonas aledaiias.

Esta doble desubicacion de Sécrates la vincula él mismo en su réplica
a Fedro con su preocupacion de aprender a través del didlogo con sus
conciudadanos y su desinterés por el entorno no-humano, por el ambien-
te natural. Leemos asi en 230d:

SocraTES: Compréndeme, excelente amigo. Pues soy aficionado a apren-
der?' Sin duda alguna los campos y los arboles nada me quieren ensefiar,
pero si los hombres de la ciudad. Sin embargo, ti, me parece, has encontrado
la pécima (phdrmakon) para que yo salga.

La atipicidad de Sécrates pareceria entonces estar relacionada, segtin
sus propias palabras, con la usual caracterizacion que de él hace Platon

2 Vid. también 228b: “Bueno, no serfa yo alguien singular (dtopos) si, como los
sabios, desconfiara; en ese caso, queriendo explicarlo racionalmente, diria que a ella el
viento de Boreas la arrojé de cabeza contra unas rocas cercanas, mientras jugaba con
Farmacia y que, al haber muerto asi, se dijo que fue raptada por Béreas”. Aqui Sécrates
se coloca en una posicion inusual respecto a la de los intelectuales de su época a quienes
admira Fedro. Como dird poco después en 230a, Sdcrates no estd interesado en estos
juegos filosoficos, sino en conocerse a si mismo.

3 Por lo que sigue, lo atipico en Socrates seria, aparentemente, salir del dmbito
estrictamente humano e interesarse en la naturaleza. Como sefiala De Vries (1969, ad
locum), Sécrates, si bien viajaba poco, en sentido estricto habia salido de la ciudad,
puesto que se lo representa a menudo yendo al Liceo o la Academia (Lis., 203a; Smp.,
223d), al Pireo (R., 327a, 328b-c) —lugares todos situados fuera de las murallas— y ha-
bia, ademds, participado en distintas campaias militares desarrolladas en otras regiones.

31 Sicrates se presenta como aprendiz en lugar de maestro. Esto se relaciona con
que, frente al modelo tradicional del maestro, el tipo fundamental de sabiduria que le
interesa impartir es la de la actividad misma de la indagacién por la verdad mas que
algn tipo de doctrina. Vid. Ap., 33a.



76 FIERRO / ““A-TOPOLOGIA”” EN EL FEDRO

en los llamados didlogos tempranos o “socraticos”, particularmente, por
ejemplo, la Apologia, a saber, como un hombre comprometido exclusi-
vamente con los asuntos ético-politicos, e indiferente a las tematicas de
la filosofia natural .32

Sin embargo, una consideracion mds atenta de la manera en que cada
uno de los personajes se vincula con los mojones de la ruta que transitan,
invita a una reconstruccion e interpretacion mds compleja con respecto
al sentido de su situacién topografica y de la atipicidad socrética.

A pesar de que en varias oportunidades el texto sugiere que es Fedro
quien guia la expedicién en condicidon de conocedor de la zona (227c;
229a-b; 230b), las acotaciones de Sécrates a los comentarios de Fedro
sobre el paisaje a medida que realizan su excursién campestre demues-
tran que él tiene en realidad mayor familiaridad que el propio Fedro
con ese dmbito rural. Es Soécrates quien le sugiere ir a lo largo del Iliso
para buscar un sitio apropiado para sentarse (229a); es €l también quien
conoce el lugar exacto donde habria tenido lugar el episodio de Oritia vy,
ademads, la existencia de los templos de Agra y de Béreas en las inmedia-
ciones (229c); maneja incluso la informacion respecto de una segunda
alternativa topografica del incidente de Oritia: ésta habria sido arrastrada
por el viento Boreas en realidad no desde los pefiascos cercanos al Iliso
sino desde el Aredpago (229d).

La “des-ubicacién” o cardcter dtopos de Socrates que Fedro le repro-
cha no estd vinculado entonces en realidad con los lugares que, como
veiamos, Socrates mejor que Fedro va situando y reconociendo a lo
largo del camino por fuera de las murallas hasta el emplazamiento final.
Aunque se muestra como ignorante, también en este plano Sdcrates po-

32 Las “antiguas acusaciones” de las que se defiende Sécrates en Ap., 19a-24b —y
que entiende que estdn en la base de la actual acusacién de corrupcion de la juventud e
introduccién de nuevas divinidades— se vinculaban con asimilarlo con cosmélogos de
la época como Anaxdgoras por influencia sobre todo del retrato que hace de €l Aristo-
fanes en Nubes (225-235; 250-253; 291-294; 317-318; 625-630). Otras fuentes antiguas
también refieren a inquietudes de Sécrates por la filosoffa natural como el mismo Platén en
Phd., 96a-98b y Jenofonte en Mem., I, 1, 11-16; 1, 6, 14; IV, 7, 2-7. El testimonio de Aris-
toteles en Met., 987b apoyaria la tesis de que el Sdcrates histérico —que segtn se entiende
habitualmente es el representado en obras tempranas como la Apologia de Platon— sélo
habria tenido intereses ético-politicos. De cualquier forma textos a favor de atribuirle un
pensamiento cosmoldgico en realidad no contradicen que el centro de sus preocupaciones
fueran los asuntos ético-politicos, sino que proyectan estos temas al dmbito del universo,
tal como ocurre también en el Fedro.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 77

see un conocimiento del que Fedro carece. Es en realidad la manifesta-
cion asombrada de Sécrates en 230a-b respecto a la inusual belleza del
sitio al que han llegado la que provoca el comentario critico de Fedro
en 230c respecto a su falta de inquietud de trasladarse mas alld de las
murallas de la ciudad. Leemos asi en 230a-b:

SOCRATES: A propdsito, amigo mio, si puedo interrumpir un momento la con-
versacion, ;acaso este no era el drbol al que nos conducias?

FEDRO: Sin duda este mismo.

SOCRATES: jPor Hera,*® bella por cierto la parada! Pues este pldtano estd muy
expandido y alto, y la talla** y la espesa sombra propia del sauzgatillo® son
absolutamente hermosas. Y como alcanza el pico maximo de floracion, jcudn
sumamente fragante es capaz de tornar al lugar! Y a su vez el manantial, de
agua muy fria, al menos segin da fe a mi pie, corre muy agradablemente
bajo el plitano. Parece ser el santuario de algunas ninfas y de Aqueloo,*® a
juzgar por las estatuillas votivas de doncellas y en general por las imagenes
sagradas.’” Y, de nuevo, si me lo permites, jcudn amable y agradable es el
aire del lugar! Responde en eco, estival y armonioso, al coro de las cigarras.*®

3 Juramento que Platén muchas veces pone en boca de Sécrates acompafiando ex-
presiones de admiracién (cf. Ap., 24a; Hi. Ma., 287a; 291e; Grg., 449d; Tht., 154d) y
que era propio de las mujeres. Su relacién con el mundo femenino puede aludir a que
se ha dicho que el lugar es apropiado para que las jovencitas jueguen alli y las ninfas
lo habiten; por ejemplo: la descripcion de la isla idilica de la ninfa Calipso en Od., 5,
63 y ss. Por otra parte, puede haber un juego con Heéra, la diosa, y aér (cf. Crt., 404b)
cuyo cardcter fresco y agradable tiene también un lugar central en la descripcién de este
entorno bucodlico. Cf. Rowe 1999, ad locum.

3 La altura de los drboles esta en relacién con el lenguaje elevado y poético usado
en toda esta seccion por Socrates. Cf. Rowe, 1999, ad locum.

35 El vitex agnus castus es como el platano un drbol propio de las regiones medite-
rraneas. Se caracteriza justamente por su tupido follaje, sus fragantes flores violetas o
blancas y su altura. En la antigiiedad se le atribufan propiedades antiafrodisiacas y por
ello algunos comentadores lo vinculan con el éros casto propio del filésofo del que se
hablard en el segundo discurso de Sécrates. Cf. De Vries 1969, ad locum.

36 Sobre las ninfas cf. supra n. 24. Aqueloo era el dios de los rios por excelencia.

37 Se trata en ambos casos de figuras ofrecidas a los dioses. Estos diversos altares
acentdan la idea de que hay una cierta presencia divina en el lugar.

38 Esto apunta al cuento de las cigarras que Platon introduce en Phdr., 259a y ss., al
promediar el didlogo: las cigarras serdn el modelo a seguir por €l y Fedro puesto que
representan la habilidad de cantar y dialogar simultdneamente bajo la inspiracion de las
Musas, en especial de las mas antiguas — Caliope y Urania—, las cuales informan a los
dioses sobre la dedicacion de los hombres a la filosoffa.



78 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

Pero lo mds espléndido de todo es lo de la hierba, porque ha crecido lo su-
ficiente en suave declive para que [alguien], al reclinarse, ponga la cabeza
muy comodamente. De modo que tu trabajo como guia ha sido excelente, mi
querido Fedro.

La respuesta de Fedro, quien se burla de estas manifestaciones de S6-
crates y lo califica entonces de atopotatos, demuestra que €l no ve nada
particular en el paraje donde han ingresado y se emplazan. Es Sdcrates
quien se desorienta al descubrir en el sitio una belleza extraordinaria®
y describirlo como lo que, en términos literarios, pasaria a denominarse
locus amoenus, a saber, un lugar de gran hermosura natural que pro-
porciona, ademds, un sentimiento pleno de seguridad y bienestar (vid.
Martinez, 2008). Y es a su vez el lector que se identifica con el recorrido
imaginario de Sdcrates quien experimenta junto con €l la sensacion de
ingresar y visualizar un sitio de indole distinta a lo conocido y habitual.
Dicho de otro modo, nos “des-ubicamos” junto con €l, nos apartamos
de la mirada corriente sobre nuestro entorno, y nos trasladamos e insta-
lamos con sus palabras, como lo venimos haciendo gracias a la guia de
la pluma platonica desde el inicio del didlogo, en este lugar de inusual
belleza sensible en todos sus aspectos: la vegetacion frondosa y en flo-
racion, los arroyuelos transparentes, la diafanidad del aire son hermosos
para los ojos; el sonido del viento y de las aguas cantarinas del arroyo,
el coro ritmico de las cigarras, placenteros para el oido; el perfume del
sauzgatillo y del aire puro, deliciosos para el olfato; se siente, ademas,
en la piel el calor del sol en contraste con el alivio reparador de la som-
bra de los drboles y en los pies con la frescura del agua. Al orientarnos
hacia este lugar , el cual de tan bello nos da la sensacion de ingreso a
“otra realidad”, nos volvemos, como Sdcrates, dtopoi.

2. De la tierra al cielo: la atopia del filosofo “enamorado”
y el hyperourédnios topos

El trénsito de la ciudad al campo hasta el locus amoenus en el prélogo
del Fedro anticipa dramdticamente las peripecias de las almas humanas

3 Asf interpreta también aqui Friedldnder (1969, p. 220) la atopia que Fedro encuen-
tra en Socrates.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 79

para elevarse desde el dmbito mortal y terreno hacia las regiones ce-
lestes por donde marchan, arrastrados por las revoluciones, los dioses
inmortales, con el anhelo de acceder junto con ellos al “lugar fuera del
cielo” donde la Belleza resplandece junto con las restantes Formas (véa-
se Esteban Santos 1992 y 1994). De este modo en el mito del carro con
corceles alados la indicacién topogréfica “de adentro hacia afuera” de la
introduccion se transforma en un “de abajo hacia arriba”.

Por una parte, se representan dos dmbitos espaciales bien diferencia-
dos y localizables en la cosmovision de la época y que anticipan clara-
mente la distincion aristotélica entre el “mundo sublunar” y el “mundo
supralunar”: aqui abajo, la Tierra como region de lo mortal donde las
cosas nacen y perecen; alli arriba, los cuerpos celestes, inmortales, sim-
bolizados a través de la caravana de los carruajes divinos (246c¢, 246d,
248a-b, 248¢, 249a-b) 4

Es cierto que los dioses retratados en el mito del carro alado tienen
como una de sus funciones plantear un paradigma de unidad psico-fisica
con respecto a la condiciéon humana. En el caso de las almas divinas, a
diferencia de las de los hombres, sus “caballos” o aspectos irracionales
son siempre buenos y ddciles en la conduccién por parte del “auriga”,
es decir, de la razon. Debido a esto, en sus almas las alas de éros se
despliegan poderosas y las elevan regularmente hacia la verdad (véase
Fierro 2010). En cuanto a sus cuerpos no son impedimento sino puro
vehiculo —dchema; hdrma— de la actividad inteligente del alma.*' El
dios constituye asi el modelo de un alma unificada, sin conflictos entre
sus distintos aspectos, de maxima potencia erética para dirigirse hacia lo
verdadero, e inserta en un “cuerpo-vehiculo” que facilita esta constitu-
cidén psiquica, a la cual, con mds o menos éxito, el alma humana, intenta
asemejarse. Esta funcion emuladora de los dioses explica que estos sean
representados en términos marcadamente antropomorficos y, de hecho,

40 Como se dice en 248a todas las almas no-divinas “anhelan la regién superior”
(glixomenai men hdpasai toii dno), si bien la mayoria son incapaces de alcanzarla, en
249d, el filésofo “desprecia las cosas de abajo” (t0n kdto de ameldn). Si bien la “regién
superior” propiamente dicha es la que estd arriba de todo —esto es, “el lugar fuera
del cielo”—, el espacio sideral que recorren los carros de los dioses y los de las almas
no-divinas desencarnadas se encuentra claramente situado en el mito por encima de la
Tierra y, por lo tanto, “arriba” con respecto a ésta.

41 Vid. Fierro 2013.



80 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

con las figuras de los dioses del panteén olimpico,*? si bien hay un re-
planteamiento de la caracterizacion propia de la religion tradicional.

Pero, ademds de constituir los dioses un paradigma que debe guiar
la existencia humana (Poratti 2010, pp. 357-364; Eggers Lan 1995), si
bien no es posible establecer una correspondencia punto a punto entre
ellos y los movimientos de los cuerpos celestes (vid. Hackforth 1952,
pp- 72-74) como los expuestos en el Timeo, muchos elementos sugieren
que ellos son ademds una representacion mitica de este orden césmico.
Se dice asi que los vivientes inmortales, es decir los dioses, viajan y
administran todo el universo (cf. 246e-247a, 247b, 247¢), que describen
recorridos u 6rbitas (diéxodoi) circulares perfectas, cumpliendo su mo-
vimiento propio de modo consumado y de acuerdo con el conocimiento
pleno de un orden inteligente. Ademads, Zeus, como lider de todos y
ordenador de todas las cosas (247e), parece aludir o bien al concepto de
Alma del Mundo del 7imeo, responsable de todos los movimientos del
universo, o bien el alma que mueve el primer cielo o “cielo de las fijas”,
que arrastra en su revolucién al resto de los movimientos planetarios
(contra Eggers Lan 1995). Hestia alude, probablemente, a la posicién
fija de la Tierra con respecto a los movimientos astrales que suponian
explicaciones de la época (vid. Cornford 1937, pp. 120-34).

Cielo y Tierra refieren, pues, a regiones claramente localizables. En
cambio, el lugar a donde a veces se asoman regularmente las almas de
los dioses “a duras penas” o “parcialmente” (mogis) las almas humanas
en los periodos post mortem en que abandonan sus somata mortales es-
tarfa arriba de todo,* “fuera del cielo”, mas precisamente, en su dorso:

42 El ejéreito de los dioses estarfa conformado por los doce dioses principales del
panteén olimpico, aunque no se los nombre expresamente a todos ellos: Zeus, Hera,
Ares, Hefesto, Artemis, Apolo, Atenea, Hermes, Afrodita, Hestia, Deméter y Poseidon.

43 Una contraposicién semejante a la de “abajo”/“arriba” puede verse también entre
“aqui” (enthénde) y “alli” (ekeise), por ejemplo en el pasaje 249e: “Pero no es facil
para toda alma acordarse de aquellas cosas a partir de las de aqui. Ni para cuantas en
aquel tiempo vieron brevemente las cosas de allf, ni para las que, al haber caido aqui,
tuvieran tan mala suerte que, por haberse abocado a lo injusto a causa de ciertas com-
paiifas, fueron capaces de olvidarse de las cosas sagradas que en ese entonces vieron”.
Véase también 249d y 250d, donde se habld de la belleza de “aqui” en contraposicién
a la belleza pura de “alli”, y 247c, donde se hace referencia a un “poeta de aqui”, es
decir un mortal. Asimismo, a este ordenamiento espacial le corresponde un contrapunto
similar en el orden temporal a través de la oposicion que se traza entre “ahora” (niin) y
“entonces” (tdte): mientras que “ahora” refiere a nuestra forma de existencia actual, en



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 81

En efecto, las llamadas “inmortales” [i. e. las de los dioses], cuando llegan
a la cumbre, al trasladarse al exterior, permanecen en el espinazo del cielo
(éxo poreutheisa éstesan epi toli ouranoii notoi). Y, al posicionarse ellas asi,
la revolucién las arrastra circularmente y éstas contemplan las cosas que
estan fuera del cielo (ta éxo toii oranoit, Phdr. 247c).

Y es aqui, en este lugar (t6pos) supraceleste, donde se hallaria lo que
verdaderamente existe, es decir, la Belleza resplandeciente junto a las
restantes Formas, objeto del verdadero conocimiento:

Al lugar supraceleste (ton hyperourdnion topon) no ha habido hasta ahora
poeta alguno de los de aqui que lo celebre como merece ni nunca lo habra.
Pero es asi —ya que, ciertamente, uno debe atreverse a decir la verdad, sobre
todo al referirse a la Verdad.** Pues bien, esta regién (on tdpon) la ocupa la
realidad incolora, informe e intangible, la cual genuinamente existe, es con-
templada dnicamente por el piloto del alma —el intelecto— y con la cual se
vincula el género del conocimiento verdadero (Phdr. 247¢-d). %

Ahora bien, a diferencia de la Tierra y la region celeste, de acuerdo
con las teorfas astrondmicas de la época*® “fuera del cielo”, esto es, mds
alla de las estrella fijas no habia nada. Esto significa que el texto refiere
a un sitio inubicable desde el punto de vista de las coordenadas espa-
ciales, es decir, de lo, de algin modo, localizable.*’” Si el movimiento

la cual estamos hundidos en el olvido de las Formas (249b), “entonces” remite a una
suerte de momento primordial en que tenfamos un conocimiento completo (249¢; 250c).
Sobre las limitaciones del conocimiento humano vid infra n. 66.

# Vuelve a indicarse aqui las limitaciones de todo discurso humano, en este caso
para referirse a la naturaleza de las Formas (vid. 246a). No obstante, el filésofo-poeta,
Platén, serfa quien podria producir el discurso mds verdadero al respecto.

4 Tal como se dice de la Belleza en si en Banquete, la Forma trasciende cualquier
manifestacion particular, carece de las propiedades de lo sensible, como el color o el
cardcter tangible y, fundamentalmente, es lo que da lugar al conocimiento verdadero
(vid. infra n. 50).

46 Para una sintesis de las distintas ideas astronémicas que circulaban en ese mo-
mento y de su posible correspondencia con lo que se representa a través del mito de los
carros alados de los dioses del Fedro, vid. Hackforth 1952, pp. 72-74.

47 Tal como muestra este esquema, la alegoria del sol y de la caverna de Repiiblica
la distribucion “arriba” las Formas, “abajo” las cosas sensibles no es nueva y con razén
se la considera caracteristica de la metafisica platonica; por otra parte, similarmente al
topos hyperourdnios el Bien se encuentra epékeinas tés ousia (R., 509b). Pero en este



82 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

de las almas en las revoluciones celestes representa a grandes rasgos,
como vimos, el movimiento de los astros, no hay en realidad ningin
lugar “por fuera” del universo al que las almas divinas y no-divinas
puedan asomarse. Una interpretacion plausible de esto podria ser que el
mito representa en dos momentos, a fin de establecer una comparacion
entre el dmbito divino y el dmbito humano, algo que ocurre en realidad
simultdneamente: los astros realizan los movimientos pertinentes segun
un orden racional que ya tienen perfectamente incorporado —conoci-
do— en sus almas. En cambio, en el caso de las almas humanas, este
conocimiento, que no es otro que el conocimiento de las Formas, es algo
a recuperar, a “recordar” mediante la prictica de la filosofia. Las Formas
no se encuentran en realidad en “otro mundo” en un sentido fisico, sino
que constituyen mds bien “otra dimension”, el aspecto inteligible de la
realidad en su conjunto que sélo a través de la razén y no de los sentidos
podemos captar, tal como leemos en 249b-c:

Y en esto consiste la reminiscencia de aquellas cosas que nuestra alma una
vez vio cuando, al viajar en compaiiia del dios y desdefiar las cosas que aho-
ra decimos que son, asomo su cabeza hacia la verdadera realidad. Por ello es
justo que tdnicamente el intelecto del filésofo adquiera alas.*® Pues, gracias a
la memoria, [su pensamiento] estd, en la medida de lo posible, siempre junto
a aquellas cosas por cuya proximidad el dios es divino.* Efectivamente, un

texto no estdn en juego referencias espaciales literales junto con las miticas, como es
el caso del Fedro. En el caso del mito geogréfico del final del Fedon el mundo senso-
perceptible se encuentra en un agujero en la Tierra y el suprasensible por encima de la
Tierra, lo cual tampoco puede tomarse literalmente, si bien puede verse detrds de él un
simbolismo cosmoldgico (vid. Sedley 1999). En contraposicion al hyperourdnios topos,
la denominacién de “llanura de la verdad” (to aletheias pedion, 248c) para referirse al
plano eidético de la realidad si bien es también locativa es puramente metafdrica.

48 A través de la reminiscencia, es decir de la prdctica activa de de comprension de
la estructura eidética de lo real, se desarrollan las “alas” de éros, es decir el amor por la
verdad. La descripcion de este proceso como un “recordar”, si bien de un tipo especial,
implica que es gradual y que podriamos no recuperar completamente aquello que inten-
tamos rescatar del olvido.

49 Se contintia aqui con uno de los hilos conductores del mito, a saber, el deseo de
asemejarnos al dios lo mds posible en la medida en que recuperamos el conocimiento
de las Formas y operamos de acuerdo con éste. Se especifica aqui que el método es el
de la préctica de la reminiscencia —o, como se expresa en otras partes de la obra, de la
verdadera dialéctica— y el punto de partida es la multiplicidad sensible. Por otra parte,
es notorio que aqui se sugiere que los dioses son divinos por su eficiencia para estar en



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 83

hombre, al utilizar correctamente estos recordatorios e iniciarse constante-
mente en los misterios perfectos/en misterios siempre perfectos, es el tinico
que llega a ser verdaderamente perfecto.”!

En consonancia con lo aqui expresado, quien no ha bloqueado com-
pletamente su recuerdo de esa “otra realidad” y se enamora o contempla
cosas bellas no ve simplemente algo bello, sino que “recuerda” algo que
no se puede ver con los ojos pero si comprender como fundamento de
todo lo que es bello: la Belleza.’> Es precisamente esta “des-ubicacién”
respecto al modo ordinario de comprender el mundo la que hace del
filésofo, y también del verdadero amante y poeta —todos ellos conside-
rados amantes de lo bello y ubicados en el primer puesto entre las for-
mas de existencia encarnada (248d)—, un poseido por la mania erdtica
enviada por los dioses. Leemos en 249d-e:

He aqui, entonces, en qué deriva todo el argumento sobre la cuarta forma de
locura. En lo que se refiere a ella, cuando alguien, al mirar la belleza de aqui
y recordar la verdadera Belleza, adquiere alas y, con sus alas extendidas y
un anhelo de elevarse sin poder hacerlo, mira hacia arriba como un pdjaro y
desprecia las cosas de abajo, tiene derecho a ser considerado loco.’® En con-

contacto con las Formas y no viceversa. Esto se vincula con la reformulacién de Platon
del concepto griego de lo divino.

50 Aef puede referirse al acto de iniciarse y/o a los misterios. El primer caso impli-
caria que el filésofo en un momento dado puede adquirir la capacidad de establecer
continuamente contacto con la verdadera realidad. En el segundo caso, los misterios,
entendidos como préctica de la filosofia, siempre serian perfectos.

3! Hay aquf un juego de palabras en griego irreproducible en castellano: teleisthai es
“realizarse, consumarse, cumplirse” y, en ese sentido, “perfeccionarse”, y también “ser
iniciado en los misterios”. El grado de perfeccién o areté en la condiciéon humana de-
pende de cudn capaces somos de rememorar la visién de las Formas, y esto constituye,
a su vez, la forma mas perfecta de iniciacion.

32 Mientras que en el Fedro se destaca el resplandor y condicién palmaria de la Be-
lleza (lampron, 250b; en auget katharai, 250c) y sus manifestaciones sensibles, es en el
Banquete donde encontramos una caracterizacion de la Forma de la Belleza (captable
sélo por el pensamiento): es pura —es decir que posee como su tnica propiedad el ser
bella sin estar mezclada con otras propiedades, tal como ocurre en las cosas concre-
tas—; absoluta —esto es no relativa al momento, el lugar o a quien realiza el juicio de
belleza—; inmutable e idéntica a si misma, divina, y de la cual las cosas bellas partici-
pan sin que ella crezca o disminuya (Smp., 211a-b).

33 En nuestra forma de existencia actual el éros del filésofo tiene “alas”, pero no son
tan fuertes para elevarse hasta la verdad, es decir para alcanzar un conocimiento pleno y



84 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

secuencia, ésta deviene, para el que la adquiere y se asocia a ella, la mejor
de todas las formas de inspiraciéon divina y con origen en los mejores ele-
mentos. Y, a causa de participar de esta locura, el amante es llamado amante
de las cosas bellas.>*

No obstante, como esta rememoracién o andmnesis no puede ser en el
caso de la almas humanas completa, al menos en nuestra forma de exis-
tencia actual, este desajuste que se produce respecto a la comprension de
nuestro entorno cuando nuestra existencia se direcciona a este “no lugar”
nos coloca en una incomodidad permanente, tal como se evidencia clara-
mente en el caso del verdadero enamorado, quien experimenta en cuerpo
y alma una situacién inusual o atopia:

A raiz de ambos sentimientos mezclados se angustia por lo atipico de su
afeccion y, al sentirse perplejo (tén atopian toii pdthous kai aporoiisa lyttdi),
se enfurece y, por estar enloquecida, ni es capaz de dormir durante la noche
ni de permanecer donde estd durante el dia, y corre llena de anhelo hacia
donde cree poder ver al poseedor de la belleza; y, al verlo y canalizar> su
ansia, libera las cosas contenidas en el pasado, y al tomar un respiro, cesan
los aguijonazos y los dolores de parto,’® y disfruta ademds en ese momento
de este dulcisimo placer (Phdr., 251¢).

La atopia —“carécter atipico, extrafio” — de la experiencia de enamo-
rarse, en la medida que hace recordar al alma su anhelo por la Belleza
en si, la deja en un estado del que no sabe como salir —aporoiisa—, en
forma similar a lo que intenta hacer Sécrates en los llamados didlogos
“tempranos” o “aporéticos” a través de la refutacién de sus interlocuto-

estable de las Formas. Su condicion es equiparable a la del éros metaxy —“intermedio-
intermediario” — del Banquete, que se ubica en un punto intermedio entre lo divino y
lo mortal.

34 Vid. también 251 a-b: “En cambio, el recién iniciado, quien contemplé multipli-
cidad de cosas en aquel entonces, cada vez que ve un rostro de aspecto divino o una
figura corporal semejantes a los de los dioses que imitan bien la Belleza, al principio se
estremece y algo de sus antiguas conmociones lo asalta. Después, al mirar [al amado],
lo venera como a un dios y, si no temiera la reputacion de desmedida locura, le haria
ofrendas al jovencito como a un idolo y un dios. Y, al verlo, como es natural a raiz del es-
tremecimiento, un cambio se apodera de €l, un sudor y temperatura desacostumbrados”.

35 Sobre el uso de epoxeteusaméne vid. Dodds 1959, Grg., 493e.
% Cf. Smp., 206a y R., 490b.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 85

res. Esta condicién inquietante es, no obstante, en ambos casos propicia
para promover el surgimiento del éros filoséfico. Contrariamente a la
posicién del sentido comun retratada en los dos primeros discursos del
Fedro, la perturbacion existencial que conlleva el surgimiento de éros es
aqui considerada algo positivo en tanto que produce una crisis en nuestra
visién habitual del mundo y nos abre la puerta a una comprensién distin-
ta de nosotros mismos y de la realidad (vid. Fierro 2006, 2012). Asi, uno
de los mensajes del Fedro es que el desplazamiento hacia un “no-lugar”
o estado de atopia constituye uno de los requisitos para que sea posible
tanto el amor verdadero como la vida filosdfica.

3. Entre la déxa mortal y la epistéme divina: los 16goi “atipicos”
de la filosofia

Finalmente reflexionaremos sobre la relacion que se establece en el dia-
logo entre el tipo de emplazamiento de cada uno de los personajes y el
tipo de conocimiento y discurso que le corresponde.

A Fedro se lo describe, y seguramente era conocido en su medio,
como un entusiasta no nada mas consumidor (227a, 228a-c, 234d, 238c,
243b, 257c, 258e), sino promotor de discursos (238e; 242a-b; 242e;
243e). En el caso del prélogo, se nos dice que proviene claramente de
la casa de Epicrates, un conocido sofista de la época, en la que en la
actualidad se ofrecen “festines” de discursos y donde Lisias, uno de los
“logbégrafos” mds famosos del momento, ha realizado esa mafiana una
epideixis o demostracion (227a). Su lugar natural de pertenencia es por
lo tanto la pdlis de Atenas y las practicas discursivas que €sta suponia.
A esto se agrega su desplazamiento fuera de las murallas pero con un
fin predeterminado para su paseo —vigorizar su cuerpo y aprenderse de
memoria el discurso escrito de Lisias— y, en principio, con un conoci-
miento acabado de los alrededores. Su intencién es dedicarse a repetir y
memorizar mecdnicamente, sin reflexion, el discurso de Lisias.”” Cons-

37 Como observa Velardi (2006, pp. 19-24), a través de lo que Fedro se plantea hacer
con el discurso de Lisias se representa la practica mnemotécnica que solian proponer los
maestros de retdrica de la época, particularmente los logdgrafos: incentivar la repeticion
palabra por palabra de memoria de un discurso dado, sin apuntar al desarrollo de la
capacidad de reflexion o recreacién. Como muestra la historia de Teuth y Thamus (274)
el valor de la mnéme —y mucho mds de la andmnesis de las Formas (vid. Scott 1987,



86 FIERRO / ““A-TOPOLOGIA”” EN EL FEDRO

tituye entonces un epitome de los “intelectuales” o sophoi de la época
y le corresponde el l6gos sofistico tal como suele caracterizarselo en el
texto platénico: un discurso persuasivo y, por ende, exitoso para los fines
individuales y/o politicos, pero neutral y acritico respecto a su contenido
e, incluso, respecto a la disposicién de sus elementos.>®

Fedro representa un ejemplo de la mayoria de las almas no-divinas
que no acceden al tdpos hyperourdnios donde se halla verdadero cono-
cimiento y quedan sumergidas en la regién inferior de la opinién (ddxa):

El resto de las almas van detrds, todas anhelando la regién superior pero
siendo incapaces [de alcanzarla]. E inmersas [en la regién inferior], son
transportadas conjuntamente en circulos, patedndose y atropelldndose, cada
una intentando aventajar a la otra. Asi pues, hay confusion, rivalidad y sudor
extremos.”® A partir de esta situacién y debido a la maldad (kakia)® de los
aurigas muchas se mutilan y muchas otras se quiebran gran nimero de alas.®!
Y todas estas, tras el gran esfuerzo realizado, se apartan de la contemplacién
de lo que es sin iniciarse en ello.®? Y, después de marcharse, se sirven de la
opinién como alimento (trophei doxastei chrontai, Phdr., 248a-b)

quien destaca el esfuerzo y actitud activa que requiere la andmnesis platonica frente al
apriorismo kantiano)— reside para Platén no en la reproduccién mecdnica sino en la
comprension del sentido.

38 Asi se afirma en 260a: “Asimismo he oido respecto de esto, querido Sécrates, que
no es necesario para el que va a ser orador aprender las cosas que realmente son justas,
sino las que lo parecen a juicio de la mayorfa; ni tampoco las que son realmente buenas
y bellas, sino cuantas parezcan ser asi. Pues la persuasion se da a partir de estas cosas y
no a partir de la verdad”. En cuanto a la falta de atencidn en lo referente a la “disposi-
cion” (didthesis), mas alld de las insuficiencias en el contenido, cf. 236a.

% Entre aquellos que se mantienen en el nivel de la déxa hay rivalidad, a diferencia
de lo que ocurre al nivel de los dioses o quienes se le asemejan, quienes actlian de
acuerdo con el conocimiento o epistéme y Unicamente se preocupan por la ejecucion de
su propio itinerario.

% La “maldad” (kakia) es consecuencia de la ignorancia por no llegar a contemplar
la llanura de la verdad. Por eso, puede traducirse por “incompetencia” o “incapacidad”.

6! La impericia de los cocheros consiste en su incapacidad para conocer y ejecutar lo
bueno: la inadecuada organizacién de su estructura psiquica impide que la razén opere
correctamente y pueda dirigirse hacia lo auténticamente bueno y, entonces, las “alas” de
su éros por la verdad se quiebran. Vid Fierro 2010.

62 Los ritos inicidticos de las religiones mistéricas, particularmente de los Misterios
de Eleusis, son reinterpretados en clave platonica como iniciacion filoséfica, esto es, ser
iniciado significa contemplar en algin grado las Formas, ya sea en nuestra vida actual
o después de la muerte.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 87

Esto no impide, no obstante, que Fedro pueda ser desviado por Socra-
tes de ese lugar de no cuestionamiento donde tenia planeado instalarse
(después de todo, como leemos en el pasaje recién citado, “todas” las
alma anhelan la regién superior), y ser atraido hacia otra “zona” que
promueva la reflexion filsofica.%?

En el caso de Sdcrates, si bien también se lo presenta como a Fedro
como un “fandtico” o “enfermo” por los discursos (227c, 228b, 230d-
e, 236e), a diferencia de éste, declara que su Unica preocupacién es el
“autoconocimiento” al tiempo que rechaza la produccion de racionaliza-
ciones o ldgoi superficiales de los intelectuales del momento (230a). Por
otra parte, asi como parece no tener un itinerario predeterminado sino
que mds bien lo traza ad hoc a fin de realizar un camino compartido con
su interlocutor de turno, Fedro,%* del mismo modo, si bien en primera
instancia pareceria estar tan interesado como Fedro en el discurso de Li-
sias, se “desvia” de esta aceptacidn incondicional del Mirrino y presenta,
en contrapunto, cuestionamientos a su forma y contenido. Esto lo hace,
ademds, a través de nuevos discursos que no s6lo objetan el de Lisias,
sino que derivan en un ahondamiento tanto de las temdticas inmediata-
mente presentadas por Lisias/Fedro como de cuestiones concernientes a
otras esferas, incluidas las més elevadas.®> A esto le suma posteriormen-

% El juego de seduccién entre Fedro y Sécrates, que se mantiene a lo largo de todo
el didlogo, es inseparable de la seduccion que ejercen sobre ambos los discursos y, en el
caso de Sdcrates, de su objetivo de atraer a Fedro hacia la filosofia. No hay, pues, dos
temas —éros y retérica— distribuidos en dos partes del didlogo, sino que ambos temas
se encuentran en realidad entrelazados a lo largo del Fedro. Respecto al problema de la
unidad temadtica y estructural del Fedro puede verse, entre otros, Rowe 1986.

64 Como ya sefialamos, si bien Sdcrates se presenta a primera vista como desconoce-
dor del 4rea rural, hay detalles que revelan que esto es mds bien una fingida ignorancia.
Sin embargo, no es insincera su actitud de “hacer camino al andar” ni en lo literal ni en
lo simbdlico: no habia planeado de antemano ese recorrido con Fedro, aunque conozca,
tras el encuentro, bien el lugar a donde quiere llevarlo; tampoco llevaba preparada la
conversaciéon a sostener con él, aunque tenga claro a qué tipo de reflexiones querria
conducir a Fedro. Por supuesto, todo esto es vdlido sélo en el plano ficcional, pues
Platén, el escritor, controla, cual demiurgo, de principio a fin su obra y sus personajes.

%5 Asf como en el prélogo, si bien afirma Sdcrates que s6lo le interesan los hombres,
se muestra luego capaz de apreciar la naturaleza y percibir la belleza que ésta irradia,
del mismo modo en su segundo discurso se puede desplazar de cuestiones mds aco-
tadas y puramente humanas que han sido tratadas en el discurso de Fedro/Lisias y su
primer discurso —bdsicamente los perjuicios o bondades de éros en la relacion amorosa
erastés-eromenos; las cualidades de los buenos y malos discursos— a temdticas de



88 FIERRO / “‘A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

te, una reflexion dialogada con Fedro en que se examina ya de modo
mds amplio las condiciones del bien pensar y decir en general (cf. 260d;
272a; 273d; vid. Dixsaut, 2011). De este modo el paseo intelectual de
Sécrates, al que se suma Fedro, en la medida en que haya podido seguir
el intrincado trayecto, se extiende del plano humano, tanto individual
como politico, al plano césmico e incluso “mds alld”, de modo que ter-
mina considerablemente lejos del punto de partida de Fedro (el discurso
listaco que se proponia aprender de memoria). Pero, pese a este con-
tundente avance respecto a los diversos temas abordados asi como del
entrelazamiento entre ellos, hay indicaciones de que los resultados son
provisionales en tanto pueden reformularse ya de modo mds acabado,
ya simplemente desde otro dngulo de andlisis. En este sentido el Fedro
constituye un ejemplo de imitacién acabada que puede lograr un discur-
so escrito de una conversacion dialéctica “en vivo”, es decir del discurso
“atipico” de un fil6sofo.

Esta situacion del logos desarrollado por Sécrates encaja con la de
las almas filos6ficas del mito del carro alado, las cuales quedan a medio
camino entre el resto de almas no-divinas y las almas divinas: logran
espiar en la region superior pero “apenas” y “parcialmente” (mdgis) para
volver luego a hundirse en la regién de la doxa:

[...] En el caso de las demds almas, la que mejor sigue al dios y se le ha ase-
mejado mds, saca la cabeza hacia el lugar fuera del cielo (ton éxo topon) y es
trasladada en circulos con la revolucién, aunque, aturdida por los caballos,*
apenas®’ avistan las cosas que son. Mientras que otra alma a veces se eleva,

mayor alcance como la consideracién de la existencia humana en su entramado con el
movimiento incesante de la vida en el universo, y la organizacion de todo el devenir de
acuerdo la estructura eidética representada en el hyperourdnios topos.

% En el caso de las almas humanas y de las almas no-divinas en general, los caba-
llos, que siempre representan lo irracional y, al mismo tiempo, la fuerza de propulsién
del alma, son de naturaleza contraria, puesto que el caballo negro simboliza el deseo del
alma por lo mortal y terrenal, cuya direccién es opuesta a la del éros alado por la ver-
dad, y desequilibra con ello al resto del alma, esto es al auriga y al caballo blanco, los
cuales no pueden servirse del carro como vehiculo para dirigirse a la auténtica realidad.

7 Mogis —“apenas”— indica que la visién de este grupo de almas de lo que real-
mente es “parcial” y/o “esforzada”. En cualquier caso, tanto en nuestra forma de exis-
tencia actual como en una eventual existencia ante nativitatem y post mortem, €s uno
de los indicadores en los textos de Platén, junto con exaiphnes —“instantineamente” —,
término que refiere a los condicionamientos de temporalidad para el acceso a una reali-



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 89

a veces se hunde y, al ejercer su fuerza los caballos, ven algunas cosas pero
otras no (Phdr., 248a).

Similarmente se afirma que, en nuestra forma de existencia actual, si
bien estas almas son las Unicas capaces de recordar las Formas, lo hacen
con dificultad por haber sido restringida su vision:

Asi pues, tal como se dijo, toda alma humana por naturaleza ha contemplado
la realidad. De lo contrario no hubiera ingresado en esta forma viviente.%
Pero no es fécil para toda alma acordarse de aquellas cosas a partir de las de
aqui. Ni para cuantas en aquel tiempo vieron brevemente las cosas de alli, ni
para las que, al haber caido aqui, tuvieran tan mala suerte que, por haberse
abocado a lo injusto a causa de ciertas compafiias, fueron capaces de olvidar-
se de las cosas sagradas que en ese entonces vieron (Phdr., 250a).”

Es por ello que el acceso pleno al sentido tltimo de la realidad queda
reservado solo para los dioses,”! mientras que incluso al fildsofo se le

dad eterna, de las limitaciones del conocimiento humano de las Formas, a diferencia del
conocimiento divino. Vid. Steinhal 1993.

8 La situacion ante nativitatem y post mortem de las almas no divinas es paralela
a la de su existencia encarnada. Se compara asf la situacién de conflicto con el caballo
negro de los carros de las almas no divinas (247b; 248a) con el conflicto del alma del
enamorado cuando ve al bello amado (253d-254e).

% Se reitera aqui que sélo las almas de los humanos han contemplado, al menos en
parte, las Formas, pues son los tnicos organismos vivientes mortales capaces de operar
con conceptos universales.

0 La andmnesis de las Formas es un trabajo que requiere segun el individuo mayor
o menor esfuerzo no sélo porque el contacto con la verdadera realidad presenta distintos
grados de dificultad y parcialidad —mdgis (vid. supra n. 66)—, sino también porque de
acuerdo con la duracién de la visién varia el grado de perdurabilidad de la impresién
que deja en el alma. El que todos estos factores intervengan previamente a la encarna-
cién del alma en un cuerpo mortal con una forma de vida determinada expresa de algin
modo que la capacidad de rememoracién de las Formas es distinta en cada uno. No
obstante, también vuelve a subrayarse, aqui en el plano de nuestra forma de vida actual,
el peso de la responsabilidad humana, puesto que la injusticia o justicia con que cada
persona se entrega a esa existencia dada también obstaculiza o agiliza la posibilidad de
que el alma escape del olvido de su propia naturaleza y al mismo tiempo de la verdad.

7! Leemos asf en 247d-e: “Pues bien, esta regién la ocupa la realidad incolora, in-
forme e intangible, la cual realmente es, es contemplada tnicamente por el piloto del
alma —el intelecto— y con la cual se vincula el género del conocimiento verdadero. La
mente del dios, por nutrirse del intelecto y del conocimiento sin mezcla y ser propio de



90 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

niega el poder de referirse acabadamente al topos hyperourdnios, lo cual
implicarfa poder dar un cierre definitivo a su discurso, si bien se valida,
al mismo tiempo, su intento de aproximarse a este objetivo:

Al lugar supraceleste no ha habido hasta ahora poeta alguno de los de
aqui que lo celebre como merece ni nunca lo habrd. Pero es asi —ya que,
ciertamente, uno debe atreverse a decir la verdad, sobre todo al referirse a la
verdad (Phdr., 247c, mis itélicas).”

El filésofo entonces que recrea el Fedro de Platén no es dtopos por-
que se mueva de la seguridad del discurso establecido hacia la creacion
de un discurso propio desde el universo simbdlico dado, sino fundamen-
talmente porque, aln en este caso, queda instalado en un amparo preca-
rio y transitorio, puesto que su pensamiento y sus palabras, y mds atin su
existencia en su conjunto, no hallan descanso definitivo en la “llanura de
la verdad”.”® Su constitucién en el “amor a la sabiduria” lo obliga, pues,
a un eterno peregrinaje en la bisqueda de una explicaciéon acabada del
sentido total de la existencia humana y césmica (cf. también el final de
R., 10, 621c). Este “largo camino” (274a) de autocomprension, donde el
punto de llegada se transforma continuamente en nuevo comienzo y es
preciso permanentemente ‘“desacomodarse”, conformaria, pues, la situa-
cion caracteristica en que nos ubica, o mejor dicho nos “des-ubica”, la
eleccion del modo de vida filoséfico.

toda alma que estd dispuesta a recibir lo apropiado, se complace al ver lo real después
de mucho tiempo, y se nutre y se siente feliz al contemplar las cosas verdaderas, hasta
que la revolucién conduzca [al alma] en circulos hacia este mismo lugar. Durante la
revolucién [la mente divina] avista la justicia en si, avista la temperancia, avista el co-
nocimiento: no aquél que esté sujeto al devenir, ni el que de cierta manera se diversifica
al darse en cosas diversas, a las cuales nosotros llamamos en nuestra existencia actual
«realidades», sino el real conocimiento que se da en lo que realmente es”.

72 Vuelve a indicarse aqui las limitaciones de todo discurso humano, en este caso
para referirse a la naturaleza de las Formas. No obstante, el filésofo-poeta, Platon, po-
dria producir un discurso mas verdadero al respecto.

73 Si, mutatis mutandis se aplicara aqui la intepretacién que Palumbo (2012), con
base en conceptos lacanianos, hace del Banquete, podria decirse que el Fedro se articula
también en un ultimo término en una “estructura de reenvio”, pero no de un signifi-
cante a un significado, sino de un significante a otro significante, representando asi la
estructura misma de la lengua, a la cual el establecimiento de un significado dltimo le
estd vedado.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 91
BIBLIOGRAFIA

AUGE, M., Los “no-lugares”. Espacios del anonimato. Una antropologia de la so-
bre modernidad, trad. M. N. Mizraji, Barcelona, Gedisa, 1996.

CHANTRAINE, P., Dictionnaire étymologique de la langue Grecque, Paris, Klinck-
sieck, 1968.

CORNFORD, F. M., Plato’s Cosmology. The Timaeus of Plato, Cambridge, Heffer &
Sons, 1909.

DE VRiES, G. J., A Commentary on the Phaedrus of Plato, Amsterdam, Adolf M.
Hakkert Publisher, 1969.

DixsAuT, M., Metamorphoses de la dialectique dans le dialogues de Platon, Paris,
Vrin, 2011.

DusaNIC, S., “Athenian Politics in Plato’s Phaedrus”, Aevum, 66, 1, 1992, pp. 23-39.

EGGERS LaAN, C. E., “Zeus e anima del mondo nel Fedro”, en L. Rossetti (ed.),
Understanding the Phaedrus, Sank Agustin, Akademia Verlag, 1992, pp. 40-46.

ESTEBAN SANTOS, A., “Interior/exterior: antitesis en la temdtica y en la estructura
del Fedro”, Cuadernos de Filologia Cldsica, 2, 1992, pp. 165-185.

—, “Didlogo en la yerba: funciones de la introduccién y el escenario del Fedro”,
en J. M. Maestre, L. Charlo Brea & J. Pascual Barea (eds.), Humanismo y per-
vivencia del mundo cldsico: homenaje al profesor L. Gil, Cadiz, Ayuntamiento
de Alcadiz-Universidad de Cadiz, 1994, pp. 289-304.

FERRARI, G., Listening to the Cicadas,Cambridge, Cambridge University Press, 1990.

FIERRO, M. A, “Platén y los privilegios de los amantes”, Nova Tellus, 24. 2, 2006,
pp- 170-195.

—, “El concepto filoséfico de metaxy en el Banquete de Platén”, en J. Martinez
Contreras (ed.), El saber filosdfico, México, Siglo XXI-ArM, 2007, pp. 249-254.

—, “La concepcién del éros universal en Fedro”, en J. Labastida y V. Aréchiga
(eds.), Identidad y diferencia, vol. 2, México, Siglo XXI-ArMm, 2010, pp. 11-25.

—, “La philosophia segin Platén”, en O. Nudler, M. A. Fierro y G. Satne (eds.),
La filosofia a través del espejo. Estudios metafilosdficos, Buenos Aires, Mifio
y Davila, 2012, pp. 85-114.

—, “Two conceptions of the body in the Phaedrus”, en G. Boys-Stones, C. Gill
y D. El Murr (eds.), The Platonic Art of Philosophy, Cambridge, Cambridge
University Press, 2013, pp. 27-50.

FRIEDLANDER, P., Plato 3. The Dialogues: second and third periods, trad. de H.
Meyerhoff, Londres, Routledge & Keagan, 1969.

LsJ= LIDDELL, H., G., R. ScotT, H. S. JONES, A Greek English Lexicon Oxford, Ox-
ford University Press, 1940 (9" ed.).

MARTINEZ, M., “Descripciones de jardines y paisajes en la literatura griega anti-
gua”, Cuadernos de Filologia Cldsica. Estudios griegos e indoeuropeos, 18,
2008, pp. 279-318.



92 FIERRO / “A-TOPOLOGIA” EN EL FEDRO

MicHELS, V. (Hg.), Materialien zu Hermann Hesses Demian, Erster Band, Frank-
furt, Suhrkamp, 1993.

NUDLER, O., “La filosofia socrdtica o una filosoffa desde un no-lugar”, en O. Nud-
ler, M. A. Fierro, y G. Satne (eds.), La filosofia a través del espejo. Estudios
metafilosdficos, Buenos Aires, Mifio & Davila, 2012, pp. 19-51.

PaLumBoO, L., “Eros e linguaggio nel Simposio”, en A. Borges de Aratijo & G. Cor-
nelli, Il Symposio di Platone: un bachetto di interpretazioni, Napoles, Loffre-
do, 2012, pp. 139-158.

PHILIP, A., “Récurrences thématiques et topologie dans le Phedre de Platon”, Revue
du Metaphysique et de Morale, 86, 4, 1981, pp. 452-476.

PLATON, Opera, 5 vols., recognovit brevique adnotatione critica instruxit I. Burnet,
Oxford, Oxford University Press (Oxford Classical Texts), 1900-1907.

—, Fedro, trad., introd. y nts A. Poratti, Madrid, Akal, 2010.

—, Fedro, ed., introd. y com. R. Velardi, Mildn, Bur Rizzoli (Classici Greci e La-
tini), 2006.

—, Gorgias, ed., introd. y com. E. R. Dodds, Oxford, Clarendon Pres, 1959.

—, Phaedrus, trad., introd. y com. R. Hackforth, Cambridge, The Bobbs-Merrill
Company, 1952.

—, Phaedrus, trad., introd. y com. C. J. Rowe, Warminster, Aris & Phillips, 1999
(2% ed.).

—, Phaedrus, ed., introd. y com. H. Yunis, Cambridge, Cambridge University
Press, 2011.

—, Phédon, introd. L. Robin, ed. y trad. P. Vicaire, Paris, Les Belles Lettres, 1951.

—, Pheédre, trad., introd. y nts. L. Brisson, Paris, Flammarion, 1989.

—, Phedre, introd. L. ROBIN, ed. de Cl. Moreschini, trad. de P. Vicaire, Paris, Les
Belles Lettres, 1954.

—, Symposium, ed., nts. y com. R. G. Bury, Cambridge, Heffer & Sons, 1909.

RYAN, P, Plato’s Phaedrus: A Commentary for Greek Readers, Norman, University
of Oklahoma Press, 2012.

Rowg, C. J., “The Argument and Structure of Plato’s Phaedrus”, Proceedings of
the Cambridge Philological Society, 32, 1986, pp. 106-25.

SCHENKER, D., “The Strangeness of the Phaedrus”, The American Journal of Philo-
logy, 127, 1, 2006, pp. 67-87.

Scorrt, D., “Platonic Anamnesis Revisited”, Classical Quaterly, 37, 2, 1987, pp.
346-366.

SEDLEY, D., “Theology and myth in the Phaedo”, Proceedings of the Boston Area
Colloquium in Ancient Philosophy 5, 1989, pp. 359-383.

STEINTHAL, H., “Mdgis und exaiphnes: Platon iiber die Grenzen des Erkennens”,
en C. Neumeister (ed.), Antike Texte in Forschung und Schule. Festschrift fiir
W. Heilman zum 65. Geburstag, Frankfurt am Main, Diesterweg, 1993, pp.
99-105.



NOVA TELLVS, 33+1, 2015, pp. 65-93 93

TRAVLOS, J., Pictorial Dictionary of Ancient Athens, Londres, Thomas & Hudson,
1971.

WYNCHERLEY, R. E., “The Scene of Plato’s Phaedrus”, Phoenix, 17(2), 88-98,
1963.



