
nova tellvs, 33◆1, 201539

Educación retórica y filosófica: algunos vínculos 
entre Aristófanes y Eurípides1

Rhetorical and Philosophical Education: Some Links 
between Aristophanes and Euripides

david garcía pérez
Centro de Estudios Clásicos, iifl, Universidad Nacional Autónoma de México

hyperion0z@yahoo.com

Resumen: Considerando los juicios literarios y educativos de Aristófanes 
sobre el valor de la poesía, en general, y de la tragedia, en particular, se 
analizan algunos casos representativos en los que se evidencia la educación 
retórica plasmada en las tragedias de Eurípides. El contenido retórico puesto 
en acción a través de la dramaturgia griega era motivo de aprendizaje para 
los receptores. La retórica y su vínculo natural con la sofística, una forma de 
la filosofía, lleva al punto en el que los contenidos trágicos bajo la estructura 
retórica fueran también vehículo educativo en la gran escuela que significó 
el teatro ateniense.

Abstract: Considering the literary and educative ideas of Aristophanes 
about the value of poetry in general, and in the Tragedy in particular some 
representative cases are analyzed in which the rhetorical education reflected 
in the tragedies by Euripides is evident. The rhetorical content put into ac-
tion through the Greek drama was a matter of learning for the receptors. The 
Rhetoric and the Sophistry natural link carries to the point that the tragic 
content in the rhetorical form is also considered an educational vehicle in the
great school it meant the Athenian theater.

Palabras clave: Aristófanes, educación, Eurípides, filosofía, retórica.
Key words: Aristophanes, Education, Euripides, Philosophy, Rhetoric.
Recibido: 7 de abril de 2015 • Aceptado: 21 de agosto de 2015.

En los tiempos que corren actualmente, permea la idea de que la edu-
cación, en sus diferentes niveles, debe centrarse en lo que sea útil para 
obtener resultados materiales, concretos e inmediatos: todo lo que im-
plique cierta “inversión” de tiempo en razón de un proceso reflexivo 
resulta improcedente de acuerdo con la visión utilitaria de la pedagogía 
posmoderna.2 Este concepto priva en los programas de estudio en los 

1 Proyecto dgapa, papiit IN401615, “Crítica y teoría literarias de la Antigüedad clá-
sica: de Homero a Dante Alighieri”.

2 Cf. Laudo Castillo, 2011, pp. 45-68.



40	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

que las cuestiones referentes a la literatura —en general a las Humanida-
des— ocupan un lugar muy secundario y sólo bajo el pretexto de ofrecer 
un cierto “bagaje cultural” a los estudiantes para que, si bien progresa 
el asunto, conozcan algunos nombres y obras que el lucro comercial del 
canon preconiza. Los temas relacionados con la lectura y la escritura se 
conciben como habilidades simples y llanas que deben estar dispuestas 
para fines utilitarios que se reducen al simple acto comunicativo, como 
el descrito profética y acertadamente por George Orwell en su novela 
1984, en cuanto que conducen al sujeto a la enajenación:

Saber y no saber, ser consciente de la verdad plena, mientras se cuentan 
mentiras cuidadosamente construidas, sostener simultáneamente dos opinio-
nes que se anulan, porque se sabe que son contradictorias y se cree en ambas 
para usar la lógica contra la lógica, para repudiar la moral mientras se apela 
a ella.3

La lectura deviene en un proceso de interpretación mecánica y me-
diata de los signos, sin que exista una reflexión del contenido. Esta si-
tuación cultural se agudiza con respecto al del desarrollo de la tradición 
clásica: la lectura de los clásicos griegos y latinos resulta en términos 
generales obsoleta para las políticas educativas actuales, mal orientadas 
sólo por este motivo. Así, se entiende que leer es una actividad útil para 
obtener información que se agota en el mismo momento en que se lleva 
a cabo su proceso, esto es, no hay reflexión en la lectura y, menos aún, 
permanencia de los contenidos, pues todo aspecto retórico, filosófico o 
estético, por ejemplo, es irrelevante de acuerdo con las “necesidades” 
comunicativas que la modernidad y sus secuelas enarbolan en relación 
con la lengua y la literatura en torno a la preservación, transmisión y 
generación de conocimiento. Marc Fumaroli, filólogo francés, sentencia 

3 Orwell 2003 (1949), p. 120: “To know and not to know, to be conscious of com-
plete truthfulness while telling carefully constructed lies, to hold simultaneously two 
opinions which cancelled out, knowing them to be contradictory and believing in both 
of them, to use logic against logic, to repudiate morality while laying claim to it [...]”. 
Salvo indicación contraria, las traducciones son nuestras. Adviértase el contenido “so-
fístico” en las palabras e imágenes de Orwell. Sobre el argumento “saber o no saber”, 
cf. Pl., Tht., 188a-c. Específicamente 188a: οὐκοῦν τόδε γ᾽ ἔσθ᾽ ἡμῖν περὶ πάντα καὶ καθ᾽ 
ἕκαστον, ἤτοι εἰδέναι ἢ μὴ εἰδέναι; μανθάνειν γὰρ καὶ ἐπιλανθάνεσθαι μεταξὺ τούτων ὡς 
ὄντα χαίρειν λέγω ἐν τῷ παρόντι: νῦν γὰρ ἡμῖν πρὸς λόγον ἐστὶν οὐδέν.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 41

que la televisión, sustituta de los padres, forma parte del problema edu-
cativo que margina la lectura, y en ese sentido se observa una coinciden-
cia con Orwell, pues la telepantalla (telescreen) en ambos contextos, el 
literario y el educativo, es uno de los motores de la precarización de la 
acción y del resultado de leer en sentido amplio: 
 

La marginalización de los clásicos en la educación explica la reducción de 
las capacidades de la memoria y atención, pero es, sobre todo, la consecuen-
cia del triunfo de una antieducación muy precoz y general: la impregnación, 
desde la tierna infancia, de las imágenes pobres y ruidosas del zapping 
televisivo. La pantalla de televisión es la nueva niñera, la providencia de 
hogares divididos, o de padres ocupados lejos del hogar.4

Las reflexiones de Fumaroli en La educación de la libertad constituyen 
una defensa de la cultura clásica en su más amplia comprensión y preciso: 
es trabajo del clasicista atender las expresiones atomizadas y desacertadas 
de lo que este pensador denomina “revolución cultural y comunicacional” 
para poder incidir en el camino que ha tomado la educación de los niños 
y de los jóvenes en la era posmoderna, pues de no ser así las “democra-
cias comerciales” asumen el poder para decidir que, bajo los conceptos 
de “cultura y comunicación”, mal entendidos y aplicados con fines es-
trictamente utilitarios, se sustituye a los clásicos en el proceso educativo, 
sobre todo el que corresponde a la etapa de formación de la juventud.5

Ahora bien, si se entrelazan los problemas indicados por Orwell y 
Fumaroli en la coincidencia del aprendizaje reflexivo que proporciona 
el lenguaje razonado, se puede observar que en diversos momentos del 
devenir humano se han dado cavilaciones y advertencias semejantes, 
teniendo en la mira los componentes propios de cada contexto. Una de 
las discusiones suscitadas en el periodo clásico de la antigua Grecia con-
sistió precisamente en el modo en que se debía educar a los niños y a los 
jóvenes, sobre todo a estos últimos, pues podían ser rehenes, según algu-
nos pensadores de aquella época, de los sofistas, los primeros maestros 
de Occidente en el sentido profesional del término, quienes, de acuerdo 
con Platón, andaban a la caza de los jóvenes ricos para venderles sus en-

4 Fumaroli 2008, p. 8.
5 Cf. ib., pp. 7, 9 y 20.



42	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

señanzas.6 Con las distancias guardadas del caso, aquella discusión, sus 
preocupaciones y afanes son materia propositiva para el tema de la edu-
cación de nuestros días en relación con la retórica y la filosofía. Desde 
esta perspectiva, Aristófanes fue quizás uno de los primeros poetas en la 
tradición literaria occidental en pensar críticamente a su sociedad, a los 
poetas de su momento y la utilidad que éstos redituaban a la democrática 
polis ateniense (v-iv a. C.), teniendo en cuenta la visión de la educación 
“tradicional” frente a la “novedad” de los sofistas y considerando el 
valor de la poesía junto con las cualidades educativas vinculadas a ella. 
Tal pensamiento radica en la trascendencia con la que se apreciaba a la 
poesía en ese momento como base necesaria para la educación del ciu-
dadano: instruir al polites era tarea, también, del poietés en la medida en 
que la poesía hacía al sujeto más útil para la polis. Así, para los griegos 
de la época democrática, tal como se colige de Aristófanes, la poesía 
tenía una finalidad pragmática, pues en ella se condensaba la política, la 
ética y la apreciación de la belleza de la palabra: 

esquilo: Respóndeme: ¿por qué motivo es necesario admirar a un hombre 
que sea poeta?
eurípides: Porque es hábil y buen consejero, y porque nosotros hacemos 
mejores a los hombres en relación con la polis.7

En efecto, por medio del concepto de una poesía útil en términos de 
la educación política hay que advertir la crítica del poeta cómico a los 
sofistas, en Nubes,8 su relación con la retórica y el homenaje crítico-lite-
rario a los tres trágicos, Esquilo, Sófocles y Eurípides, en Ranas,9 todo 
ello bajo un concepto de paideia y, en general, la finalidad de la paideia 
retórica, exposición que permea prácticamente todo el corpus aristofá-

6 Pl., Sph., 231d: δοκῶ μὲν γάρ, τὸ πρῶτον ηὑρέθη νέων καὶ πλουσίων ἔμμισθος 
θηρευτής.

7 Ar., Ra., vv. 1008-1010: [Αἰσχύλος] ἀπόκριναί μοι, τίνος οὕνεκα χρὴ θαυμάζειν 
ἄνδρα ποιητήν; / [Εὐριπίδης]  δεξιότητος καὶ νουθεσίας, ὅτι βελτίους τε ποιοῦμεν / τοὺς 
ἀνθρώπους ἐν ταῖς πόλεσιν.

8 Aristófanes representó Nubes en las Dionisias del 423 a. C. y obtuvo el tercer pues-
to, detrás de Cratino y de Amipsias.

9 Eurípides murió en 406 a. C.; al poco tiempo falleció Sófocles; Aristófanes repre-
sentó Ranas en las Leneas del 405 a. C.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 43

nico.10 Si la política es una cualidad de todos los hombres, un elemento 
esencial que los distingue y aparta del resto de los animales y que es el 
punto de partida para la convivencia que da origen a las poleis,11 enton-
ces el consenso que se produce por medio de la argumentación, de la pa-
labra transformada en retórica, es un proceso necesario para dirimir los 
conflictos particulares y colectivos. La oposición de pareceres tuvo en 
el teatro un ejercicio retórico que vinculaba distintas formas discursivas.

Aristófanes presenta en Nubes dos bloques del conocimiento: por una 
parte la ciencia especulativa (astronomía, meteorología, geología, etc.) y, 
por otra, la retórica. Vista de este modo, la disposición del conocimien-
to se concentra en un solo lado todo aquello que tiene que ver con la 
palabra, si se entiende por retórica una filosofía del lenguaje en sentido 
amplio y preciso: una parte de la juventud ateniense de la democracia as-
piraba a una educación superior en la que la retórica era prácticamente el 
núcleo de todo aprendizaje. Sin embargo, la caricaturización que Aristó-
fanes hace del joven Fidípides, afecto a los caballos y a la pereza, coloca 
la crítica en la estructura extremo y fuera de lugar de la argumentación 
que aprende quien asiste a las clases de los sofistas. En el mundo del 
revés que distingue a la comedia aristofánica, los hijos se vuelven contra 
los padres, pero no de una manera mediato y simple,12 sino a través del 
argumento retórico que muestra, efectivamente, que el joven sabe ma-
nejar el lenguaje de acuerdo con su particular punto de vista, a pesar de 
que puede estar equivocado en la pretendida finalidad de sus palabras y 
de sus pensamientos:

fidípides: Dime entonces, ¿no es justo que también yo sea benevolente con-
tigo de la misma manera y te golpee, puesto que en eso consiste ser benévo-
lo, en golpear? Pues, ¿cómo es posible que tu cuerpo esté libre de golpes y 
el mío no? Vaya, también yo soy libre por naturaleza. Los hijos lloran, ¿crees 
que el padre no debe llorar? Tú afirmas que hay que considerar que esa ac-
ción no es propia del hijo; pero yo podría contradecirte: los viejos son dos 

10 Cf. López Eire 2000, pp. 141-190.
11 Pl., Prot., 323a.
12 Cf. Cavallero 2006, p. 99; p. 101: “el error [de Estrepsíades] fue darle a su hijo 

herramientas para dominarlo; quizás, dado que él mismo obligó a su hijo a instruirse, 
más exactamente el error fue pensar que el hijo usaría esas herramientas a favor del pa-
dre y no a su antojo o provecho personal. Esta ἁμαρτία es irónica porque su resultado se 
vuelve contra él exactamente del mismo modo en que él planeaba ultrajar a los demás”.



44	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

veces niños; y es más verosímil que los viejos lloren y no los jóvenes, en la 
medida en que es menos razonable que ellos cometan faltas.13

De tal manera, el joven Fidípides ha aprendido a argumentar en el 
Pensatorio (φροντιστήριον) dirigido por Sócrates que coloca en el eje 
de la discusión un hecho verosímil y, por lo mismo, refutable: el modo 
como educan los padres a los hijos, en cuya discusión cabe disponer las 
mismas premisas para ambos sujetos.14 Si el padre por ser benevolente 
educa a golpes al hijo, entonces éste debe responder de manera recíproca 
según el ethos que implica la relación filial; y si se atiende a la circuns-
tancia de la edad, entonces el padre es dos veces niño por su vejez, por 
lo que merece doble benevolencia, esto es, dos veces más golpes, pues 
sus faltas también serían dobles porque ha vivido más que el hijo y, por 
lo tanto, tendría mayor experiencia. Esta forma argumentativa puede 
mirarse desde la perspectiva de la analogía: por la vía de un concepto 
ético, en este caso el ser benevolente (εὐνοεῖν), es lícito pensar en la 
reciprocidad del acto educativo, esto es, que padre e hijo se golpeen mu-
tuamente para aprender, proceso complejo que se genera a partir de que 
se tiene en consideración lo que resulta mejor para uno y para otro para-
dójicamente. El argumento es verosímil porque el hijo disputa al padre 
sobre la base de sus mismas premisas, disponiéndolas para su provecho. 
Además, esta igualdad no sólo obedece a la relación filial, sino también 
a la simple razón de que ambos son seres libres por naturaleza (ἔφυν 
ἐλεύθερoς), y por lo tanto con libertad para razonar. Llama la atención 
el término que alude a la “naturaleza” porque Estrepsíades responde a 
su hijo que “en ningún lado se estipula (por ley) que el padre padezca 

13 Ar., Nu., vv. 1411-1419: εἰπὲ δή μοι, / οὐ κἀμέ σοι δίκαιόν ἐστιν εὐνοεῖν ὁμοίως 
/  τύπτειν τ᾽, ἐπειδήπερ γε τοῦτ᾽ ἐστ᾽ εὐνοεῖν τὸ τύπτειν; / πῶς γὰρ τὸ μὲν σὸν σῶμα χρὴ 
πληγῶν ἀθῷον εἶναι, / τοὐμὸν δὲ μή; καὶ μὴν ἔφυν ἐλεύθερός γε κἀγώ. / κλάουσι παῖδες, 
πατέρα δ᾽ οὐ κλάειν δοκεῖς; / φήσεις νομίζεσθαι σὺ παιδὸς τοῦτο τοὔργον εἶναι: / ἐγὼ δέ 
γ᾽ ἀντείποιμ᾽ ἂν ὡς δὶς παῖδες οἱ γέροντες: / εἰκὸς δὲ μᾶλλον τοὺς γέροντας ἢ νέους τι 
κλάειν, / ὅσῳπερ ἐξαμαρτάνειν ἧττον δίκαιον αὐτούς.

14 El plan para educar a Fidípides falla totalmente. Zimmermann 2006, p. 246: “Als 
Strepsiades nach dem 2. Agon, der Auseinandersetzung mit seinem Sohn Pheidippides, 
bei dem die sophistisch-sokratische Ausbildung allzu großen Erfolg gehabt hat, einse-
hen muß, daß sein genialer Plan, mit Hilfe von Dialektik und Rhetorik die Schulden 
loszuwerden, die sein mißratener Sohn aufgehäuft hat, kläglich gescheitert ist und sich 
gegen ihn selbst gerichtet hat, wendet er sich mit anklagenden Worten an den Chor der 
Wolken (1452-1464)”.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 45

eso”,15 esto es, que no está considerado legalmente que el hijo golpee 
al padre por benevolencia (educativa). Si esto es así, nos hallamos ante 
una discusión que coloca en los opuestos a la physis y al nomos como 
sustratos de argumentos verosímiles. En este punto, la coincidencia de 
Aristófanes con la tragedia es clara en cuanto al debate entre estos dos 
conceptos enfrentados, pues se trata de una discusión que ocupó parte 
del pensamiento filosófico de los siglos v y iv a. C., mismo que se refle-
jó en el teatro ateniense en tanto que fue una preocupación que transitó 
más allá de la mera especulación. Si bien se sostiene que la ley natural 
(physis) es base de la ley humana (nomos) y que incluso en un momento 
dado encuentran un equilibrio, en el caso de Fidípides y Estrepsíades es 
motivo claro de disputa que parece no tener una conclusión adecuada 
con la norma tradicional:16

Fidípides: ¿Acaso no fue un hombre como tú y como yo el primero que 
puso esa ley, y hablando persuadía a los antiguos? ¿Y es que yo por mi parte 
tendré menor posibilidad de poner una ley para que los hijos en el futuro 
golpeen también ellos a sus padres? No contaremos los golpes que recibimos 
antes de que estuviera dispuesta la ley y les concedemos habernos molido a 
golpes impunemente. Mira los gallos y esos otros animales, cómo se cobran 
de sus padres. Y bien ¿cuál es la diferencia entre nosotros y ellos, a no ser 
que no escriben decretos?17

La dimensión y los alcances de la ley es el objeto de la discusión en 
torno al comportamiento del hombre. La educación retórica funda una 
controversia en torno a la naturaleza misma de la norma social no sólo 
para el estricto ejercicio de la erística, como puede ser el caso que ca-
racteriza el proceder de Fidípides en el terreno de una cuestión familiar, 
sino también como un medio de profunda reflexión con el que se pre-
tende llegar a la definición de la ley humana y de la ley divina, en tanto 

15 Ar., Nu., vv. 1420: ἀλλ᾽ οὐδαμοῦ νομίζεται τὸν πατέρα τοῦτο πάσχειν.
16 Cf. Nussbaum 1979, pp. 63 ss.
17 Ar., Nu., vv. 1421-1429: οὔκουν ἀνὴρ ὁ τὸν νόμον θεὶς τοῦτον ἦν τὸ πρῶτον 

/ ὥσπερ σὺ κἀγώ, καὶ λέγων ἔπειθε τοὺς παλαιούς; / ἧττόν τι δῆτ᾽ ἔξεστι κἀμοὶ καινὸν αὖ 
τὸ λοιπὸν / θεῖναι νόμον τοῖς υἱέσιν, τοὺς πατέρας ἀντιτύπτειν; / ὅσας δὲ πληγὰς εἴχομεν 
πρὶν τὸν νόμον τεθῆναι, / ἀφίεμεν, καὶ δίδομεν αὐτοῖς προῖκα συγκεκόφθαι. / σκέψαι 
δὲ τοὺς ἀλεκτρυόνας καὶ τἄλλα τὰ βοτὰ ταυτί, / ὡς τοὺς πατέρας ἀμύνεται: καίτοι τί 
διαφέρουσιν / ἡμῶν ἐκεῖνοι, πλήν γ᾽ ὅτι ψηφίσματ᾽ οὐ γράφουσιν;



46	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

que presentan procesos y fines distintos en última instancia, tal como lo 
expresa Antígona dirigiéndose a Creonte:

Antígona: No pensaba que tus proclamas tuvieran tanto poder como para 
que un mortal pudiera trasgredir las leyes no escritas e inquebrantables de 
los dioses, que no son de hoy ni de ayer, sino de siempre, y nadie sabe cuán-
do vieron la luz. No iba yo a ser castigada por ellas de parte de los dioses 
por miedo a la intención de hombre alguno.18

Si el ser humano se diferencia del resto de los animales por poseer 
el lenguaje, entonces él mismo puede hacer la distinción entre lo que es 
bueno y lo que es malo, entre lo justo y lo injusto, del mismo modo que 
puede transmitir sus sentimientos y pasiones a otros hombres a través 
de la palabra. Esto lo convierte en un ser racional y capaz de convivir 
dentro de una comunidad.19 Sin embargo, se puede decir que la posesión 
de la palabra es el primer paso que asienta el proceso de enseñanza del 
lenguaje que lo faculta para hablar. La palabra por sí misma no es razón 
suficiente para determinar la capacidad que el sujeto tiene para comuni-
carse; el punto siguiente, para decirlo en breve, es el de aprender a usar 

18 Soph., Ant., vv. 453-460: οὐδὲ σθένειν τοσοῦτον ᾠόμην τὰ σὰ / κηρύγμαθ᾽, ὥστ᾽ 
ἄγραπτα κἀσφαλῆ θεῶν / νόμιμα δύνασθαι θνητὸν ὄνθ᾽ ὑπερδραμεῖν. / οὐ γάρ τι νῦν γε 
κἀχθές, ἀλλ᾽ ἀεί ποτε / ζῇ ταῦτα, κοὐδεὶς οἶδεν ἐξ ὅτου ‘φάνη. / τούτων ἐγὼ οὐκ ἔμελλον, 
ἀνδρὸς οὐδενὸς / φρόνημα δείσασ᾽, ἐν θεοῖσι τὴν δίκην / δώσειν.

19 Arist., Pol. 1253a 9-18: διότι δὲ πολιτικὸν ὁ ἄνθρωπος ζῷον πάσης μελίττης καὶ 
παντὸς ἀγελαίου ζῴου μᾶλλον, δῆλον. οὐθὲν γάρ, ὡς φαμέν, μάτην ἡ φύσις ποιεῖ: λόγον 
δὲ μόνον ἄνθρωπος ἔχει τῶν ζῴων: ἡ μὲν οὖν φωνὴ τοῦ λυπηροῦ καὶ ἡδέος ἐστὶ σημεῖον, 
διὸ καὶ τοῖς ἄλλοις ὑπάρχει ζῴοις (μέχρι γὰρ τούτου ἡ φύσις αὐτῶν ἐλήλυθε, τοῦ ἔχειν 
αἴσθησιν λυπηροῦ καὶ ἡδέος καὶ ταῦτα σημαίνειν ἀλλήλοις), ὁ δὲ λόγος ἐπὶ τῷ δηλοῦν 
ἐστι τὸ συμφέρον καὶ τὸ βλαβερόν, ὥστε καὶ τὸ δίκαιον καὶ τὸ ἄδικον: τοῦτο γὰρ πρὸς τὰ 
ἄλλα ζῷα τοῖς ἀνθρώποις ἴδιον, τὸ μόνον ἀγαθοῦ καὶ κακοῦ καὶ δικαίου καὶ ἀδίκου καὶ 
τῶν ἄλλων αἴσθησιν ἔχειν. 

Quizá Las bacantes sea la tragedia que muestra la dicotomía nomos-physis en su 
sentido más trascendente en el marco de la tragedia, pues el mundo regido por las leyes 
de los hombres es puesto en un examen de dimensiones religiosas y cosmológicas con 
la irrupción de Dioniso (la physis) en ese espacio. Segal 1982, p. 346: “Euripides shows 
the liberating forces of Dionysus as destructive when they have to dissolve narrow cons- 
trictions upon life energies. Here Dionysus will act through the subversive power of 
play and deception, akin to the playfulness of art and the fictions of the poet. But these 
playful, fiction-indulging, illusion-casting roles have a concomitant positive side insofar 
as they also participate in the energies of creation”.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 47

la palabra, a crear argumentos para disponerlos frente a otro sujeto y dis-
poner de recursos para persuadir.20 La implicación de dicho aprendizaje 
es lo que se puede condensar en la idea de una filosofía del lenguaje: la 
retórica. Esta especie de instrucción se presenta como una invención en 
el contexto de Aristófanes, tal como lo plasma en Nubes, pues Estrep-
síades piensa que su hijo aprenderá la manera de argumentar lo bueno 
y lo malo asistiendo al Pensatorio, una escuela estrafalaria por sus ideas 
astronómicas,21 entre otras características:

Estrepsíades: De las almas sabias ese es el Pensatorio. En tal lugar moran 
hombres que mueven a pensar con sus palabras que el cielo es un brasero que 
nos contiene, y que somos nosotros los carbones. Ellos enseñan, si se les da 
algo de plata, cómo ganar las causas buenas y las malas mediante discursos.22

La enseñanza se torna ya en una actividad profesional y los foros 
públicos eran espacios donde se practicaba y se aprendía a utilizar la pa-
labra. En este sentido el teatro de la antigua Atenas tuvo una proyección 
e influencia determinante en el aprendizaje retórico de aquellos que asis-
tían a las representaciones escénicas. La crítica aristofánica, no obstante 
su acritud, indica esta circunstancia en varios pasajes de su obra: en Ra-
nas vv. 674 y ss., se lee que “la gran concurrencia del gentío” (τὸν πολὺν 
ὀψομένη λαῶν) que asiste al teatro es como diez mil sabidurías que ahí 
toman asiento (οὗ σοφίαι μυρίαι κάθηνται), remarcando con ello que tal 
muchedumbre se asume como ente sabio por asistir al teatro; Praxágora, 
la protagonista de Asamblea de mujeres, aprendió a hablar tan persua-

20 Sobre la conciencia que el griego de época clásica tenía sobre el valor, la potencia y 
aplicación de la palabra, cf. Aesch., PV., vv. 459 ss., Soph., Ant., vv. 354 ss., Isoc., Ant., 
167 ss. López Eire 2005, p. 14: “Como el hombre es un animal político-social que posee 
el lenguaje para mantener relaciones de índole psicológica con sus semejantes, con sus 
conciudadanos [...] para transmitirse mutuamente y compartir la «sensación» [...] del bien, 
del mal, de lo justo y lo injusto, para «hacer ver» [...] a sus conciudadanos lo conveniente 
y lo perjudicial, lo justo y lo injusto, el lenguaje debe estar dotado para tales funciones”.

21 Sobre la burla a la filosofía, en general, y Sócrates, en particular, cf. Schmid 1948, 
pp. 209-228.

22 Ar., Nu., vv. 94-99: ψυχῶν σοφῶν τοῦτ᾽ ἐστὶ φροντιστήριον. / ἐνταῦθ᾽ ἐνοικοῦσ᾽ 
ἄνδρες, οἳ τὸν οὐρανὸν / λέγοντες ἀναπείθουσιν ὡς ἔστιν πνιγεύς, / κἄστιν περὶ ἡμᾶς 
οὗτος, ἡμεῖς δ᾽ ἄνθρακες. / οὗτοι διδάσκουσ᾽, ἀργύριον ἤν τις διδῷ, / λέγοντα νικᾶν καὶ 
δίκαια κἄδικα.



48	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

sivamente como aquellos que intervenían en la Asamblea porque vivió 
en la Pnix, la colina que se halla cerca del Areópago y de la Acrópolis, 
donde se reunían los ciudadanos atenienses para dirimir los asuntos de 
la polis, “y a fuerza de escuchar a los oradores” aprendió a hablar como 
ellos, con suma elocuencia (ἀκούουσ᾽ ἐξέμαθον τῶν ῥητόρων; Ecc., vv. 
241 ss.); y en Acarnienses (vv. 1-42), Dicéopolis arremete contra quienes 
no llegan a tiempo a la Asamblea para tratar un asunto tan trascendente 
como el de la paz y, mientras espera, se prepara e imagina de que ma-
nera gritará “para interrumpir, para reprender a los oradores, si alguien 
habla de alguna otra cosa que no sea la paz”.23 Estos ejemplos indican 
en cierta medida que la gente común y corriente estaba al tanto de las 
funciones del lenguaje como vehículo para alcanzar un determinado fin. 
Y hay que acotar que se trata de un ejercicio retórico que se daba, como 
señala Aristóteles, ya sea por naturaleza o porque había una práctica na-
cida en la teoría,24 lo que proporciona una idea de cuán extendida estaba 
en los siglos v y iv a. C. la discusión sobre el mismo arte de la retórica.

Así como Praxágora aprendió retórica escuchando a los políticos,25 
del mismo modo se puede establecer una analogía con los asistentes 
al teatro: este espacio fue la otra gran escuela pública en la que se 
aprendía a argumentar, incluso desde una perspectiva lógica y no me-
ramente verosímil. Eurípides, como personaje de Ranas afirma: “yo en 
persona los conduje [sc. a los asistentes al teatro] a tener razonamiento 
en sus mentes al introducirlos en el arte del cálculo racional (λογισμός) 
y de la indagación, de modo que reflexionan sobre todo y son capaces 
de discernir”.26 Aristóteles en su Retórica quizá recupera de un pasaje 
como este de Aristófanes sus observaciones sobre el cálculo racional, 
una operación lógico-argumentativa propia de la persuasión, pues hay, 
sin duda, un vínculo con la idea de que las acciones que lleva a cabo el 

23 βοᾶν ὑποκρούειν λοιδορεῖν τοὺς ῥήτορας, / ἐάν τις ἄλλο πλὴν περὶ εἰρήνης λέγῃ.
24 Arist., Rhet., 1354a 8-10: τῶν μὲν οὖν πολλῶν οἱ μὲν εἰκῇ ταῦτα δρῶσιν, οἱ δὲ 

διὰ συνήθειαν ἀπὸ ἕξεως: ἐπεὶ δ᾽ ἀμφοτέρως ἐνδέχεται, δῆλον ὅτι εἴη ἂν αὐτὰ καὶ ὁδῷ 
ποιεῖν: δι᾽ ὃ γὰρ ἐπιτυγχάνουσιν οἵ τε διὰ συνήθειαν καὶ οἱ ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου τὴν αἰτίαν 
θεωρεῖν ἐνδέχεται, τὸ δὲ τοιοῦτον ἤδη πάντες ἂν ὁμολογήσαιεν τέχνης ἔργον εἶναι.

25 El ejercicio político de la mujer era una parodia en virtud de lo risible que para los 
atenienses de la antigüedad resultaría que hablara políticamente y lo hiciera bien, y que 
tratara de dirigir la polis. Cf. Bañuls Oller 1997, pp. 43-62.

26 Ar., Ra., vv. 971-975: τοιαῦτα μέντοὐγὼ φρονεῖν / τούτοισιν εἰσηγησάμην, /  λο- 
γισμὸν ἐνθεὶς τῇ τέχνῃ / καὶ σκέψιν, ὥστ᾽ ἤδη νοεὶν / ἅπαντα καὶ διειδέναι.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 49

ser humano se ejecutan, entre otras cosas, por medio del logismós,27 tal 
como ocurre con los personajes de Eurípides, como Medea o Electra,28 
quienes llevan a cabo sus planes con el absoluto conocimiento de causa-
efecto y argumentan para el público las razones (calculadas) por las que 
cometen sus respectivos asesinatos. Y en este proceso el tejido retórico 
juega un papel primordial: en general, la muerte en las tragedias de Eu-
rípides está aderezada con argumentos retóricamente verosímiles para 
que el público no sólo padezca, sino también escuche las razones cier-
tas o no que mueven a los personajes trágicos a situaciones extremas.

En el pasaje señalado de la retórica aristotélica, el logismós es una de 
las siete causas por las que el individuo comete injusticia, hecho sobre 
el que se debe reparar, porque en un proceso judicial, de acuerdo con 
Aristóteles,29 el acusador y el defensor deben de reconocerlas a fin de 
saber ponderar la naturaleza de la injusticia: estamos frente a un proceso 
retórico que involucra un análisis de la razón por el que un individuo se 
comporta injustamente. ¿Qué tiene que ver esto con la persuasión? Al-
gunas de las seis causas restantes tocan más directamente a la tragedia: 
el azar, la naturaleza, la fuerza, el hábito, el apetito irascible y el deseo 
pasional. Como se puede observar, dentro del conjunto de causas por las 
que se comete injusticia sólo el logismós corresponde a una estructura 
y a un contenido que alude a un procedimiento lógico-formal, mientras 
que el resto es propio de los campos del ethos y del pathos, si seguimos 
la proposición aristotélica30 acerca de las fuentes o de los receptores de 
los argumentos que se construyen a partir de éstos.

El señalamiento puntual de Aristófanes a la tragedia euripídea como 
un medio de educación para el demos era un hecho real en la representa-
ción de las tragedias en la medida en la que se puede comprender cómo 
los receptores aprendían de la poesía los modos de expresar la pasión, el 
carácter y el pensamiento en sí mismo, así como la dicotomía de lo justo 
y de lo injusto, y de los tópicos que se derivan de ésta. Quizá en este 

27 Cf. Arist., Rhet., 1369a 6 ss.
28 Cf. Bers 1994, pp. 176-195.
29 Rhet., 1369a 5 y ss.: ἔστιν δ᾽ ἡ μὲν βούλησις ἀγαθοῦ ὄρεξις (οὐδεὶς γὰρ βούλεται 

ἀλλ᾽ ἢ ὅταν οἰηθῇ εἶναι ἀγαθόν), ἄλογοι δ᾽ ὀρέξεις ὀργὴ καὶ ἐπιθυμία: ὥστε πάντα ὅσα 
πράττουσιν ἀνάγκη πράττειν δι᾽ αἰτίας ἑπτά, διὰ τύχην, διὰ φύσιν, διὰ βίαν, δι᾽ ἔθος, διὰ 
λογισμόν, διὰ θυμόν, δι᾽ ἐπιθυμίαν.

30 Para el ethos como fuente de persuasión que parte del orador, cf. Rhet., 1356a 5 
ss. De igual modo, para el pathos, cf. 1382b 30 ss. 



50	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

sentido, Ateneo formuló, al hablar de eros y poesía, la idea de un Eurí-
pides visto como “filósofo de la escena”,31 esto es, más allá de la labor 
teatral propiamente dicha. Este poeta puso en el escenario la disquisición 
sobre aspectos de la naturaleza humana que trascendieron los planos de 
los personajes épicos en acción a la manera de Esquilo y de Sófocles, 
si vinculamos esta breve referencia con la crítica aristofánica de Ranas.

Sin embargo, se puede observar que al menos en el aspecto temático 
hay puntos de contacto evidentes entre Aristófanes y Eurípides que ad-
quieren cierta proyección en el plano de la educación. Como poetas, am-
bos llevan en sus versos aquel material propio de debate que permitía al 
auditorio reflexionar sobre las propuestas desarrolladas en el escenario. 
Su comedia y su tragedia, respectivamente, hacían eco de las más varia-
das discusiones que se perfilaban en su contexto, y dentro de estas la idea 
de una educación pragmática ocupó sus reflexiones en varios momentos.

Si bien es cierto que Aristófanes a través de un personaje cómico 
como Fidípides lanza una diatriba contra el magisterio retórico de los 
sofistas y censura en Ranas el que Eurípides enseñara a hablar al de-
mos, es posible trazar una analogía con este tipo de educación —por los 
aspectos retórico y filosófico— con el despliegue etopéyico, patético y 
lógico de la Electra de Eurípides. Si Fidípides argumenta por verosimi-
litud el carácter potencial de la paternidad, Electra, de modo semejante, 
razona las causas por las que Clitemnestra debe morir, desconociendo en 
términos prácticos a su progenitora: en ambos casos, la argumentación 
puesta al servicio del desconocimiento de los padres. Aparentemente 
en oposición, el despliegue dramático de Fidípides y de Electra —cada 
uno en su campo dramático de acción— es prueba de una educación 
retórica con fines claramente pragmáticos. En efecto, en Electra se halla 
un explícito caso en el que la retórica acompaña a la acción dramática 
en sentido amplio. Tal entramado es reflejo del perfil trágico de este 
personaje. Así como Fidípides entra en liza contra su padre a causa de 
que no quiere defenderlo ante sus deudores y, al contrario, deviene en su 
enemigo como consecuencia de las enseñanzas de Sócrates,32 del mismo 
modo, pero en tono trágico, Eurípides presenta a Electra como un per-

31 Ath., 561a: ἐπὶ τούτοις τοῖς λόγοις ἔδοξε τοῖς παροῦσι τῶν φιλοσόφων περὶ τοῦ 
ἔρωτος καὶ αὐτούς τι εἰπεῖν καὶ περὶ κάλλους, καὶ ἐλέχθησαν λόγοι φιλόσοφοι πάμπολλοι: 
ἐν οἷς τινες καὶ ἐμνημόνευσαν τοῦ σκηνικοῦ φιλοσόφου Εὐριπίδου ᾀσμάτων.

32 Para un estudio de la crítica aristofánica a Sócrates, cf. Rossetti 1974, pp. 131-136.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 51

sonaje que argumenta el odio que edifica y sostiene su razón de vivir: 
su obsesión es tal que, como una odiosa Erinia, sólo existe para atizar el 
rencor que sentía contra sus enemigos; y sólo ante la muerte consumada 
de los amantes, la doncella reflexionó sobre el sentimiento que la había 
acogido y la había guiado en sus acciones, no porque estuviera arrepen-
tida, sino porque a la postre mira lo que es su vida en perspectiva con 
los afectos de su madre: “¡Pobre de mí! Me consumí en fuego contra 
esta mi madre que me parió mujer” (vv. 1183-1184: διὰ πυρὸς ἔμολον ἁ 
τάλαινα ματρὶ τᾷδ᾽/ ἅ μ᾽ ἔτικτε κούραν); estos versos resultan una clave 
para comprender la naturaleza de la oposición entre madre e hija como 
una situación esperable del destino, dejando de lado cualquier otra moti-
vación. 33 Desde el punto de vista meramente argumentativo, las razones 
que plantean Electra y Clitemnestra sobre el hecho concreto de la muerte 
de Agamenón son muestra de un ejercicio retórico que se desplegaba en 
el escenario por medio de oposiciones verosímiles encaminadas a mover 
las pasiones de los asistentes al teatro por medio del logismós, por pa-
radójico que parezca, esto es, llevar al movimiento de los sentimientos 
mediante de una argumentación cuasi-lógica. Si todo lo anterior es así, 
entonces se puede afirmar que las formas de ser y las pasiones son com-
ponentes que se despliegan a través de la palabra en el teatro como con-
secuencia de una teorización del ethos y del pathos, de modo semejante 
como se estipula en la retórica la teoría de la persuasión.

Siendo esto así, vale la pena contrastar esta situación con el núcleo 
trágico expuesto en Medea y lo que puede enseñar en el marco teatral. 
Este personaje es paradigmático en cuanto a la situación extrema de la 
condición femenina en el contexto ateniense del s. v, pues en ella se 
presenta una triple negación del ser: como extranjera, como hechicera 
y como mujer en sí. Y estas tres características conducen a la figura-
ción de un ser inteligente, pensante, lo que choca frontalmente con el 
imaginario de lo sexual y la dominación que ello conlleva en la Atenas 
democrática,34 de modo semejante pero con el fuerte matiz cómico de 

33 Loraux 1999, p. 54: “Électre est jeune fille, elle est interminablement en deuil de 
son père, et organise sa vengeance, semblable aux Érinyes dont, à sa dimension, qui 
est celle d᾽une mortelle, elle est en quelque sorte una imitatrice. Et, comme les dées-
ses vengeresses, elle est sans fin associée à l᾽aeí […], sans compter les moments où 
Clytemnestre détourne cet adverbe à son propre usage”.

34 Sobre el imaginario sexual y la relación entre Eurípides y Aristófanes sobre este 
tópico, cf. Craik 1990, pp. 2-3; 11-12. De modo simple: Lisístrata es una mujer que, al 



52	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

Lisístrata o de Praxágora. Si de suyo el conocer es trágico, en una mu-
jer lo sería mucho más, desde la perspectiva que define el imaginario 
de los papeles sexuales y, por extensión, propios de una educación de 
aquella sociedad. Si Jasón comprende a Medea como mujer, bruja y 
extranjera, ella, a su vez, siguiendo el patrón del imaginario masculino 
definiría para su ser lo siguiente: 1) la mujer no puede repudiar al ma-
rido sin acarrearse su propia perdición; 2) la esposa debe ser una suerte 
de adivina para saber qué es lo que mantendría contento al esposo;   
3) la mujer está reducida al espacio del hogar, dentro del cual su úni-
co referente es el marido. Suponiendo que las premisas y los indicios 
anteriores parten de la postura de lo masculino que mira, irónicamente, 
la comodidad de la mujer, la conclusión de Medea es fulminante por 
irrecusable: “¡Obtusos! Que tres veces con un escudo / preferiría estar a 
pie firme, que parir una sola vez”.35 Se puede observar que, en el caso 
de Medea no hay ni aceptación ni resignación por lo que se refiere a 
la condición de su ser que se evidencia desde lo que ella rechaza, lo 
cual se concreta en su actuar, específicamente en el asesinato de sus 
propios hijos, en aras de castigar a Jasón. Asumiendo literalmente las 
cualidades que le atribuye éste, Medea actúa y confirma su ser ante la 
adversidad de las condiciones que externamente la han determinado.

La persuasión ejercida sobre el público que una mujer imaginaria 
como Lisístrata o Praxágora podía llevar a cabo, tiene su referente en 
la trama de lo privado y con la gravedad de la tragedia en el despliegue 
argumentativo de algunos personajes euripídeos como Medea, Ifigenia o 
Electra: los argumentos de este último personaje, por ejemplo, son mo-
tivo de persuasión y, al mismo tiempo, crean una tensión in crescendo 
hasta arribar al momento en que palabra y acción van de la mano en es-
trecho compás: la potencia —la dynamis, de acuerdo con Aristóteles—36 
de la representación adquiere un relieve trágico intenso cuando la pala-
bra se refuerza con la actuación patética, pues “en el agón se adaptan 

emancipar la política, logra colocarse en las mismas condiciones del varón; Medea, per-
sonaje trágico, no puede obrar como Lisístrata, por lo que recurre a las cualidades que la 
condenan, según el imaginario griego, y sólo desde esa trinchera puede vengarse, pero 
no lograr la emancipación. ¿Qué muestra el teatro en esta dicotomía? La situación de 
la mujer sólo sirve de contraste para agudizar el sentido cómico o trágico del statu quo.

35 Eur., Med., vv. 250-251: κακῶς φρονοῦντες: ὡς τρὶς ἂν παρ᾽ἀσπίδα / στῆναι θέλοιμ᾽ 
ἂν μᾶλλον ἢ τεκεῖν ἅπαξ.

36 Arist., Po., 1447a 8-9.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 53

elementos de la representación teatral, de aquí que, al prescindir de tal 
representación, [los discursos] resultan lánguidos porque no cumplen su 
cometido”.37 La tensión se intensifica si se observa como ejemplo que 
Clitemnestra desconoce el plan de Electra y que morirá indefectiblemen-
te a manos de sus hijos. Las palabras de Electra son premonitorias, por-
que Clitemnestra no sabe lo que pronto ocurrirá, en realidad el tejido de 
la persuasión se realiza para matizar o dirigir las pasiones de los espec-
tadores, pues, pasado el golpe dramático, pueden llegar a ser reflexiones 
sobre el proceder humano, esto es, los asistentes pueden calcular la 
validez e intensidad del matricidio, como en este caso, pero en general 
de cualquier pasión catártica: Eurípides establece un puente discursivo 
entre ethos y pathos, por un lado, y el logos, por el otro. En efecto, el 
asesinato de una madre a manos de sus hijos debe ser atenuado, en tanto 
punto álgido de la acción trágica y en virtud de la situación pavorosa 
que ello comporta. Por esta razón, los argumentos de Electra son vero-
símiles en lo que se refiere al uso del ethos y del pathos, sin perder por 
esta cualidad su naturaleza lógica, lo que es, según nos parece, un caso 
magistral en el que retórica y tragedia se entrelazan. Además, la argu-
mentación de Electra funciona para la justificación de sus actos y para 
que el juicio de los espectadores sea paliado en relación con el matrici-
dio. Diego Lanza explica así este proceso de argumentación cuando se 
presentan situaciones semejantes a la descrita aquí respecto de Electra:

Se trata, sin embargo, de paliativos en cierta manera extrínsecos a la historia 
trágica, compensatorios de la emoción que recién ha padecido el espectador: 
él, el espectador, primero fue conducido lejos [de sí], siguiendo de otra ma-
nera aquello que se representaba, para mirar con otros ojos, para vivirlo con 
otro espíritu.38

De otro modo, ante la evidencia incontrovertible del asesinato de Cli-
temnestra, los argumentos de Electra serían tan débiles que la estrategia 

37 Arist., Rhet., 1413b. 15-17: ἐν τῷ ἀγῶνι ἁρμόττει τὰ ὑποκριτικά: διὸ καὶ ἀφῃρημένης 
τῆς ὑποκρίσεως οὐ ποιοῦντα τὸ αὑτῶν ἔργον φαίνεται εὐήθη.

38 Lanza 2007, p. 74: “Es tracta, però, de tranquillitzacions en certa manera extrínse-
ques a la història tràgica, compensatòries de l᾽emoció que acaba d᾽atènyer l᾽espectador: 
Ell, l᾽espectador, primer ha estat portat lluny, a seguir d᾽una altra manera allò que li 
representaven, a mirar-ho amb altres ulls, a viure-ho amb un altre esperit”. 



54	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

consiste en hacerlos verosímiles para remontar la potencial oposición de 
los espectadores, hecho que aparece de manera semejante en cuanto a la 
estrategia retórica seguida en Orestes, en el momento en el que el pueblo 
argivo condena a los homicidas. El ejercicio retórico aquí consiste en ha-
cer del argumento débil el que debe triunfar, sabiendo la desventaja que 
se tiene ante una evidencia concreta o algún otro argumento más fuerte 
en torno a la disputa entre physis y nomos. Sobre el argumento débil y el 
fuerte esto es lo que señala Aristófanes como materia educativa:

Estrepsíades: Para los que asisten [al Pensatorio], dicen que imparten dos 
clases de discursos: el más fuerte, cualquiera que sea, y el más débil. Con 
el segundo de estos dos discursos, el más débil, dicen que pueden ganar las 
causas más injustas. Así pues, si por mí aprendes ese discurso injusto, de 
aquellas deudas que por tu culpa debo, no pagaré un solo óbolo.39

Pero el Pensatorio puede ser una metáfora del teatro, pues también es 
escuela de retórica, aun cuando no se trata de algún programa llevado a 
cabo por algún sofista. Nubes, como ejemplo de esto, expone la disposi-
ción argumentativa de una causa presentada con sus dos rostros, el justo 
y el injusto, que devino en la tradición retórica también en sí mismo en 
un lugar común. Aristófanes relaciona el argumento justo con la educa-
ción “antigua”, en la que los niños aprendían música, gimnasia y “bue-
nas costumbres”. El toque cómico en la totalidad del discurso justo, pero 
quizá no exento de cierta razón, sintetiza tal educación de este modo:

Argumento fuerte: Si haces las cosas que te digo y diriges tu atención a 
ellas, tendrás siempre un pecho brillante, la piel lustrosa, hombros enormes, 
lengua corta, el culo grande y el pene pequeño.40

La “nueva” educación está representada por el discurso injusto, aquel 
que contradice las normas y que hace que el argumento débil triunfe, con 

39 Ar., Nu., vv. 112-118: εἶναι παρ᾽ αὐτοῖς φασιν ἄμφω τὼ λόγω, / τὸν κρείττον᾽, ὅστις 
ἐστί, καὶ τὸν ἥττονα. / τούτοιν τὸν ἕτερον τοῖν λόγοιν, τὸν ἥττονα, / νικᾶν λέγοντά φασι 
τἀδικώτερα. / ἢν οὖν μάθῃς μοι τὸν ἄδικον τοῦτον λόγον, / ἃ νῦν ὀφείλω διὰ σέ, τούτων 
τῶν χρεῶν / οὐκ ἂν ἀποδοίην οὐδ᾽ ἂν ὀβολὸν οὐδενί.

40 Ibid., vv. 1009-1014: ἢν ταῦτα ποιῇς ἁγὼ φράζω, / καὶ πρὸς τούτοις προσέχῃς τὸν 
νοῦν, / ἕξεις ἀεὶ  στῆθος λιπαρόν, χροιὰν λαμπράν, /  ὤμους μεγάλους, γλῶτταν βαιάν, 
/ πυγὴν μεγάλην, πόσθην μικράν.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 55

lo cual el orden de las cosas se altera y hace que se pierdan las “buenas 
costumbres”.41 El tópico en esta parte de Nubes es la educación (paideia, 
paideusis) como preocupación intelectual y social, colocando en contra-
dicción la educación tradicional y la educación de los sofistas. La síntesis, 
representada en la disposición física del sujeto42 y que matiza el carácter 
juicioso de este pensamiento en el marco de lo cómico, es la siguiente:

Argumento fuerte: Pero si practicas las cosas de ahora, en primer lugar 
tendrás la piel amarillenta, los hombros pequeños, el pecho reducido, la 
lengua larga, el culo pequeño, el pene grande y el decreto largo, y él [sc. el 
argumento injusto, al que señala] te seducirá para que consideres bello lo 
que es ruin y ruin lo que es bello, y por si fuera poco te pervertirá para que 
sodomices a Antímaco.43

Si bien Estrepsíades considera en un primer momento que dicha en-
señanza retórica es positiva por el beneficio personal que puede obtener, 
pues aprendiendo a argumentar se libraría de sus deudas,44 detrás de 
dicho parecer está la socarronería aristofánica, ya que lo expresado por 
el padre de Fidípides es en sí un tipo de razonamiento doble en virtud 
de que el aprendizaje del joven será tan efectivo que se volverá contra 
las palabras de su propio padre, demostrando el carácter doble de todo 
argumento. Debe observarse que, al ser una comedia, el tono de Ranas 
exagera el contenido retórico del argumento; en cambio, el tono serio 
como corresponde a la tragedia,45 manifiesta la viabilidad de que la 
contingencia argumentativa sea aceptable y recomendable en asuntos de 
gravedad. Por ejemplo, al saber que los argivos han condenado a muerte 
a Orestes (vv. 729 ss.), en la tragedia homónima, por la muerte de su 
madre, éste calcula la posibilidad de hablar para exponer que su causa es 

41 Newiger 1957, pp. 134-143.
42 Recordemos que la educación griega se dirigía a la unidad cuerpo-mente, según el 

concepto kalokagathia. Cf. Jaeger 1962, ad locum.
43 Ibid., vv. 1015-1023: ἢν δ᾽ ἅπερ οἱ νῦν ἐπιτηδεύῃς, / πρῶτα μὲν ἕξεις / χροιὰν 

ὠχράν, ὤμους μικρούς, / στῆθος λεπτόν, γλῶτταν μεγάλην, / πυγὴν μικράν, κωλῆν με- 
γάλην, / ψήφισμα μακρόν, καὶ σ᾽ ἀναπείσει / τὸ μὲν αἰσχρὸν ἅπαν καλὸν ἡγεῖσθαι, / τὸ 
καλὸν δ᾽ αἰσχρόν:  καὶ πρὸς τούτοις τῆς Ἀντιμάχου / καταπυγοσύνης ἀναπλήσει.

44 Ar., Nu., vv. 239-241: βουλόμενος μαθεῖν λέγειν. / ὑπὸ γὰρ τόκων χρήστων τε 
δυσκολωτάτων / ἄγομαι φέρομαι, τὰ χρήματ᾽ ἐνεχυράζομαι.

45 Arist., Po., 1449b 24.



56	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

justa, a lo que Pílades le responde: “Ruega sólo que lo parezca” (v. 783: 
τῷ δοκεῖν εὔχου μόνον), a partir de lo cual se colige que a pesar de que 
a Orestes le puede asistir la verdad, su dicho en realidad es débil frente a 
la evidencia que el pueblo ha tomado en consideración para su condena. 
Si esto es así, la verdad que le asiste a Orestes no es necesariamente el 
fundamento del argumento fuerte y, antes bien, daría la impresión de 
no ser lo suficientemente persuasivo para modificar el sentir popular. 
Lo expuesto por Aristófanes en cuanto a las dos clases de argumento 
(ἄμφω τὼ λόγω) puesto en relación con el trance de Orestes halla eco en 
la visión de una misma causa frente a la voluntad del pueblo: Pílades ha 
sido condenado por su padre por ayudar a su amigo, por lo que Orestes 
piensa que hay peligro de que también a él lo condenen los argivos, a 
lo que aquél contesta que en todo caso le corresponde hacerlo a los fo-
censes, su pueblo. Sin embargo, se evidencia que “la muchedumbre es 
terrible cuando sus conductores son perversos” (v. 772: δεινὸν οἱ πολλοί, 
κακούργους ὅταν ἔχωσι προστάτας), pero al mismo tiempo el argumen-
to contrario es válido: “pero cuando los tiene buenos siempre toma de-
cisiones útiles” (v. 773: ἀλλ᾽ ὅταν χρηστοὺς λάβωσι, χρηστὰ βουλεύουσ᾽ 
ἀεί). Como se puede observar, tanto la comedia como la tragedia des-
plegaban en el escenario las formas argumentativas por vía doble: en 
el aspecto de lo verdadero y lo falso y, al mismo tiempo, en su carác-
ter verosímil, tomando en este caso la intención de quienes hablan.46

Con la seriedad de la trama que impone la Electra de Eurípides, el 
tejido argumentativo con el que la hija de Agamenón presenta las pre-
misas que justifican su actuar contra los amantes es ejemplo también 
del modo en que un discurso débil desde la perspectiva de los afectos 
y las pasiones se torna fuerte con la intención lógica que se imprime a 
estos mismos. En efecto, siguiendo el orden del discurso de Electra, hay 
dos partes que corresponden a la narración: Electra, en primer lugar, 
resume en qué consiste la desgracia gratuita que Egisto cometió contra 
ella y Orestes: el haberlos privado de su padre al asesinarlo y al haber 
desposado a Clitemnestra; en segundo término, la doncella abunda en 
el caso del matrimonio de los asesinos de Agamenón. Efectivamente, 
en esta parte del discurso se encuentra otro de los giros que Eurípides 

46 Ar., Nu., vv. 319-321: ταῦτ᾽ ἄρ᾽ ἀκούσασ᾽ αὐτῶν τὸ φθέγμ᾽ ἡ ψυχή μου πεπότηται, 
/ καὶ λεπτολογεῖν ἤδη ζητεῖ καὶ περὶ καπνοῦ στενολεσχεῖν, / καὶ γνωμιδίῳ γνώμην νύξασ᾽ 
ἑτέρῳ λόγῳ ἀντιλογῆσαι.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 57

apropió al mito de Electra en relación con su papel de Erinia: si bien la 
causa que mueve el plan de este personaje es el asesinato de su padre, 
tal hecho parece quedar en segundo término al momento de poner por 
delante la relación entre Clitemnestra y Egisto. La intención retórica es 
evidente: el asesino de Agamenón no sólo ha participado en un delito del 
todo deplorable, sino que, además, su proceder excesivo llega al punto 
de robar y corromper a la mujer ajena, por lo que dicha unión es de suyo 
ilegítima. Así, Electra abona aún más la cauda de argumentos para sos-
tener que la muerte de Egisto es justa, pues su relación con Clitemnestra 
está viciada por la impiedad que implicó el asesinato y por el espurio 
matrimonio que es signo de la socavación del oikos,47 La alusión que se 
hace al ataque del oikos es un tópico de primer orden para persuadir al 
público, porque la esfera de lo privado deviene pronto en asunto público.

Una vez expuesta esta situación, lo que sigue es hacer evidentes las 
consecuencias del acto injusto, que, por lo ya dicho, debía responderse 
con un logismós, esto es, con su propia medicina: la primera de ellas 
es la condición inferior de Egisto frente a Clitemnestra, pues es ésta la 
que manda en el oikos y determina su composición, lo que significa una 
subversión del orden social vigente en aquella época: es el varón quien 
debe gobernar el oikos, no la mujer (vv. 930-937).48 Si lo anterior es así, 
entonces es posible afirmar que la aristofánica y utópica propuesta de 
que la mujer es la que debe llevar las riendas del poder, se cumple en el 
doble papel de gobernante que ejecuta Clitemnestra, pues ella es quien 
manda en su casa y en su pueblo, en tanto que, desde la perspectiva 
de esta lectura, Egisto deviene en mera figura decorativa. La segunda 

47 Eur., El., vv. 920-929: ἐμοῦ δὲ πατρὸς ἠδίκεις λέχη. / ἴστω δ᾽, ὅταν τις διολέσας 
δάμαρτά του / κρυπταῖσιν εὐναῖς εἶτ᾽ ἀναγκασθῇ λαβεῖν, / δύστηνός ἐστιν, εἰ δοκεῖ τὸ 
σωφρονεῖν / ἐκεῖ μὲν αὐτὴν οὐκ ἔχειν, παρ᾽ οἷ δ᾽ ἔχειν. / ἄλγιστα δ᾽ ᾤκεις, οὐ δοκῶν οἰκεῖν 
κακῶς: / ᾔδησθα γὰρ δῆτ᾽ ἀνόσιον γήμας γάμον, / μήτηρ δὲ σ᾽ ἄνδρα δυσσεβῆ κεκτημένη. 
/ ἄμφω πονηρὼ δ᾽ ὄντ᾽ ἀνῃρεῖσθον τύχην / †κείνη τε τὴν σὴν καὶ σὺ τοὐκείνης κακόν†.

48 Ibid., vv. 930-937: πᾶσιν δ᾽ ἐν Ἀργείοισιν ἤκουες τάδε: / Ὁ τῆς γυναικός — οὐχὶ 
τἀνδρὸς ἡ γυνή. / καίτοι τόδ᾽ αἰσχρόν, προστατεῖν γε δωμάτων / γυναῖκα, μὴ τὸν ἄνδρα: 
κἀκείνους στυγῶ / τοὺς παῖδας, ὅστις τοῦ μὲν ἄρσενος πατρὸς / οὐκ ὠνόμασται, τῆς 
δὲ μητρὸς ἐν πόλει. / ἐπίσημα γὰρ γήμαντι καὶ μείζω λέχη / τἀνδρὸς μὲν οὐδείς, τῶν δὲ 
θηλειῶν λόγος. Praxágora estaría en contra de la argumentación de Electra: paradójica-
mente ambas mujeres defienden el oikos, pero cada una con diferentes razones. Mien-
tras que Electra pone en evidencia la dominación de Clitemnestra sobre Egisto y, por lo 
tanto, ella es quien gobierna sin gobernar, Praxágora aboga para que la mujer sea la que 
gobierne la polis en virtud de que ella es la que manda en su núcleo, el oikos. 



58	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

consecuencia está expresada mediante un argumento por comparación: 
la riqueza (χρήματα) es efímera y es nada frente a la naturaleza humana 
(φύσις). Ante este hecho irrefutable, Egisto pierde valía porque apostó su 
fuerza en la posesión de bienes materiales.49 Por último, Electra apunta 
de modo velado la cobardía de Egisto como otro argumento más para 
denostarlo. La descripción que hace la doncella recuerda el fragmento 
60 D de Arquíloco, donde el poeta lírico pide tener un jefe militar que 
sea menudo y patizambo, pero valiente, y no uno altivo y bello, pero, se-
gún se deduce, cobarde. En efecto, la hija de Agamenón censura al varón 
de buena presencia, pero que es fingido, “un simple adorno de los coros” 
(v. 951: τὰ δ᾽ εὐπρεπῆ δὴ κόσμος ἐν χοροῖς μόνον), esto es, un inútil en 
razón de que, según se colige de sus palabras, otra vez por comparación, 
Egisto es un mero decorado de la casa real a la que tomó furtivamente. 
El aspecto afeminado de este personaje se halla en correlación con el 
carácter ajeno a los trabajos de Ares (vv. 945-954), por esto mismo es 
cobarde, afectado y sometido por una mujer. Tal es la definición del ca-
rácter que Electra hace de su enemigo y con la cual persuade a los oyen-
tes en cuanto a sus acciones a fin de sostener la justicia de la acción y de 
las causas que presenta. En este último tópico vale la pena establecer el 
siguiente punto de comparación entre la descripción del ethos de Orestes 
según Electra y la visión educativa del Discurso Fuerte en Nubes. De 
acuerdo con esta comedia aristofánica, el joven que pretenda seguir la 
“nueva” educación se convertirá en un ser físicamente débil y afemina-
do, y con una ética reprobable; de modo semejante, Electra describe a 
Egisto a partir de la relación de dominio de éste con Clitemnestra. Como 
se puede apreciar, tanto el discurso cómico como el trágico pueden lle-
gar a una conclusión semejante en torno a un determinado ethos que se 
presentaba en el teatro bajo estructuras argumentativas.

El breve epílogo del discurso de Electra es una analogía en la que se 
compara a la Justicia (δίκη) con un atleta al que se pretende vencer en la 
carrera o con la meta; en ambos supuestos el elemento no mencionado 
para completar la estructura es Egisto, quien es el competidor que ya ha 
perdido porque murió bajo las manos de Orestes (vv. 952-956).

49 Ibid., vv. 938-944: ὃ δ᾽ ἠπάτα σε πλεῖστον οὐκ ἐγνωκότα, / ηὔχεις τις εἶναι τοῖσι 
χρήμασι σθένων: / τὰ δ᾽ οὐδὲν εἰ μὴ βραχὺν ὁμιλῆσαι χρόνον. / ἡ γὰρ φύσις βέβαιος, οὐ τὰ 
χρήματα. / ἣ μὲν γὰρ αἰεὶ παραμένουσ᾽ αἴρει κακά: / ὁ δ᾽ ὄλβος ἀδίκως καὶ μετὰ σκαιῶν 
ξυνὼν / ἐξέπτατ᾽ οἴκων, σμικρὸν ἀνθήσας χρόνον.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 59

Como se puede advertir, tanto en la comedia de Aristófanes como en 
la tragedia de Eurípides la oposición de posturas bien diferenciadas si-
gue la ruta de la antilogía para refutar y dejar sin sustento al adversario, 
sea en el campo de lo privado como en el de lo público, de tal manera 
que en el espacio teatral era posible observar cómo el discurso débil se 
iba haciendo fuerte para llegar a la verosimilitud de las proposiciones 
en disputa. Sin embargo, vale la pena subrayar que la argumentación 
de Electra cumple, en el estricto límite, con hacer verosímil su papel de 
Erinia al fraguar la muerte de su madre y, en cierto sentido, conducir 
la mano vengadora, pues al final el orden se mantiene incólume con el 
decreto de los Dioscuros sobre la boda de esta doncella con Pílades. De 
igual manera, la argumentación de un personaje cómico como Lisístrata, 
“vengadora” política, se mantiene en el límite de una aceptación social,50 
pues si bien es cierto que se alcanza la paz entre los pueblos griegos, 
también lo es que el orden roto por la “más viril de las mujeres” (v. 
1108: πασῶν ἀνδρειοτάτη) al principio de la pieza cómica al plantear la 
huelga sexual (v. 124: ἀφεκτέα τοίνυν ἐστὶν ἡμῖν τοῦ πέους, “pues bien, 
debemos abstenernos del falo”), concluye en una reconciliación —el fin 
de dicha huelga— y el statu quo anterior se restablece al decir que

cada hombre esté junto a su mujer y cada mujer al lado de su hombre y des-
pués, una vez que por estos buenos acoplamientos hayamos danzado en honor 
de los dioses, cuidémonos de cometer errores nuevos otra vez en el futuro.51

No obstante la presencia del ejercicio retórico, de la intención di-
dáctica y de los ingredientes políticos, tanto en la tragedia como en la 
comedia persiste un orden social que en cierto modo acepta el lenguaje 
como objeto de estudio que tiene en la poesía —en la misma poesía 
dramática— una manera de representar la evolución social a partir de 
estructuras antilógicas que atañen lo privado y lo público. En todo caso, 

50 Scarcella 1973, p. 15: “L’ordine gerarchico dei valori mantiene il suo valore: 
la donna, idra dalle molte texte in questa universalità «maschile», minacciosa eppure 
allettante, qui non si ammansisce davvero, ché anzi si fa più virulenta, ma non rivela, 
ora, che il suo proprio volto, cioè le sue proprie colpe, che sono poi le stesse compe 
degli uomini”.

51 Ar., Lys., vv. 1275-1278: ἀνὴρ δὲ παρὰ γυναῖκα καὶ γυνὴ / στήτω παρ᾽ ἄνδρα, 
κᾆτ᾽ ἐπ᾽ ἀγαθαῖς συμφοραῖς / ὀρχησάμενοι θεοῖσιν εὐλαβώμεθα / τὸ λοιπὸν αὖθις μὴ 
‘ξαμαρτάνειν ἔτι.



60	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

al presentar mujeres elocuentes en el teatro, los poetas sugerirían que 
el uso de la palabra deviene en una techne (retórica, poética, filosófica) 
que es propia de todo ser humano. A pesar de su carácter condenatorio, 
es posible leer también una ironía laudatoria de la inteligencia femenina 
cuando Medea afirma que las mujeres son incapaces de buenas acciones, 
pero “artífices muy sabias” de todos los males.52 Dejando de lado la 
discusión sobre la naturaleza de las mujeres, lo expresado por Medea en 
torno a la comprensión de la sophía como techne revela el cambio que 
ya había operado en el pensamiento griego al considerar que era posible 
una paideia “técnica”, esto es, con un método mediante el cual era posi-
ble llegar a poseer el conocimiento, y en dicho proceso la poesía jugó un 
papel esencial en un doble camino: por una parte, por sus contenidos en 
sí como los aquí expuestos y que eran útiles para hacer mejores ciuda-
danos53 y, por otra, porque se tejían referencias a la misma utilidad de la 
poesía frente a otros saberes, especialmente frente a la filosofía.

Si, como se refiere, Sócrates sólo asistía al teatro cuando se presentaba 
alguna trilogía de Eurípides y él mismo fue personaje de la comedia,54 
habría que considerarlo como una figura simbólica en la cual la edu-
cación se manifestaba en su doble dimensión, esto es, como retórica y 
como filosofía, saberes que en un punto dado eran la misma techne, pues 
sólo a través del lenguaje en su ropaje argumentativo es que se puede dar 
el ejercicio filosófico (dialéctico, como se puede colegir de la primera 
definición que se halla en la Retórica de Aristóteles).55 La educación su-
perior en la Atenas democrática consistía en gran parte, entonces, en una 
reflexión sobre las posibilidades que el lenguaje brindaba para nombrar 
al mundo y construir a partir de él todo aquello que el ser humano era 
capaz de pensar, de imaginar y de crear. La poesía era un área esencial 

52 Eur., Med., 408-409: γυναῖκες, ἐς μὲν ἔσθλ᾽ ἀμηχανώταται, / κακῶν δὲ πάντων 
τέκτονες σοφώταται. Para un comentario sobre la techne y la sophia en Eurípides, cf. 
Origa 2007, pp. 14-19.

53 Cf. supra p. 42.
54 Por lo menos para la comedia era un tópico la identificación entre Sócrates y 

Eurípides. Cf. Ar. fr. 392 Kassel-Austin (que procede de la primera versión de Nu.), 
Telecleides frr. 39 y 40 (Edmonds), Calias fr. 12 (Edmonds).

55 Arist., Rhet., 1354a 1-4: ἡ ῥητορική ἐστιν ἀντίστροφος τῇ διαλεκτικῇ: ἀμφότεραι 
γὰρ περὶ τοιούτων τινῶν εἰσιν ἃ κοινὰ τρόπον τινὰ ἁπάντων ἐστὶ γνωρίζειν καὶ οὐδεμιᾶς 
ἐπιστήμης ἀφωρισμένης: διὸ καὶ πάντες τρόπον τινὰ μετέχουσιν ἀμφοῖν: πάντες γὰρ μέχρι 
τινὸς καὶ ἐξετάζειν καὶ ὑπέχειν λόγον καὶ ἀπολογεῖσθαι καὶ κατηγορεῖν ἐγχειροῦσιν.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 61

en la formación del individuo de aquella época y en nuestros días de-
bería serlo también, pero la política educativa actual apuesta por la for-
mación pragmática del sujeto para que responda a la maquila y reciclaje 
de su entorno: úsese y tírese. En la Atenas clásica, la disputa entre una 
educación “tradicional” y otra “novedosa” tuvo en el teatro un foro de 
acción en el que los personajes cómicos y trágicos planteaban antilo-
gías en torno a discusiones que tocaban asuntos privados y públicos, la 
frontera entre éstos se diluía en razón del discurso propiamente poético 
que matizaba y proyectaba el pensamiento crítico. En suma, es un ideal 
intelectual que Sófocles reflejó con meridiana claridad en Antígona al 
hablar sobre las posibilidades del conocimiento del ser humano, quien:

aprendió por sí mismo el lenguaje y el alado pensamiento, así como las 
civilizadas reglas para comportarse, y también, fecundo en recursos, apren-
dió a esquivar bajo el cielo los dardos de los apacibles hielos y las de las 
lluvias inclementes. Nada de lo por venir le encuentra falto de recursos. Sólo 
del Hades no tendrá escapatoria. De enfermedades que no tenían remedio ya 
ha discurrido posible evasiones.56

Bibliografía

Aristófanes, Lisístrata, introd., trad. y nts. de Antonio López Eire, Salamanca, 
Hespérides, 1994. 

Aristophane, Nuées, texte établi par Victor Coulon et traduit par Hilaire van Daele, 
Paris, Les Belles Lettres, 2009. 

—, 	LʼAssemblée des femmes. Ploutos, texte établi par Victor Coulon et traduit par Hi-
laire van Daele, revue et corrigée par Jean Irigoin, Paris, Les Belles Lettres, 1930.

Aristote, Constitution dʼAthènes, texte établi et traduit par Georges Mathieu et Ber-
nard Hassoullier, introduction de Claude Mossé, Paris, Les Belles Lettres, 1996. 

Aristóteles, Retórica, introd., trad. y nts. de Quintín Racionero, Madrid, Gredos 
(Biblioteca Clásica, 142), 1990.

—, 	Poética, ed. trilingüe, introd. y nts. de Valentín García Yebra, Madrid, Gredos 
(Biblioteca Románica Hispánica), 1999.

Athenaeus, The Deipnosophists, with an English translation by Charles B. Gulick, 
Massachusetts, Harvard University Press, 1961. 

56 Soph., Ant., vv. 355-361: καὶ φθέγμα καὶ ἀνεμόεν φρόνημα καὶ ἀστυνόμους / ὀργὰς 
ἐδιδάξατο καὶ δυσαύλων / πάγων ὑπαίθρεια καὶ δύσομβρα φεύγειν βέλη / παντοπόρος: 
ἄπορος ἐπ᾽ οὐδὲν ἔρχεται / τὸ μέλλον: Ἅιδα μόνον φεῦξιν οὐκ ἐπάξεται: / νόσων δ᾽ 
ἀμηχάνων φυγὰς ξυμπέφρασται.



62	 garcía pérez / educación retórica y filosófica

Bañuls Oller, José Vicente, “Mujeres en la voz de mujeres”, Quaderns de Filolo-
gia. Estudis Literaris, 3, 1997, pp. 43-62.

Bers, V., “Tragedy and Rhetoric”, en I. Worthington (ed.), Persuasion: Greek Rhe-
toric in Action, London & New York, Routledge, 1994.

Bollack, Jean, “Notes on Tragic Rhetoric in Euripides’ Hecuba”, en Phillip Mitsis 
y Christos Tsagalis (eds.), Allusion, Authority, and Truth. Critical Perspectives 
on Greek Poetic and Rhetorical Praxis, Berlin, De Gruyter, 2010.

Cavallero, Pablo A., “Trygoidía: la concepción trágica de Nubes de Aristófanes”, 
Emerita, LXXIV-1, 2006, pp. 89-112.

Edmonds, John M., The Fragments of Attic Comedy, vol. 2-3, Leiden, Brill, 1957.
Esquilo, Prometeo encadenado, introd., trad. y nts. de David García Pérez, Méxi-

co, iifl-Universidad Autónoma de México, 2013. 
Eurípides, Electra. Orestes, t. IV, introd., texto revisado y trad. de Antonio Guzmán 

Guerra, Madrid, csic, 2000. 
Fumaroli, Marc, La educación de la libertad, Barcelona, Arcadia, 2008.
Isocrate, Discours, IV vols., texte établi et traduit par George Mathieu y E. Bré-

mond, Paris, Les Belles Lettres, 2003. 
Jaeger, Werner W., Paideia: los ideales de la cultura griega, México, fce, 1962.
Kassel, R. & C. Austin, Poetae Comici Graeci, 8 vols., Berlin, De Gruyter, 1983.
Laudo Castillo, Xavier, “La hipótesis de la pedagogía posmoderna. Educación, 

verdad y relativismo”, Teoría de la educación, 23-2, 2001, pp. 45-68.
Lanza, Diego, “De lʼemoció tràgica, avui”, en Maite Clavo y Xavier Riu (eds.), 

Teatre grec: perspectives contemporànies, Barcelona, Pagès editors, 2007.
López Eire, Antonio, “«Espace public» ou «espace de la communication» dans la 

comédie dʼAristophane”, Pallas, 54, 2000, pp. 141-190.
—, 	Sobre el carácter retórico del lenguaje y de cómo los antiguos griegos lo des-

cubrieron, México, Instituto de Investigaciones Filológicas-Universidad Autó-
noma de México (Bitácora de Retórica, 21), 2005. 

Loraux, Nicole, La voix endeuillée. Essai sur la tragédie grecque, Paris, Galli-
mard, 1999.

Newiger, H.-J., Metapher und Allegorie. Studien zu Aristophanes, München, C. H. 
Beck, 1957.

Nussbaum, Martha C., “Eleatic Conventionalism and Philolaus on the Conditions 
of Thought”, Harvard Studies on Classical Philology, 83, 1979, pp. 63-108.

Origa, Valentina, Le contraddizioni della sapienza. Sophia e sophos nella tragedia 
	 euripidea, Tübingen, Gunter Narr Verlag, 2007.
Orwell, George, Animal Farm. 1984, Florida, Hartcourt Books, 2003.
Platon, Protagoras, texte établi et traduit par Maurice Croiset, Paris, Les Belles 

Lettres, 1923. 
—, Théétète, texte établi et traduit par Auguste Diès, Paris, Les Belles Lettres, 1923. 
Rossetti, L., “Le Nuvole di Aristofane: perché furono una commedia e non una 

farsa?”, Rivista de Cultura Classica e Medioevale, 16, 1974, pp. 131-136.
Scarcella, Antonio M., Il messaggio di Aristofane e la cultura ateniese, Perugia, 

Palumbo Editore, 1973.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 39-63	 63

Schmid, Wolfgang, “Das Sokratesbild der Wolken”, Philologus, 97, 1948, pp. 209-
228.

Segal, Charles, Dionysiac Poetics and Euripides’ Bacchae, Princeton, Princeton 
	 University Press, 1982.
Sophocle, Tragedies: Les Trachiniennes. Antigone, texte établi par Allan Dain et 

traduit par Paul Mazon, revue et corrigée par Jean Irigoin, Paris, Les Belles 
Lettres, 1955. 

Zimmermann, Bernhard, “Pathei mathos: Tragische Strukturen in den Wolken des 
	 Aristophanes”, Studia Philologica Valentina, 9, 2006, pp. 245-253.


