
nova tellvs, 33 ◆1, 20159

Tradición frente a Recepción clásica:
Historia frente a Estética, autor frente a lector1

Tradition versus Classical Reception:                                            
History versus Aesthetics, Author versus Reader

Francisco García Jurado
Universidad Complutense de Madrid

pacogj@ucm.es

Resumen: Este trabajo pretende llevar a cabo una reflexión acerca de la 
nueva realidad que se viene dando en el marco de la actual disciplina de 
la Tradición clásica: la irrupción de los estudios sobre Recepción, más co-
nocidos como “Reception Studies”, para abordar la relectura de los clásicos 
grecolatinos a lo largo del tiempo.

Abstract: This paper aims to conduct a reflection on the new reality that has 
occurred in the context of the present discipline of the Classical Tradition: 
the emergence of Reception Studies, in order to rereading Greek and Latin 
Classics over time.

Palabras clave: Tradición clásica, Recepción, Teoría literaria, Historia, Método.
Key words: Classical Tradition, Reception, Literary Theory, History, Method.
Recibido: 16 de enero de 2015 • Aceptado: 3 de junio de 2015.

1. Introducción: el contexto de este estudio

Desde el año 2013 venimos desarrollando una línea de investigación 
titulada “Tradición clásica: teorías y estéticas de la modernidad”.2 Con 
ella nos hemos propuesto llevar a cabo una revisión global acerca de 
los aspectos conceptuales, históricos y metodológicos concernientes a la 
Tradición clásica como disciplina académica que estudia las relaciones 
entre el mundo antiguo y el moderno. Esta línea de investigación comen-
zó a cobrar vida en marzo de 2013, cuando, por encargo de la Sección 

1 Ponencia de clausura presentada en el IV Congreso Internacional de Estudios 
Clásicos. universidad Nacional Aútónoma de México 20-24 de octubre de 2014. Este 
trabajo se integra en la línea de investigación “Tradición clásica: teorías y estéticas de 
la modernidad” dentro del proyecto FFI2013-41976 (2015-2017), financiado por el Mi-
nisterio de Economía y Competitividad.

2 El Dr. Javier Espino, desde la Universidad Nacional Autónoma de México, y el 
autor de este artículo, desde la Universidad Complutense de Madrid, somos los respon-
sables de esta línea de investigación.



10	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

aragonesa de la Sociedad Española de Estudios Clásicos, presentamos en 
la Universidad de Zaragoza una ponencia que llevaba el título de “Las 
metamorfosis de la Tradición clásica”. En este trabajo logramos esbozar 
tres aspectos clave:

—La cuestión conceptual: delimitación de las etiquetas que definen tales 
estudios.
—La cuestión historiográfica: periodización de la disciplina.
—La cuestión metodológica: reflexión sobre los diferentes paradigmas o 
modelos de estudio.

En cualquier caso, el estudio de la Tradición clásica es en este mo-
mento un asunto global y, como luego trataremos de justificar, supone 
un viaje por diversas tradiciones clásicas, así como por una imprevista 
variedad de recepciones. Desde tales presupuestos, es necesario poner de 
manifiesto la necesidad de llevar a cabo una reflexión sobre la disciplina, 
de igual manera que ocurre (o debería ocurrir) dentro de cualquier otra 
disciplina académica. En este sentido, y sobre presupuestos de la Socio-
logía de Pierre Bourdieu, Jorge Bergua hace las siguientes reflexiones:

[…] creo que es importante en todas las ciencias —y quiero pensar que en 
el estudio de la literatura también puede serlo— la reflexión epistemológica, 
especialmente con conceptos clave que, de tanto usarse, pasan desapercibi-
dos y con ellos todos los valores o creencias de los que son portadores.3 

Así las cosas, queremos llevar a cabo esta reflexión desde los tres pun-
tos de vista ya señalados, a saber, (a) la cuestión conceptual, en especial 
para dilucidar cuándo y por qué se configuran las etiquetas de “Tradición” 
y “Recepción” clásica, (b) la historia de las disciplinas, en aras a estable-
cer una periodización que nos sitúe en el tiempo de la Historia general, 
y (c) los métodos que configuran sus estudios, dado que es en este ám-
bito donde encontraremos algunas de las diferencias más notables. Este 
triple esquema es, por tanto, el que va a configurar el propio desarrollo 
del presente trabajo. En definitiva, nuestro propósito es apreciar cómo 
se ha ido transformando el propio concepto de Tradición clásica a partir 
del auge de los estudios de Recepción. Todo ello no deja de ser más que 

3 Bergua 2003, p. 11.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 11

el fruto de un mundo en constante crisis y una prueba de que nuestros 
estudios no dejan de ser la relectura presente de un pasado en incesante 
reinvención. Como oportunamente señaló Benedetto Croce, toda Histo-
ria, por antigua que ésta sea, se convierte en Historia contemporánea.4

2. Entre Tradición clásica y Recepción. Cuestiones de concepto

Pocos lugares son tan aptos para comprender cómo nació la etiqueta 
de “Tradición clásica” como el “Parco Virgiliano”, en Posillipo. Es un 
lugar mítico, sobre todo para quienes creemos todavía que hay que leer 
viajando y viajar leyendo. Como bien recuerda César Antonio Molina, el 
nombre de Posillipo (Pausilipo) significa “el lugar que calma el dolor”.5 
Desde hace siglos se ha creído que allí, precisamente en un mausoleo 
encaramado sobre una imponente roca desde la que se divisa la bahía de 
Nápoles, está enterrado Virgilio. No en vano, unas centurias más tarde 
se erigió al pie de esa misma roca la tumba del poeta Giacomo Leopardi. 
Virgilio se convirtió, gracias a este lugar legendario, en objeto de pere-
grinación para los viajeros a Italia y, asimismo, en parte de una leyenda 
popular que lo transformó nada menos que en mago. No en vano, Virgi-
lio había hablado del advenimiento de una nueva era, y ya sabemos que 
la figura del adivino no está lejos de la del hacedor de portentos. Justa-
mente, estas leyendas populares fueron las que hicieron que el filólogo 
Domenico Comparetti, en su imprescindible estudio sobre Virgilio en la 
Edad Media, publicado en 1872, distinguiera entre un “Virgilio culto”, 
el poeta, y un “Virgilio popular”, el mago.6 Tradición culta y popular 
confluían, por tanto, en un poeta antiguo y pagano que había seguido 
siendo admirado durante toda la Edad Media. Como bien observó Ga-
briel Laguna (2004), fue Comparetti quien por primera vez combinó los 
adjetivos “antigua” y “clásica” para hablar de la “tradición” grecolatina, 

4 “Los requerimientos prácticos que laten bajo cada juicio histórico dan a toda la his-
toria carácter de «historia contemporánea», por lejanos en el tiempo que puedan parecer 
los hechos por ella referidos; la historia, en realidad, está en relación con las necesida-
des actuales y la situación presente en que vibran aquellos hechos” (Croce 2005, p. 19).

5 Molina 2009, p. 9.
6 Véase Comparetti 1872, especialmente en la segunda parte de su obra: “Virgilio 

nella leggenda popolare”, opuesta a la que el mismo Comparetti denomina “tradizione 
letteraria fino a Dante”.



12	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

probablemente en un intento de delimitar su ámbito culto frente al de las 
propias tradiciones populares. Sobre esta observación, en dos trabajos 
anteriores hemos tratado acerca del peculiar e interesante proceso por el 
cual se creó y fue configurando la etiqueta de “Tradición clásica”.7 Lo 
más significativo de tal etiqueta es que no nació a partir de la mera adi-
ción de un adjetivo (“clásica”) a un sustantivo (“tradición”), sino que tal 
juntura supuso toda una restricción de sentido para la que hasta entonces 
había sido la “tradición” por antonomasia, es decir, la grecolatina. A lo 
largo del siglo xix observamos, gracias a los presupuestos románticos, 
el auge de otras tradiciones, en particular las populares y las modernas. 
Este nuevo estado de cosas fue el que dio lugar al nacimiento de la dis-
ciplina que hemos terminado conociendo como “Tradición clásica” a lo 
largo del siglo xx.

De esta forma, la etiqueta “Tradición clásica” tiene una fecha de crea-
ción que quizá sorprenda a algunas personas por su relativo carácter re-
ciente. Sin embargo, a la hora de comparar las etiquetas de “Tradición” y 
“Recepción clásica”, la primera característica que apreciamos es la de la 
desproporción temporal que hay entre ambas acuñaciones. Mientras que 
la primera data de finales del siglo xix (gracias al ya citado Comparetti, 
1872) y su acuñación definitiva y universal no tiene lugar hasta media-
dos del siglo xx (por obra de Gilbert Highet, 1949), la segunda nace a 
finales de los años 60 del siglo xx (precisamente la Rezeptionästhetik de 
Hans Robert Jauss, 2000) y no se constituye como tal etiqueta (Classical 
Receptions) hasta el siglo xxi. Por su parte, al tener el término “Recep-
ción” un carácter general,8 el adjetivo “clásico” contribuyó asimismo a 
cerrar una nueva disciplina ligada, en principio, al ámbito de los Estu-
dios clásicos, aunque no de manera excluyente. Concretando lo dicho 
hasta ahora, la etiqueta “Tradición clásica” no se universalizó hasta que 
Highet la puso como título de su conocida monografía, publicada en 
1949. La llamada “Estética de la Recepción”, por su parte, no aparece 
hasta el año de 1967 de la mano de Jauss. En un principio ambos con-
ceptos, “Tradición clásica” y “Estética de la Recepción”, no llegaban a 

7 García Jurado 2007 y 2012a.
8 El origen remoto del término nace de la idea de “receptor” acuñada por K. Bühler, 

el psicólogo que participó en el Círculo Lingüístico de Praga, para el establecimiento 
de las funciones del lenguaje. Como es sabido, el Círculo lingüístico de Praga también 
propició los estudios formalistas en el ámbito de la literatura.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 13

tocarse, dado que uno pertenecía al ámbito de los Estudios clásicos y el 
otro al de la Teoría de la Literatura. Sin embargo, acabarían entrando en 
contacto a medida que los estudios sobre Recepción fueran aplicándose 
paulatinamente al propio objeto de estudio de la Tradición clásica. 

Los presupuestos epistemológicos que sustentan ambos conceptos 
son, asimismo, diversos. La Classical Tradition, tal como la planteaba 
Highet a mitad del siglo xx, seguía estrechamente ligada al concepto 
de “influencia” (como bien podemos apreciar en el subtítulo de su mo-
nografía: Greek and Roman Influences on Western Literature), y esto 
no resultaba una cuestión en absoluto baladí, dado que el concepto de 
influencia supone un “influjo” que discurre en sentido único, es decir, 
desde el autor más antiguo al más reciente. Bergua expone brillantemen-
te la cuestión (las cursivas son nuestras):

La idea, o ideología si se quiere, que subyace a esta noción de influencia, es 
que la obra de arte, la obra literaria en este caso, es un ente vivo que despide 
una especie de efluvio misterioso que en el acto de la lectura alcanzaría irre-
misiblemente, además de a los lectores de a pie, a otros productores (escrito-
res) y haría que sus obras se pareciesen poco o mucho a la obra en cuestión; 
sería algo parecido a un hechizo, o a un germen que se transmite por vía 
aérea. Recuérdese que en italiano ‘influenza’ equivale a gripe, trancazo, in-
fección viral de las vías aéreas superiores; y es que antiguamente se pensaría 
que era algún tipo de efluvio maligno lo que causaba esa enfermedad.9 

Desde este punto de vista, el concepto de influencia está ligado a lo 
que entendemos como “interpretaciones esencialistas” de la literatura, 
las que presuponen al texto clásico una suerte de energía interior capaz 
de irradiarse en los textos posteriores.10 Bergua identifica esta irradia-
ción del sentido del texto con el pensamiento de Martin Heidegger, 
en particular con su teoría del des-velamiento (en griego, una de las 
etimologías que acaso expliquen la palabra ἀ-λήθεια, “verdad”, como 
aquello que termina “desvelando” lo que está oculto). Heidegger de-

9 Bergua 2003, p. 13.
10 Bergua 2003, pp. 13-14. Las interpretaciones esencialistas, como tendremos oca-

sión de ver con más detalle, se oponen diametralmente a las que son fruto de la Recep-
ción o la Intertextualidad. Mientras en la Recepción el sentido depende básicamente del 
lector, en la Intertextualidad tal sentido reside en la relación que los textos mantienen 
entre sí.



14	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

sarrolló análogamente un pensamiento articulado en torno a la indaga-
ción de estos significados primigenios, de manera pareja a lo formulado 
también por Ortega.11 Esta teoría de Heidegger dejó un notable poso en 
la corriente hermenéutica de su discípulo Hans-Georg Gadamer, quien, 
a su vez, inspiraría a comparatistas de la talla de George Steiner en su 
idea de que los clásicos “nos leen”.12 Desde este punto de vista, el texto 
antiguo tendría un sentido inmanente (de ahí la visión esencialista ya 
referida), sin menoscabo de que tal sentido deba interpretarse al cabo 
de los siglos conforme a su propia historicidad. Tal historicidad también 
ha recibido la atención de la hermenéutica de Gadamer, no en vano uno 
de los puntales filosóficos de la Estética de la Recepción. De hecho, en 
este nuevo planteamiento serían precisamente los lectores o receptores 
quienes pasarían a ejercer su “influencia” en la creación y estructura de 
determinadas obras literarias.13 De esta forma, un autor antiguo, ponga-
mos por caso Virgilio, escribe una obra (la Eneida) con una intención 
determinada (la glorificación de Roma y de Augusto), pero el paso de 
los siglos ha dado lugar a que a esta intención vengan a añadirse nuevas 
lecturas o recepciones motivadas por diferentes circunstancias (el cristia-
nismo, la palingenesia, por ejemplo) que permiten crear nuevos sentidos. 

Jorge Luis Borges, en paralelo a estos planteamientos, escribió un 
singular cuento, “Pierre Menard, autor del Quijote”,14 que ensalzaba 
precisamente la labor creativa del lector en calidad de autor de una “obra 
subterránea”. Retomando la propia idea del cuento de “Pierre Menard”, 
publicamos en 2006 un libro donde se presentaba a Borges como “au-
tor” nada menos que de la Eneida de Virgilio.15 La Eneida borgiana no 
sería otra cosa que una de esas obras subterráneas, que de épica pasaría 
a releerse en clave elegiaca, a partir de unos cuantos versos esenciales.16 

11 Marías 1973, pp. 245-258.
12 Bergua 2003, p. 14.
13 Estébanez Calderón 1996, s. v. “Recepción”.
14 Borges 1989a.
15 García Jurado 2006.
16 Al cabo de un tiempo, durante una estancia en la Universidad de Harvard (2009), 

precisamente donde el propio Borges había impartido unas inmortales lecciones Norton 
sobre Poética, tuve la oportunidad de volver a tales versos para analizar el alcance de 
lo que concebí como la manera borgiana de traducir a Virgilio. Por ejemplo, el hemis-
tiquio sunt lacrymae rerum quedaba magistralmente vertido como “Todas las cosas que 
merecen lágrimas” (García Jurado 2010a). 



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 15

Pero la “Eneida de Borges” sería una obra que se caracteriza, ante todo, 
por el hecho de haber sido leída a la luz de Beda el Venerable, de Dan-
te, de John Milton, de Hobbes, de Croce o de T. S. Eliot. El horizonte 
cultural de la Eneida borgiana es más amplio o, al menos, bien distinto 
del que pudo tener el propio Virgilio. Tales gustos, normas o categorías 
literarias que los lectores van añadiendo a lo largo de la Historia cons-
tituyen el llamado “Horizonte de expectativas”, que es precisamente lo 
que les permite contextualizar la lectura de una obra antigua en un nuevo 
tiempo, incluso permitiéndose el lujo de interpretar lo que el autor anti-
guo pudo haber dicho y acaso no dijo.17 Así pues, cuando hablamos de 
la “modernidad” de un autor grecolatino no dejamos de entenderlo desde 
nuestras propias categorías ideológicas y estéticas. Por ejemplo, cuando 
Michel de Montaigne pensaba en las Noches áticas de Aulo Gelio lo 
hacía desde una nueva perspectiva literaria que le permitía concebir 
la obra miscelánea latina como no-ensayo.18 Recreando una bella me-
táfora orteguiana, la miscelánea de Gelio vendría a ser algo parecido 
a la alquimia, mientras que Montaigne habría alcanzado ya la química 
moderna.19

Frente a la idea de “influencia”, cuyo sentido transcurre desde el pa-
sado al futuro, la Recepción implica, asimismo, la posibilidad de un sen-
tido inverso, desde el presente (o lector) al pasado (o autor). Esta inter-
pretación ya fue adelantada en su momento por el mismo poeta y crítico 
T. S. Eliot cuando habló de cómo un nuevo gran poeta podía subvertir el 
orden preestablecido por los autores anteriores (Eliot 1951). Borges, por 
su parte, materializó esta visión de la tradición literaria con su peculiar 
teoría de los precursores. Desde este punto de vista, los autores posterio-
res crearían su propia tradición eligiendo a los autores más antiguos. Así 
lo podemos leer en el ensayo titulado “Kafka y sus precursores”, cuyo 
párrafo final resulta clave para entender la singular propuesta:

Si no me equivoco, las heterogéneas piezas que he enumerado se parecen a 
Kafka; si no me equivoco, no todas se parecen entre sí. Este último hecho 
es el más significativo. En cada uno de esos textos está la idiosincrasia de 

17 Es interesante, en este sentido, la aplicación del principle of charity utilizado por 
Kennedy (2006, p. 290) para el caso de la Recepción.

18 García Jurado 2012b, pp. 60-61.
19 Ortega 2005, pp. 18-19.



16	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

Kafka, en grado mayor o menor, pero si Kafka no hubiera escrito, no la per-
cibiríamos; vale decir, no existiría.20

Esta visión de la literatura rompe con cierta mecánica causal que 
impone la mera idea de una influencia previa. La influencia, en cual-
quier caso, no sería un hecho mecánico, sino, ante todo, de voluntad por 
parte del autor posterior, es decir, la voluntad de dejarse influir. Borges 
quiso, ya desde sus días adolescentes en Ginebra, dejarse llevar cons-
cientemente por la influencia de Virgilio o, como él mismo diría, dejarse 
hechizar por la magia de las hipálages (“iban oscuros por entre la noche 
solitaria”) o la polisemia de expresiones como “lento en la sombra”. 
Bajo todo ello subyace el profundo aspecto estético que conlleva la pro-
pia Recepción desde su formulación en términos de “Estética”. Ya con 
Benedetto Croce, a comienzos del siglo xx, se reivindicó una lectura 
estética de la literatura frente a la lectura predominantemente historicista 
que se había llevado a cabo a lo largo del siglo xix. El propio Borges, 
cuando nos habla sobre Virgilio en su fabuloso prólogo a la Eneida, se 
refiere a esta cuestión clave: 

Diecisiete siglos duró en Europa la primacía de Virgilio; el movimiento 
romántico lo negó y casi lo borró. Ahora lo perjudica nuestra costumbre de 
leer los libros en función de la historia, no de la estética.21 

Al margen de estos presupuestos, la Tradición clásica, al menos en su 
primera formulación, no dejaba de estar imbuida por el positivismo y el 
historicismo de su época. De hecho, tal como la formuló Menéndez Pe-
layo, se trataba de algo tan analítico como “la historia de cada uno de los 
clásicos en España”.22 Sin embargo, desde el punto de vista de la Esté-
tica de la Recepción, como bien expresa H. R. Jauss, la reconsideración 
estética de la literatura implica, una revisión crítica de su propio canon:

[…] La calidad de una historia de la literatura fundada en la Estética de la 
recepción dependerá del grado en que sea capaz de tomar parte activa en 
la continua totalización del pasado por medio de la experiencia estética. Esto 

20 Borges 1989a, pp. 88-89.
21 Borges 1996, p. 521.
22 García Jurado 2012a.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 17

requiere, por un lado (frente al objetivismo de la historia literaria positivis-
ta), una canonización buscada conscientemente, la cual, por otro lado (frente 
al clasicismo de la investigación de la tradición), presupone una visión críti-
ca, cuando no la destrucción del canon literario ya superado.23  

Cuando Italo Calvino selecciona en Por qué leer los clásicos24 los au-
tores antiguos que configuran su biblioteca personal, lo más destacable 
es el carácter sorprendente de su elección: la Odisea frente a la Ilíada, 
Jenofonte frente a Tucídides, Ovidio frente a Virgilio y Plinio el Joven 
frente a Cicerón. La perspectiva estética se justifica plenamente cuando 
estudiamos las sorprendentes relecturas de Ovidio desde movimientos 
artísticos tan distantes como el surrealismo o la recreación posmoderna. 
Podemos verlo en el peculiar uso que Rafael Alberti hizo de un adjetivo 
típicamente ovidiano, tristissima, en el contexto de uno de sus poemas 
surrealistas, el titulado “Noticiario de un escolar melancólico”:

nominativo: 	 la nieve
genitivo: 	 de la nieve
dativo: 	 a o para la nieve
acusativo: 	 a la nieve
vocativo: 	 ¡oh la nieve!
ablativo: 	 con la nieve
		  de la nieve
		  en la nieve
		  por la nieve
		  sin la nieve
		  sobre la nieve
		  tras la nieve
La luna tras la nieve
Y estos pronombres personales extraviados por el río
Y esta conjugación tristísima perdida entre los árboles.
buster keaton.25

La aparición final del calificativo “tristísima”, así como el frío que 
evoca la palabra “nieve”, tantas veces repetida, nos transmite el infe-

23 Jauss 2000, p. 160.
24 Calvino 1993.
25 Alberti 1996, p. 180.



18	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

liz recuerdo que tiene Alberti de sus días escolares, cuando tuvo que 
aprenderse de memoria, como tantos alumnos, la más famosa elegía de 
los Tristes de Ovidio, precisamente la que comienza de esta manera:

Cum subit illius tristissima noctis imago,
qua mihi supremum tempus in urbe fuit […].26 

El ovidiano superlativo tristissima se metamorfosea en un rasgo su-
rrealista dentro de la poesía de Alberti, de igual forma que el virgiliano 
lentus in umbra de la primera bucólica se convierte en el borgiano “lento 
en mi sombra” del “Poema de los dones” y, más allá del tiempo y del 
espacio, en las “lentas filas de los panteones” dentro del temprano libro 
Fervor de Buenos Aires.27 ¿Influye, pues, Virgilio en Borges, o es Bor-
ges el que actualiza el lenguaje poético de Virgilio para configurar un 
lenguaje poético propio del siglo xx? ¿Qué pesa más, la Tradición o la 
Recepción? Grandes preguntas de difícil respuesta.

Así las cosas, nos encontramos ante dos etiquetas para referirse a dos 
maneras de ver la literatura. La “Tradición clásica” está firmemente con-
solidada, pero también por ello sufre las mayores críticas. Hemos visto 
antes cómo el término “clásico” se añadió al concepto de “tradición” 
gracias al filólogo Domenico Comparetti a finales del siglo xix.28 Sin 
embargo, la etiqueta “Recepción clásica” es muy reciente. Un simple 
vistazo a las publicaciones que la contienen nos remite ya al siglo xxi:

• Lorna Hardwick, Reception Studies (2003).
• Classical Receptions Journal, fundado en 2009.
• Elizabeth Vandiver, Stand in the Trench, Achilles: Classical Receptions in 
British Poetry of the Great War (2010).
• Hardwick & Stray, A Companion to Classical Receptions (2011).
• Stuart Gillespie, English Translation and Classical Reception: Towards a 
New Literary History (2011).

Cabe observar, asimismo, que los estudiosos de la Recepción se han 
decantado por la formulación en plural (Classical Receptions), para re-

26 Ov., Tr., 1, 3, 1-2.
27 García Jurado 2015.
28 Laguna 2004.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 19

ferirse al rico abanico de posibles recepciones de lo grecolatino. Por su 
parte, a tenor de lo que vemos en uno de los últimos manuales sobre  
Tradición clásica, concretamente publicado en Harvard,29 también esta 
disciplina ha sufrido cambios tan sustanciales que ya no cabe hablar de 
una sola tradición, la grecolatina, sino de varias “tradiciones clásicas”. 
En este caso, el plural indica que lo “clásico” no concierne ya únicamen-
te a lo grecolatino, sino a otras culturas, como la islámica, la judía o la 
china:

De manera ideal, este Manual no debería titularse La Tradición clásica, 
sino, más bien, Una Tradición clásica, dado que si algo hemos aprendido de 
nuestra historia reciente es que Europa es tan sólo una parte de un mundo 
complejo e interconectado. Tan sólo podemos comprender plenamente la 
herencia cultural europea cuando la situamos en el contexto más amplio de 
otras culturas con las que ha estado siempre en diálogo. La Tradición clásica 
grecorromana no es más que una de la tradiciones clásicas concretas que 
definen la historia de la cultura universal, y sus cruciales afinidades y di-
vergencias con otras tradiciones clásicas, tales como la islámica, la judaica, 
la china o la india, implica que no puede ser realmente entendida sin una 
referencia sistemática a éstas.30 

De esta forma, nos encontramos con la sorpresa de que los respecti-
vos plurales de cada etiqueta, a saber, Classical Traditions y Classical 
Receptions, no hacen un mismo uso del adjetivo Classical, pues en el 
primer caso debemos pensar en la multiplicidad de las posibles culturas 
“clásicas” y, en el segundo, debe contemplarse la riqueza de recepciones 
de la cultura clásica como tal, independientemente del tiempo y lugar 
donde tenga lugar tal recepción. Queda abierta, asimismo, la posibilidad 
de llevar a cabo estudios de “tradiciones clásicas” comparadas y sus 
mecanismos de recepción. En este sentido, la multiplicidad de cultu-
ras clásicas en Iberoamérica favorece el estudio de la incorporación de 
ciertos mitos antiguos en obras literarias modernas: es el caso del mito 
platónico de Theuth en Cien años de soledad de García Márquez, de 
igual forma que los los mitos mayas del Popol Vuh alimentan la obra del 
guatemalteco Miguel Ángel Asturias. Se cuestiona, pues, la existencia 
de una única Tradición clásica y hasta se duda sobre la pertinencia de 

29 Grafton, Most y Settis 2010.
30 Ibid., p. X. Trad. de García Jurado.



20	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

hablar de Tradición clásica grecolatina. En este sentido, los partidarios 
de la Recepción clásica hablan abiertamente del sentido problemático 
del término “Tradición”.31

No creemos estar, por tanto, tan sólo ante visiones complementarias 
del mismo hecho, sino en franco conflicto. Quizá el aspecto clave resida 
precisamente en el planteamiento jerárquico de la Tradición clásica fren-
te a la desjerarquización del autor clásico con respecto al moderno, o el 
llamado democratic turn, que vendría a definir los estudios de Recepción 
frente al sentido jerárquico que aún en los años 50 seguía revistiendo el 
uso de un adjetivo como “clásico” (recordemos que en la antigua Roma 
classicus se oponía a proletarius, García Jurado 2010b). Aquí puede 
verse una clara oposición a consideraciones jerárquicas sobre la idea de 
lo que es un clásico, propias de autores como T. S. Eliot (1951) en los 
años 30 del siglo xx, donde la superioridad de un autor como Virgilio 
estaba fuera de toda duda, frente a planteamientos que entran mejor en la 
llamada “corrección política”, incluso por encima de aspectos puramente 
literarios. Veamos de forma más concreta en qué consiste el llamado 
“giro democrático” que caracteriza a la Recepción:

El “giro democrático” afecta a una serie de aspectos […]. En primer lugar, se 
cuestionan las presuposiciones sobre la inherente superioridad de las obras 
antiguas y se considera la condición y calidad independiente de la obra mo-
derna […]. En segundo lugar, la investigación ha rastreado caminos por los 
que (en parte, gracias a la educación) los grupos sociales menos favorecidos 
han accedido a un mejor conocimiento tanto de las obras antiguas como 
de las modernas, donde a veces estas últimas sirven como introducción a 
las primeras. En tercer lugar, el alcance de las formas y discursos artísticos 
que utilizan o reconfiguran el material clásico se ha extendido incluso a la 
cultura popular.32 

Este resultado de nivelación no dejaría de ser, lejanamente, una vuel-
ta de tuerca más a lo que en entre los siglos xvii y xviii se denominó 
como la “Querella de los Antiguos y los Modernos”. Pero no podemos 
tampoco dejar de ver en esta actitud una postura política que va más allá 

31 “One reason for this focus on the well established is the fact that the concept of 
«tradition» is both epistemologically and politically problematic” (Budelmann y Hau-
bold 2008, p. 24).

32 Hardwick & Stray 2011, p. 3. Trad. de García Jurado.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 21

de lo estrictamente literario hacia una democratización de los gustos, al 
tiempo que se traza una especie de camino inverso por el que las mani-
festaciones artísticas más modernas pueden convertirse en una suerte de 
introducción a los clásicos, desde las periferias. Como antes veíamos al 
hablar sobre la estética, la desjerarquización también tiende a reformular 
el canon. El canon, como ya veíamos en la referencia que hicimos a Ita-
lo Calvino, parece definirse más bien en términos personales y a partir 
de unas claves vitales que dejan al margen la discutible cuestión de la 
superioridad de unos autores sobre otros. Es significativo, a este respec-
to, lo que afirmaba en una entrevista Francisco Rico a propósito de la 
enseñanza de las humanidades:

—¿Y qué reforma educativa considera más urgente? 
—Quizá reformular el canon de las humanidades, de manera que Virgilio no 
parezca más relevante que Borges, y adaptar su enseñanza a los nuevos mo-
dos de percepción y de conocimiento que se están desarrollando de acuerdo 
con los nuevos medios.33

 
De esta forma, desde el punto de vista conceptual, podemos decir 

sucintamente que “Tradición clásica” y “Recepción clásica” no son tér-
minos equivalentes. Su diferente antigüedad, la diversa función que de- 
sempeña el adjetivo “clásica” en cada uno y, sobre todo, sus diferen-
cias epistemológicas los convierten en puntos de vista dispares. Por lo 
demás, la etiqueta “Tradición clásica”, si ya suponía una restricción de 
sentido, no ha dejado de reformularse hasta el presente: las refeccio-
nes “Tradición clásica grecolatina” y “Tradiciones clásicas” son buenas 
muestras de este estado de cosas.

3. Entre la Tradición y la Recepción clásicas. Cuestiones históricas

Como ya hemos señalado, la “Tradición clásica” tuvo que formularse 
con esta etiqueta cuando otras dos grandes formas de tradición irrum-
pieron en el horizonte cultural de la segunda mitad del siglo xix: de 
un lado, la ya citada “Tradición popular”, que convirtió a lo “clásico” 
en sinónimo de “culto” y, de otro lado, las nuevas formas literarias 

33 Azancot 2010.



22	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

alternativas al clasicismo, como la romántica y la decadente, que inten-
taban romper con la propia tradición académica. Finalmente, como bien 
apunta Octavio Paz en Los hijos del limo,34 esta ruptura con la Tradición 
(clásica) terminó convirtiéndose en una “Tradición de la ruptura” que, 
de manera paradójica, inició un nuevo diálogo con los propios clásicos 
grecolatinos. Así las cosas, como ya hemos establecido en otro lugar, 
se puede hablar de tres períodos básicos para entender la historia de la 
disciplina que conocemos como Tradición clásica. Merece la pena que 
los recordemos aquí: 

—Primera etapa (a partir de 1872): de la “Tradición” a la “Tradición clásica”.
—Segunda etapa (a partir de 1949): la “Tradición clásica” como relato.
—Tercera etapa (a partir de 1979): la “Tradición clásica (grecolatina)” frente 
a la “Recepción”.

Podemos hablar perfectamente de una primera etapa de formación, 
dominada por el método positivista e histórico que llega hasta las figu-
ras de Ernst Robert Curtius y Gilbert Highet. Domenico Comparetti o 
Menéndez Pelayo son buenos exponentes de los albores de esta primera 
etapa caracterizada por el método que se define como “A en B”. Precisa-
mente, fue Menéndez Pelayo el primero en utilizar la etiqueta “Tradición 
clásica” en lengua española, dentro de un pasaje de su Historia de los 
heterodoxos españoles (publicada entre 1880 y 1881, es decir, ocho años 
más tarde que el Virgilio nel medioevo de Comparetti):

Tuvo que venir la férrea y bienhechora mano del Santo Oficio a destruir en 
el siglo xvi estos resabios del paganismo […] ¡Tanta fuerza tuvo en los pue-
blos latinos la Tradición clásica, que algunos suponen destruida y cortada en 
los tiempos medios!35

Como podemos ver, el contexto identifica claramente la “Tradición 
clásica” con el mundo pagano (“resabios del paganismo”) y cuestiona 
una interrupción de esta tradición durante la Edad Media. Esta postura 
creó una suerte de dicotomía entre los partidarios de la interrupción 
histórica y los partidarios de una continuidad cultural de lo clásico du-

34 Paz 1993, p. 18.
35 Menéndez Pelayo 1946-48, II, p. 429.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 23

rante la Edad Media.36 La propia acuñación historiográfica de “Rena-
cimiento” (la Renaissance concebida en términos absolutos y con ma-
yúscula, a la manera de lo que hizo el historiador de la cultura Jakob 
Burckhardt) crea la metáfora de un mundo clásico que habría feneci-
do a finales de la Antigüedad y “renacería” con los primeros huma-
nistas. A esta lectura de la interrupción medieval del legado clásico 
salió al paso un reconocido romanista alemán, Ernst Robert Curtius 
(1989), al reivindicar en su Literatura europea y Edad Media latina 
(publicada como libro en 1948) una continuidad que desde el mun-
do clásico pasaba por la propia Edad Media hasta nuestros tiempos 
modernos. Esta idea de continuidad cultural e histórica se convierte 
en un elemento clave para la Tradición clásica, a diferencia de lo que 
ocurre con la Recepción, dado que ésta no precisa tanto de la continui-
dad. Sin embargo la Tradición requiere de una continuidad basada, por 
ejemplo, en la presencia de los estudios clásicos dentro de la escuela. 
Así lo hemos comprobado en nuestros recientes estudios sobre la lec- 
tura de la primera bucólica de Virgilio que hacen Eça de Queiroz, An-
tonio Machado y Jorge Luis Borges. A veces, cuando no existe una 
tradición, se puede inventar, o incluso reconstruir una trama rota, co- 
mo la que plantea cierta literatura moderna compuesta por escritoras 
como Sor Juana Inés de la Cruz.37 La Recepción, por su parte, bien 
podría no requerir de tales continuidades históricas y constituirse en 
cualquier momento y lugar gracias simplemente a algunas circunstancias 
especiales que la hagan posible. Hemos tenido ocasión de reflexionar 
acerca de este hecho al observar cómo en la cultura japonesa se transmi-
ten de generación en generación los usos religiosos sintoístas y budistas, 
mientras los elementos de la cultura grecolatina que hemos encontrado 
podrían ser a menudo simples fenómenos de recepción, donde el signi-
ficante aparece en más de una ocasión desposeído de su sentido primi-
genio. Es el caso, por ejemplo, de una escultura de las Tres Gracias que 
encontramos en Hiroshima, junto a un edificio que prácticamente estaba 
situado bajo el lugar donde había caído la bomba atómica en 1945. 
Cabía preguntarse aquí qué función tenía esa escultura más allá de lo 
meramente decorativo o un vago y lejano aroma europeo:

36 García Jurado 2014.
37 González 1999.



24	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

Estatua decorativa de las Tres Gracias (Cárites) 
en un edificio del centro de Hiroshima. 

Fotografía de F. García Jurado

Lo cierto es que tampoco en la propia Europa, salvo los especialistas 
en Mitología clásica o Bellas Artes, sabemos que tales figuras corres-
ponden a las hijas de Zeus y la ninfa Eurínome, hija, a su vez, del titán 
Océano, y mucho menos que sus nombres son Áglaye, Eufrósine y Talía. 
Como mucho, se las puede identificar con pinturas como la famosa de 
Rubens que se conserva en el madrileño Museo del Prado. En cualquier 
caso, la tradición iconográfica en el arte bien puede constituirse en una 
forma tácita de Tradición. Así, la primera etapa de la Tradición clásica 
vino caracterizada por este afán de asegurar un continuum cultural en un 
momento en que la modernidad y sus rupturas comenzaban a irrumpir 
violentamente dentro del panorama de la literatura y las artes.

La segunda etapa de la Tradición clásica viene marcada por el co-
nocido libro de Highet, que contribuye a consolidar la disciplina y a 
conferirle la forma de un relato global, en otras palabras, de una Historia 
de la literatura, más allá de los meros estudios particulares. Este cam-
bio resulta muy significativo, pues normalmente la disciplina se había 
caracterizado por cierta atomización (un autor antiguo “en” un autor o 



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 25

literatura modernos). Se suponía que la suma de los estudios particulares 
daría lugar a la historia global, sin atender al hecho de que ciertas pro-
piedades no pueden apreciarse si no es desde una perspectiva conjunta. 
No obstante, con todas las posibles críticas y carencias, fue Highet quien 
acometió esta singular empresa de llevar a cabo una Historia literaria de 
la Tradición clásica. De esta forma, la aceptación o el rechazo de este 
gran manual, con la reseña crítica de María Rosa Lida (1975) a la cabe-
za, es lo que ha presidido toda esta segunda etapa que se extiende hasta 
finales de los años 70, precisamente cuando vayan apareciendo métodos 
de estudio alternativos al del historicismo. De manera particular, los 
últimos dos decenios del siglo xx y primero del xxi han dado lugar al 
cuestionamiento de ciertos conceptos muy asentados en el ámbito acadé-
mico de la Tradición clásica, como los de “fuente” o “influencia”, con la 
correspondiente entrada de nuevos métodos en el ámbito de los estudios 
de Tradición clásica, entre los que cabe destacar los estudios de Recep-
ción y la Intertextualidad.

La Recepción vendría a ser uno de los métodos que aparecen en el 
nuevo contexto de los estudios sobre Tradición y es un fenómeno que 
coincide en el tiempo con el tercer período establecido más arriba. Jauss, 
por su parte, también había historiado las etapas del estudio de la litera-
tura utilizando un término común entre los historiadores de la ciencia: el 
de “paradigma”. Según ello, Jauss establecía tres paradigmas posibles:38

—El clásico-humanista, dominado por la imitación de los textos clásicos
—El histórico-positivista, propio de los siglos xix-xx, dominado por la idea 
de las literaturas nacionales
—El estético-formalista, tras la Primera Guerra Mundial, dominado por la 
estilística

Jauss anunciaba los indicios de un nuevo paradigma orientado hacia 
la hermenéutica filosófica de la que ya hemos hablado más arriba. Cu-
riosamente, la Tradición clásica, según este esquema histórico de Jauss, 
se habría conformado dentro del paradigma histórico-positivista, una vez 
desaparecido el paradigma de la imitación humanista. Sólo al cuestio-
narse este primer paradigma fue cuando hubo que crear una disciplina 
de carácter histórico que pudiera estudiar el fenómeno de la influencia 

38 Iglesias Santos 1994, pp. 39-40.



26	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

de los clásicos grecolatinos en la literatura europea. Por lo demás, las 
aproximaciones estético-formalistas no calaron mucho en la disciplina, 
pues las reflexiones más importantes en este sentido se hacen fuera de 
ella, desde T. S. Eliot (1951) a Harold Bloom (1991) o Claudio Guillén 
(2005). 

Al margen de tales presupuestos, el historicismo y la visión causal de 
la Tradición han seguido constituyendo el método defectivo de la Tradi-
ción clásica hasta nuestros días. Tal método está basado en la polaridad a 
que da lugar el doble desarrollo etimológico de la palabra latina traditio, 
es decir, la solución culta, “tradición”, y la vulgar, “traición”. Desde el 
punto de vista más estricto, la primera sería una acepción positiva y la 
segunda negativa. Sin embargo, Bloom (1991) considera que son preci-
samente las “traiciones”, concebidas como malentendidos (misunders-
tandings), las que van a conferir creatividad a las nuevas recepciones 
de los autores clásicos. Leamos, a manera de ejemplo, unos interesantes 
versos de Borges:

La amistad silenciosa de la luna 
(cito mal a Virgilio) te acompaña.39

 
De manera explícita, Borges está citando o recreando un verso de la 

Eneida, en particular tacitae per amica silentia lunae (2, 255), literal-
mente: “por entre los amistosos silencios de la tácita luna”. El énfasis 
virgiliano en las palabras que designan el silencio aparece rebajado de 
diferentes maneras en la “cita errónea” de Borges:

—Los “amistosos silencios” se convierten en la “amistad silenciosa”, de 
forma que el plural pasa a singular y las palabras intercambian sus papeles 
como adjetivo y sustantivo.
—Borges evita lo que en español suena al pleonasmo de la “luna silenciosa” 
o “tácita”.

Todo ello, en especial la propia conciencia de “citar mal a Virgilio”, 
convierte esta “traición” en “recepción creativa”, dado que la supuesta 
irradiación del texto clásico se puede ver “adulterada” o “recreada”, 
dependiendo del punto de vista del lector, que cuando se convierte en 

39 Borges 1989b, p. 339.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 27

autor puede sentirse, asimismo, tentado o perseguido por la idea de ori-
ginalidad. Es de esta forma, en definitiva, como se termina sintiendo el 
personaje del cuento “Parturient montes” escrito por Juan José Arreola. 
Ante el reclamo general de que realice una nueva versión de la fábula 
del parto de los montes, el pobre poeta termina representando el parto 
mismo de un pobre ratón, acaso el originario.40

Estas nuevas propuestas metodológicas han ido calando de desigual 
manera en el propio ámbito de los estudiosos de la Tradición clásica, 
que en gran medida siguen afincados en el viejo método positivo que se 
define como “A en B”. La incipiente irrupción de un cuarto paradigma, 
el de la Recepción, ha creado, por su parte, una tensión entre dos formas 
de entender el mismo hecho.

4. Entre la Tradición y la Recepción clásicas. Cuestiones de método

Ya venimos adelantando que son bien diferentes los métodos que han 
sustentado los nacimientos de los estudios de “Tradición” y “Recep-
ción”. Mientras que para la Tradición clásica el método primero fue, 
como no podía esperarse menos, el positivismo e historicismo imperan-
tes a finales del xix y comienzos del xx (el llamado método “A en B”: 
“Horacio en España”), los estudios de Recepción se han visto legitima-
dos por la hermenéutica de la lectura y su historicidad. Un repaso atento 
de los principios que definen la publicación oxoniense del Classical Re-
ceptions Journal puede arrojar algunas claves acerca del planteamiento 
que preside estas investigaciones (las cursivas son nuestras):

La revista Classical Receptions abarca todos los aspectos de la recepción 
de los textos y la cultura de la antigua Grecia y Roma desde la Antigüedad 
hasta el presente. Su propósito es explorar las relaciones entre transmisión, 
interpretación, traducción, transplante, reescritura, reelaboración y replan-
teamiento del material grecorromano dentro de otros contextos y culturas. 
Se abordan las implicaciones tanto para los nuevos contextos de recepción 
como para los antiguos, y se comparan diferentes modalidades de interac-
ciones lingüísticas, textuales e ideológicas.41 

40 García Jurado 1998-99.
41 Fuente: <http://crj.oxfordjournals.org>. Trad. de García Jurado.



28	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

Los Classical Reception Studies contemplan, en este sentido, cual-
quier forma de lectura del mundo clásico desde la Antigüedad al pre-
sente. Llama la atención el uso de la expresión “Greek and Roman 
material”, que encontramos, asimismo, en la propia definición que de 
“Recepciones” nos dan Hardwick y Stray en su manual:

Por “recepciones” nos referimos a las maneras en que la materia griega 
y romana ha sido transmitida, traducida, extractada, interpretada, reescrita, 
reimaginada y representada. Hay actividades complejas donde cada “hecho” 
de recepción es, asimismo, parte de procesos más amplios. Las interacciones 
se combinan con una sucesión de contextos, ya de naturaleza clásica o no 
clásica, para producir un panorama donde a menudo nos aguardan desniveles 
inesperados, con sus subidas y bajadas, apariciones y supresiones y, a veces, 
metamorfosis. Es por ello por lo que el título de este volumen se refiere a las 
“recepciones” en plural.42

Lo fundamental de los dos textos citados es la idea de cómo el “mate-
rial grecorromano” puede reelaborarse o reciclarse, frente a la metáfora 
de carácter ontológico sobre la que se sustenta la idea más primigenia de 
Tradición clásica, es decir, la idea de un legado inalterable que se trans-
mite esencialmente en calidad de tal legado. Frente a ello, la metáfora 
de la metamorfosis o reciclado implica esencialmente la transformación 
o adulteración, en especial para los que velan por la fidelidad de lo 
transmitido. Todo esto tiene unas implicaciones muy notables, incluso 
en el propio método de trabajo. El esquema de un estudio de Tradición 
clásica concebido desde el método positivo tiene como aspecto funda-
mental la “búsqueda de fuentes” (Quellenforschung). En este sentido, el 
estudio de un mito clásico en un autor moderno dedicaría gran parte de 
sus esfuerzos al análisis mitográfico, en especial al rastreo de las fuentes 
grecolatinas de tal mito. Es el caso, por ejemplo, de lo que puede ocurrir 
en un estudio sobre el mito de Teseo en la poesía española moderna (pre-
cisamente, el tema de la tesis doctoral de Hernández Henríquez (2010), 
de cuyo tribunal hemos formado parte). Desde una perspectiva metodo-
lógica conservadora, se haría un exhaustivo estudio de las fuentes gre-
colatinas para luego valorar cómo los poetas modernos han interpretado 
de manera más o menos fiel tales fuentes. Ahora bien, en lo que respecta 

42 Hardwick & Stray 2011, p. 1. Trad. de García Jurado.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 29

a este mito de Teseo en concreto, resulta que hay un artista y un autor 
modernos que van a convertirse igualmente en referentes de inspiración, 
junto a los propios autores de la Antigüedad. Nos referimos al tratamien-
to que Pablo Picasso hizo sobre el Minotauro y a Jorge Luis Borges, que 
invirtió la perspectiva del mito desde Teseo al propio Minotauro en su 
cuento titulado “La casa de Asterión”. De esta forma, la frontera entre 
“fuentes antiguas” y “receptores modernos” se vuelve borrosa a la hora 
de estudiar ciertas recepciones modernas, dado que parte de esa nueva 
recepción puede acabar convirtiéndose en nueva fuente. Esta suerte de 
reelaboración de lo ya reelaborado entraña, a su vez, el peligro de que 
nos interesemos exclusivamente por ese producto final. De esta forma, 
la Recepción no encuentra problema alguno en considerar su principal 
objeto de estudio la obra moderna, al margen del diálogo que ésta pueda 
mantener con los clásicos. En algunos casos, tal como ocurre en ciertos 
montajes teatrales inspirados lejanamente en un autor clásico, puede 
darse la situación extrema de que tal autor no sea más que un pretexto. 
“Sobra Eurípides” era el título de una reseña escrita por el crítico teatral 
Eduardo Haro Tecglen para comentar un montaje que Salvador Távora 
había realizado supuestamente a partir de Las bacantes:

Olvidemos a Eurípides. No es fácil: desde el título hasta algunas palabras, 
nombres propios, situaciones, vestuario, nos están diciendo en este espectácu- 
lo que lo que se representa es Las bacantes. Si lo aceptamos, todo esto es un 
desastre: una pedantería, un esnobismo, una forma de agarrarse a una forma 
intelectual ajena y de vender la gloria de otro. Si olvidamos a Eurípides, 
queda un bello espectáculo andaluz […].43  

Podemos estar ante un caso de lo que cabría denominarse como “Tra-
dición no figurativa”, dado que la forma de la obra moderna resalta tanto 
que oculta la materia antigua. No obstante, si gracias a esta perspectiva 
discurrimos desde las obras modernas hasta las antiguas, nos encontra-
mos con la paradoja de cómo hay aspectos de la Antigüedad que hoy día 
llegan al gran público por medio de manifestaciones artísticas conside-
radas como “periféricas”. Así ocurre con ciertos cómics inspirados en 
la Antigüedad. Cabe la posibilidad de que, en una época donde la gran 
literatura parece haber sido barrida, alguien pueda sentir el interés de lle-

43 Haro Tecglen 1987.



30	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

gar, pongamos, desde una película como Incendies44 a la propia tragedia 
Edipo rey de Sófocles, que le sirve de profunda inspiración. Este camino 
de regreso es, sin embargo, incierto.

Por tanto, si los estudios de Tradición clásica requerían, al menos 
en su formulación más primigenia, de verdaderos especialistas en las 
fuentes literarias de la Antigüedad,45 la Recepción puede congregar en 
la práctica a personas con un conocimiento endeble o casi nulo de la 
literatura clásica.46 Desde nuestro modesto punto de vista, lo que en 
una disciplina (la Tradición clásica) puede revestir el carácter de un mi-
nucioso exceso, en la otra (la Recepción) acaso se convierta en asunto 
irrelevante y prescindible, frente al hecho de la reelaboración convertido 
en el verdadero objeto de estudio. Esta circunstancia ha dado lugar a que 
ciertos géneros, como la moderna poesía lírica o el teatro, ocupen en 
este momento un especial interés para la Recepción gracias a las grandes 
transformaciones que la “materia clásica” ha podido sufrir durante un 
proceso donde tal materia prima puede terminar siendo prácticamente 
irreconocible.

Si la Tradición clásica partía en su formulación más primigenia de la 
metáfora ontológica del “legado” como objeto material que se transmite 
por medio de la “influencia”, las investigaciones en torno a la Recepción 
se acercan más a la dualidad de tipo aristotélico que considera tanto lo 
griego como lo latino una mera “materia”, lo que permite que observe-
mos las nuevas “formas” que tal materia adquiere en contextos lejanos 
en el tiempo y el espacio. Hay, por tanto, dentro de la Recepción un 
énfasis decidido en la transformación o incluso “reciclado” que implica 
la moderna asimilación de diversos aspectos de la Antigüedad, al margen 
de lo sui generis que pueda resultar tal recepción. En este sentido, nos 
llamó la atención el peculiar estilo “clásico” (por llamarlo de alguna ma-
nera) que presentaba el edificio japonés donde se alberga el observatorio 
del monte Fuji:

44 Denis Villeneuve 2010.
45 Pensemos en helenistas de la talla del australiano Gilbert Murray o, en el caso 

hispano, de excelentes conocedores de la literatura griega como el mexicano Alfonso 
Reyes.

46 Al menos, esa es nuestra experiencia, a tenor de lo visto en algunos congresos 
europeos.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 31

Peculiar estilo clásico del Observatorio 
del Monte Fuji (Japón).

Fotografía de F. García Jurado.

Si bien el edificio respeta la clásica idea de simetría, la buscada des-
proporción que podemos apreciar entre las columnas (¿jónicas?) resulta 
ya absolutamente anticlásica.

Los estudiosos de la Tradición clásica no han recurrido, salvo en ca-
sos puntuales y casi excepcionales, a considerar de una manera razonada 
las nuevas aportaciones de la Intertextualidad, a pesar de lo productivas 
y útiles que resultan. El peso del método positivo y cierta inercia irre-
flexiva con respecto a los procedimientos tienen que ver en este hecho. 
Sin embargo, esta ausencia de lo intertextual resulta más significativa, 
si cabe, en los estudios sobre Recepciones clásicas, dado su carácter 
moderno y más preocupado por las propias cuestiones hermenéuticas. 
Curiosamente, la Intertextualidad, debido a su énfasis en las propias 
relaciones entre textos, comparte con los estudios de Recepción una 
concepción no esencialista de la literatura. Como bien expuso Claudio 
Guillén en los años 80 del pasado siglo xx, la Intertextualidad viene a 
renovar profundamente conceptos tan arraigados como los de “influen-



32	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

cia” o “fuente”.47 La fuente literaria pertenece, sobre todo, a una concep-
ción esencialista del texto, donde el texto antiguo existe por sí mismo y 
no precisa de otros textos para alcanzar su sentido pleno. La Intertex-
tualidad, desde presupuestos claramente deudores del estructuralismo, 
niega este principio al concebir que la naturaleza de los textos depende 
precisamente de las relaciones que puedan crearse entre ellos, de donde 
provienen las diferentes modalidades de Intertextualidad. De esta forma, 
debemos decir que, desde una perspectiva epistemológica, una “fuente 
literaria” no es un “intertexto” (“hipotexto” o texto subyacente, expresa-
do de manera más precisa), aunque ambos conceptos puedan coincidir 
en designar una misma realidad.48 Pocos poemas, como el que Borges 
tituló “Elegía”, ejemplifican mejor el concepto de “expansión del hipo-
texto”. En torno a un verso de Virgilio, sunt lacrymae rerum, et mentem 
mortalia tangunt (Aen., 1, 462), Borges desarrolla a la manera de una 
enumeración caótica (lo que no deja de ser un perfecto guiño posmoder-
no de universo abierto), todo el potencial de la palabra latina res:

Sin que nadie lo sepa, ni el espejo,
ha llorado unas lágrimas humanas.
No puede sospechar que conmemoran
todas las cosas que merecen lágrimas:
la hermosura de Helena, que no ha visto,
el río irreparable de los años,
la mano de Jesús en el madero
de Roma, la ceniza de Cartago,
el ruiseñor del húngaro y del persa,
la breve dicha y la ansiedad que aguarda,
de marfil y de música Virgilio,
que cantó los trabajos de la espada,
las configuraciones de las nubes
de cada nuevo y singular ocaso
y la mañana que será la tarde.
Del otro lado de la puerta un hombre

47 Guillén 2005, p. 287.
48 Lo que Genette (1989) llamó “hipotexto” no equivale al término “fuente”. El pri-

mer término pertenece a una concepción estructural de la literatura, mientras el segundo 
es fruto del positivismo del siglo xix. El hipotexto no es un texto físico, sino mental, y 
muestra unas características dinámicas (frente al texto fijado de antemano y por escrito).



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 33

hecho de soledad, de amor, de tiempo,
acaba de llorar en Buenos Aires
todas las cosas.49

	
En este poema subyace, y así creemos haberlo demostrado fehacien-

temente en otro lugar,50 el citado verso de Virgilio, pero aún más impor-
tante es apreciar, asimismo, su capacidad de expansión a la hora de con-
figurar el poema. Cabría preguntarse dónde está, materialmente, el verso 
de Virgilio en la composición. Es cierto que el verso subyace en “todas 
las cosas que merecen lágrimas”, pero no está menos presente en otros 
lugares del poema. La cuestión nos recuerda a lo que Platón se planteaba 
en su diálogo La República con respecto a los juicios analíticos: cuando 
sumamos uno más uno, dónde están luego estos números en la síntesis 
del dos. Este es el problema del texto subyacente, o del hipotexto, que 
en realidad ya no existe como tal texto, dado que pasa a ser una especie 
de materia prima que se metaboliza en el nuevo poema para convertirse 
en una suerte de proteína literaria. De esta forma, cada vez nos parece 
más ilusoria la metáfora de la “fuente”, que presupone la presencia ma-
terial del texto previo en el texto posterior. Por ello, cuando indagamos 
en los hipotextos virgilianos que aparecen en Borges podemos encontrar 
tantas mutaciones o “traiciones”. Muchos especialistas han hecho un 
uso abusivo del término “hipotexto” sin saber realmente de su condición 
inmaterial. Lo han considerado como un mero sinónimo de “fuente”, 
simplemente una forma más moderna de renombrar esta vieja etiqueta 
de regustos positivistas.

Recepción e Intertextualidad vienen a coincidir, desde presupuestos 
diferentes, en una consideración relativista del texto, frente al esencialis-
mo. Sin embargo, cabe preguntarse si todo es tan relativo como para que 
el valor de un texto clásico dependa básicamente de su recepción lectora 
o de la relación con otros textos. Así las cosas, sabemos que no todos los 
textos antiguos son merecedores de la misma lectura moderna o com-
plejidad de relaciones. Al margen de sus posibles transformaciones o re-
lecturas, algo debe de tener ese texto antiguo para que se haga digno de 
semejante relectura. A veces, incluso la mala traducción de un gran texto 
sigue conservando aspectos fundamentales de su primitiva grandeza. En 

49 Borges 1989b, p. 309.
50 García Jurado 2010a, pp. 298-299.



34	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

este sentido, entre el sentido primigenio y su interpretación moderna, 
cabe apelar a ciertos valores inmanentes de este texto antiguo no tanto 
de una manera esencialista como puramente formal. Aquí es oportuno 
revisar la interesante propuesta que hace Miguel Alarcos51 a la hora de 
combinar la Intertextualidad con el concepto lingüístico de la “inmanen-
cia”, procedente de la glosemática y de la propia lingüística que, a partir 
de esta escuela, desarrolló asimismo su padre, Emilio Alarcos. Miguel 
Alarcos denomina este fenómeno en términos de “inmanencia intertex-
tual”, y se puede apreciar cuando estudiamos la transformación obrada 
en las estructuras del propio texto antiguo para considerar qué funciones 
termina desarrollando tal texto dentro de la nueva obra. Sin salir del 
ámbito del poema borgiano antes citado, la concisión extrema de la pa-
labra res en el verso virgiliano se transforma ahora en una enumeración 
caótica dentro de la nueva poética, pero este cambio de función no nos 
impide reconocer los vínculos entre ambos textos. En el hecho intertex-
tual cabría hallar dos planos, a saber: la asimilación del texto previo en 
el propio universo borgiano y la reelaboración de este texto a partir del 
hipotexto virgiliano o “material en estado bruto”. De manera funcional, 
este hipotexto pasaría a desempeñar nuevas funciones en el nuevo con-
texto literario. Debido a esta posición intermedia, la noción de “intertex-
to” supone un buen vínculo entre la Tradición y la Recepción, o entre los 
conceptos de “fuente” y de “material”.

5. Conclusiones

La disciplina que conocemos como Tradición clásica presenta una na-
turaleza dinámica y polémica, y no sólo desde el punto de vista acadé-
mico. Es difícil establecer unas conclusiones ante un tema tan complejo 
y, a la vez, tan lábil. Sobre todo es difícil concluir cuando las preguntas 
que nos hemos planteado son mucho más interesantes que las posibles 
respuestas. La gran pregunta, en cualquier caso, tiene que ver con la 
naturaleza de la relación que se plantea entre las literaturas antiguas y su 
diálogo con las modernas. 

Desde el punto de vista conceptual, hemos visto cómo “Tradición clá-
sica” y “Recepción” responden a claves bien distintas, tanto en el tiempo 

51 2014, pp. 30-31.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 35

como desde el punto de vista de los planteamientos que sustentan cada 
etiqueta. La etiqueta “Tradición clásica” nació como una restricción de 
sentido debido a su carácter culto (que la opone a la “Tradición popu-
lar”) y “antiguo” (que la opone a la “Tradición moderna”). La posterior 
polaridad entre “Tradición” y “Recepción” resulta ya muy reciente. En 
cualquier caso la Tradición clásica sigue unida a la idea de “influencia” 
e “historicismo”, mientras que la Recepción clásica se sustenta en la idea 
del lector como creador y de la lectura estética. Asimismo, el uso plural 
en ambas etiquetas también responde a ideas diferentes. Las “Tradicio-
nes clásicas” son fruto de una nueva restricción de la etiqueta, en el sen-
tido de que ya no sólo habría una sola Tradición clásica, la grecolatina. 
Las “Recepciones clásicas” se refieren, sobre todo, a la multiplicidad 
que revisten nuestras relecturas de lo grecolatino. Asimismo, la Recep-
ción se caracteriza por la desjerarquización, o “giro democrático”, por lo 
que resulta tan importante la obra receptora como la originaria.

La historia de ambas disciplinas muestra, asimismo, una despropor-
ción en el tiempo. Tres etapas marcan el desarrollo de la “Tradición clá-
sica”: una de conformación, marcada por el positivismo metodológico 
y el historicismo, donde hay una especial preocupación por la idea de 
continuidad histórica del legado clásico; otra segunda de consolidación 
y crítica, a partir de la publicación en 1949 del libro de Highet, que es 
cuando se crea un discurso histórico global; finalmente, otra tercera de 
reformulación, sobre todo ante la irrupción de los estudios de Recepción, 
que consideran las “recepciones” como hechos creativos (transformacio-
nes) más que meramente hereditarios.

Desde el punto de vista de los métodos, la Tradición clásica no ha 
sido todo lo permeable que hubiera resultado oportuno a las nuevas 
aportaciones y, en especial, al cuestionamiento del concepto de “fuente” 
literaria. La Recepción parte de la idea de que el “material grecorroma-
no” puede ser transformado y reciclado, de forma que encuentre nuevas 
formas. Creemos, no obstante, que se ha perdido y sigue perdiendo una 
gran oportunidad al obviar las aportaciones de la teoría intertextual, así 
como conceptos que pueden resultar muy útiles a la hora de encontrar un 
equilibrio entre el esencialismo de la Tradición clásica y el relativismo 
de la Recepción: el concepto de “inmanencia textual” puede ser, en este 
sentido, de gran productividad. De esta forma, entre el manido concepto 
de “fuente”, del que tanto gusta hacer uso la Tradición clásica, y el de la 



36	 garcía jurado / tradición frente a recepción clásica

“materia”, tan propio de la Recepción, el intertexto supone un buen punto 
intermedio que concilia el doble proceso de la Tradición y la Recepción.

BIBLIOGRAFÍA

Alarcos Martínez, M., Virgilio y su reelaboración cervantina en el Persiles. Ha-
cia una aproximación inmanente, Vigo, Academia del Hispanismo, 2014.

Alberti, R., Sobre los ángeles. Yo era un tonto y lo que he visto me ha hecho dos 
tontos, Madrid, Cátedra, 1996.

Azancot, N., “Entrevista a Francisco Rico”, El cultural, 15 de enero, 2010. <http://
www.elcultural.es/revista/letras/Francisco-Rico/26459>.

Bergua, J., “La Tradición clásica y el concepto de influencia”, en G. Fernández 
Ariza (coord.), Literatura hispanoamericana del siglo XX: mímesis e icono-
grafía, Málaga, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Málaga, 2003.

Bloom, H., La angustia de las influencias, Caracas, Monte Ávila, 1991.
Borges, J. L., Ficciones (en Obras completas I), Buenos Aires, Emecé, 1989a. 
—, 	La cifra (en Obras completas III), Buenos Aires, Emecé, 1989b.
—, 	Biblioteca Personal (en Obras completas IV), Buenos Aires, Emecé, 1996.
Budelmann, F. y J. Haubold, “Reception and Tradition”, véase Hardwick & Stray, 

2011, pp. 13-28.
Calvino, I., Por qué leer los clásicos, Barcelona, Tusquets, 1993. 
Comparetti, D., Virgilio nel medioevo I-II, Livorno, F. Vigo, 1872.
Croce, B., La historia como hazaña de la libertad, México, fce, 2005.
Curtius, E. R. Literatura europea y Edad Media Latina I-II, México, fce, 1989.
Eliot, T. S., Selected Essays, London, Faber & Faber, 1951.
Estébanez Calderón, D., Diccionario de términos literarios, Madrid, Alianza Edi-

torial, 1996.
García Jurado, F., “En torno a los límites de la Tradición clásica: la angustia del 

creador y el ratón del Ars Poetica en Juan José Arreola”, Praesentia. Revista 
venezolana de Estudios Clásicos, 1998-99, 2-3, pp. 71-85.

—, 	Borges, autor de la Eneida. Poética del laberinto, Madrid, Biblioteca elr Edi-
ciones, 2006. 

—, 	“¿Por qué nació la juntura «Tradición Clásica»? Razones historiográficas para 
un concepto moderno”, Cuadernos de Filología Clásica, Estudios Latinos, 27, 
2007, pp. 161-192.

—, 	“«Todas las cosas que merecen lágrimas». Borges, traductor de Virgilio”, Studi 
Ispanici, 35, 2010a, pp. 291-309.

—, 	“La ciudad invisible de los clásicos. Entre Aulo Gelio e Italo Calvino”, Nova 
Tellus, 28, 2010b, pp. 271-300.

—, 	“Menéndez Pelayo y los estudios de Tradición clásica en España”, Ínsula, 790, 
2012a, pp. 14-17.



nova tellvs, 33◆1, 2015, pp. 9-37	 37

—, 	“Aulo Gelio y la literatura española del Siglo xvi. Autor, texto, comentario y 
relectura moderna”, Revista de literatura, 147, 2012b, pp. 31-64. 

—, 	“Los paradigmas de La Edad Media y del Renacimiento en el estudio de la 
Tradición clásica”, en J. M. Baños et alii, Philologia, Universitas, Vita. Tra-
bajos en honor de Tomás González Rolán, Madrid, Escolar y Mayo, 2014, pp. 
389-397.

—, 	“Borges y los inicios de la seducción virgiliana. Una hermenéutica de la nos-
talgia”, Bulletin of Hispanic Studies, 92, 2015, pp. 991-1011.

Genette, G., Palimpsestos. La literatura en segundo grado, Madrid, Taurus, 1989. 
González, M., “Sor Juana Inés de la Cruz: la educación de las mujeres y la «angus-

tia de las influencias»”, en V. Bañuls et alii (eds.), Literatura Iberoamericana 
y Tradición clásica, Barcelona/Valencia, Universitat Autónoma de Barcelona/
Universitat de Valencia, 1999, pp. 201-207.

Grafton, A., G. W. Most y S. Settis, Classical Tradition, Harvard, Harvard Uni-
versity Press, 2010.

Guillén, C., Entre lo uno y lo diverso. Introducción a la literatura comparada 
(Ayer y hoy), Barcelona, Tusquets, 2005 (1ª ed. 1985).

Hardwick, L. & C. Stray (eds.), A companion to classical receptions, Oxford, 
Wiley & Sons-Blackwell, 2011.

Haro Tecglen, E., “Sobra Eurípides”, El País, 28 de abril, 1987. <http://www.
elpaís.com/diario/1987/04/28/cultura/546559209_850215>.

Hernández Henríquez, M., Nueva lectura, reinterpretación y actualización del 
mito de Teseo en la poesía española más reciente, tesis doctoral, Madrid, Uni-
versidad Autónoma de Madrid, 2010.

Highet, G., The Classical Tradition. Greek and Roman Influences on Western Lite- 
rature, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1949.

Iglesias Santos, M., “La estética de la recepción y el horizonte de expectativas”, 
en D. Villanueva (comp.), Avances en teoría de la literatura, Santiago de Com-
postela, Universidad de Santiago de Compostela, 1994.

Jauss, H. R., “La historia de la literatura como provocación de la ciencia literaria”, 
La historia de la literatura como provocación, Barcelona, 2000, pp. 137-193.

Kennedy, D. F., “The Uses of «Reception»”, en Ch. Martindale y R. F. Thomas (eds.), 
Classics and the Uses of Reception, Oxford, Blackwell, 2006, pp. 288-293.

Laguna, G., “¿De dónde procede la denominación «Tradición clásica»?”, Cuader-
nos de Filología Clásica, Estudios Latinos, 24, 2004, pp. 83-93.

Lida, Mª R., La Tradición clásica en España, Barcelona, Ariel, 1975.	
Marías, J., Ortega. Circunstancia y vocación II, Madrid, Revista de Occidente, 

1973.
Menéndez Pelayo, M., Historia de los heterodoxos españoles II, Madrid, Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas, 1946-1948.
Molina, C. A., Lugares donde se calma el dolor, Barcelona, Ediciones Destino, 

2009. 
Ortega, J., Meditaciones del Quijote, Madrid, Universidad Complutense, 2005.
Paz, O., Los hijos del limo, Barcelona, Seix Barral, 1993.


