
309 nova tellvs, 32 ◆2, 2015

Plato and Xenophon: Comparative Studies Conference. 
Bar Ilan University, Tel Aviv, 

Department of Classical Studies, 9-11 June 2014

Fiorenza Bevilacqua
Liceo Classico Parini di Milano
fiorenzabevilacqua@gmail.com

Questo convegno, organizzato da Gabriel Danzig, Chairman del De-
partment of Classical Studies dell’Università di Bar Ilan, e da Nili Alon 
Amit, docente al Hakibutzim Academic College di Tel Aviv, si è occu-
pato soltanto dei due Socratici di cui possiamo parlare con piena cogni-
zione di causa, in quanto gli unici due di cui ci siano pervenute le opere, 
cioè Platone e Senofonte, e si è articolato in dieci sessioni, ognuna delle 
quali dedicata a uno specifico tema. 

Nella sessione intitolata Politics, Gregory McBrayer incentra la sua 
attenzione sulla relazione tra Socrate e Alcibiade quale viene presenta-
ta in quattro dialoghi di Platone: Alcibiade primo, Alcibiade secondo, 
Protagora e infine il Simposio. Questi dialoghi si susseguirebbero in 
quest’ordine e fornirebbero una sorta di storia della relazione tra Socrate 
e Alcibiade, che vedrebbe all’inizio un interesse di Socrate per Alcibia-
de come possibile discepolo per poi concludersi nel Simposio con la 
dichiarazione di un fallimento la cui responsabilità ricade unicamente 
sulle spalle di Alcibiade stesso. Per Senofonte McBrayer prende in con-
siderazione sia i Memorabili (in particolare Mem., I, 2, 12; I, 2, 40-46) 
sia i vari passi delle Elleniche (soprattutto I, 1 - II, 3, 9) in cui compare 
Alcibiade, traendone la conclusione che Senofonte ne traccia un ritratto 
largamente positivo. Lo studioso conclude che, mentre Platone denigra 
Alcibiade, Senofonte invece lo elogia: una conclusione che appare un 
po’ troppo drastica, soprattutto se si pensa all’Alcibiade del Simposio, 
che non è affatto un personaggio connotato in maniera univoca, ma anzi 
risulta inquietante e affascinante proprio per la sua ambiguità, un’ambi-
guità che si riflette anche nella sua relazione di dichiarato odio/amore 
nei confronti di Socrate. Bisogna poi rilevare che McBrayer non prende 
in considerazione l’ipotesi, ventilata da autorevoli studiosi (ad es. Lu-
ciano Canfora), in base alla quale la prima tranche delle Elleniche (dove 
si trovano i passi citati da McBrayer) risulterebbe così diversa dal resto 

Parole chiave: Platone, Senofonte, politica, etica, filosofia, intertextualità.
Keywords: Plato, Xenophon, Politics, Ethics, Philosophy, Intertextuality.
Recibido: 6 de marzo de 2015 • Aceptado: 24 de abril de 2015.



310	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

dell’opera in quanto frutto di una rielaborazione da parte di Senofonte di 
appunti tucididei, nel qual caso il giudizio positivo su Alcibiade sarebbe 
dunque da ricondurre a Tucidide. D’altro canto, non è facile ricavare un 
giudizio positivo su Alcibiade dai Memorabili: oltre alla durissima con-
danna chiaramente espressa in Mem., I, 2, 12, nel dialogo con Pericle (I, 
2, 40-46), Alcibiade mostra sì di saper far uso dell’elenchos, ma si tratta 
di un cattivo uso dell’elenchos.1 

Carol Atack mette a confronto il Politico di Platone e il personaggio 
di Ciro, protagonista della Ciropedia, due opere che si inquadrano in 
quel dibattito sulla monarchia come forma di governo sviluppatosi già 
nella prima metà del iv secolo e che vede coinvolti non solo Platone e 
Senofonte, ma anche una figura politicamente e culturalmente rilevante 
come quella di Isocrate;2 inoltre ribadisce l’importanza e l’originalità 
di Senofonte come pensatore politico, seriamente impegnato in quello 
che era il dibattito dell’epoca. La studiosa prende in esame il tema del 
re pastore e quello del kairos, nonché il nodo centrale della temporalità, 
evitando di lasciarsi prendere nei lacci di una questione cronologica 
probabilmente insolubile e comunque di scarsa rilevanza (è possibile 
sia considerare la Ciropedia come una risposta al Politico sia viceversa, 
mentre non si può neppure escludere che la Ciropedia, dato il lungo 
periodo in cui si è protratta la sua composizione e la possibilità che la 
sezione finale rappresenti un’aggiunta seriore, possa aver provocato una 
risposta di Platone con il Politico e, nel contempo, costituire nella sua 
sezione finale una risposta al Politico stesso). Nel suo breve preambolo 
sulla basilike techne, un tema attualmente oggetto di rinnovata attenzio-
ne critica, la studiosa sostiene che sia Platone che Senofonte sembrano 
impegnati a individuare una particolare qualità che caratterizza colui che 
regna con successo, il che da un lato rinvierebbe alla convinzione socra-
tica che esista un’arte, una techne, la basilike techne appunto, superiore 
a tutte le altre, e dall’altro al nuovo discorso che vede nel re un esempio, 
un paradeigma virtuoso da proporre all’imitazione dei sudditi. Sia Plato-
ne che Senofonte concentrano la loro attenzione sulle specifiche qualità 
del buon sovrano, del sovrano esemplare, secondo l’immagine tradizio-

1 Vedi L.-A. Dorion 2000, p. CLX. 
2 S. Gastaldi 2013 mette in discussione la tradizione interpretativa che vede Isocrate 

e Platone in una permanente, netta contrapposizione. Atack invece ripropone l’impo-
stazione tradizionale che presenta i due Socratici, Platone e Senofonte, impegnati a 
replicare polemicamente a Isocrate.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 311

nale familiare ai Greci fin dall’epica omerica, quella del re pastore (cf. 
anche Mem., III, 2, 1). L’analogia tra il re e il pastore si colloca non a 
caso all’inizio e alla fine della Ciropedia (I, 1, 2; VIII, 2, 14), adom-
brando una differenza di natura qualitativa tra il re e i suoi sudditi, e nel 
contempo fornendo una sorta di implicita replica alle posizioni espresse 
da Trasimaco nel I libro della Repubblica (343b-c). Platone, invece, con 
il Politico prende posizione contro la ripresa dell’analogia re/pastore: la 
metafora del re pastore è applicabile solo a un sovrano divino, ontologi-
camente distinto dai sudditi, come lo è il pastore rispetto al suo gregge. 
Mentre nella Ciropedia Senofonte presenta Ciro come un esempio sto-
ricamente esistito del re pastore, che è tale in virtù della sua superiorità 
rispetto ai sudditi, Platone attraverso il mito del Politico afferma che 
una simile relazione tra sovrano e sudditi non può trovare spazio nella 
temporalità storica della società umana. Quanto al kairos, termine chiave 
nella cultura greca del v e del iv secolo, esso diviene particolarmente 
importante nel lessico dei pensatori politici del iv secolo. Mentre nei te-
sti del v secolo kairos assume prevalentemente un aspetto normativo, in 
testi come il Politico e la Ciropedia l’aspetto prevalente, secondo Atack, 
è quello temporale, in quanto l’azione politica efficace è legata al tempo, 
nonché all’occasione, alla circostanza. La studiosa sottolinea che il kai-
ros può essere colto dall’individuo e non dall’agire collettivo: la capacità 
di cogliere il kairos sia a livello tattico che a livello strategico è una delle 
caratteristiche fondamentali di Ciro, mentre nel Politico il tema del kai-
ros ha uno spazio più limitato (soprattutto Plt., 305d3-4). Atack insiste 
inoltre sul fatto che Senofonte è consapevole della componente etica e 
normativa del kairos, tesi innovativa, anche se non priva di precedenti. 

Nel suo contributo sul ruolo di Sparta nel pensiero di Senofonte e di 
Platone, Noreen Humble prende in considerazione la Costituzione degli 
Spartani di Senofonte e un passo (544c-550c) della Repubblica di Pla-
tone dove vengono descritte le caratteristiche dello stato che il filosofo 
chiama timocrazia o timarchia. I punti di contatto più significativi tra 
i due testi sono individuati da un lato nel desiderio di ricchezza e nel 
possesso illegale e segreto di ricchezze nascoste nelle case di privati 
cittadini (R., 548a-c; Lac., 7, 5-6), dall’altro in un tipo di educazione 
che in realtà lascia molto a desiderare: nella Costituzione degli Spartani 
perché fondata non sulla persuasione ma sulla paura della punizione, 
nello stato timocratico di Platone perché carente in alcune aree quali la 
musica e la filosofia. La studiosa rifiuta il filolaconismo tradizionalmen-



312	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

te attribuito a Senofonte, e sostiene che sia Senofonte sia Platone am-
miravano senza dubbio alcuni aspetti dellʼordinamento politico e dello 
stile di vita di Sparta, ma senza rinunciare a coglierne gli aspetti ritenuti 
negativi. Humble prospetta tre possibili soluzioni in grado di spiegare le 
analogie tra i due testi: (a) costituiscono l’eredità di un dibattito tenutosi 
nellʼentourage di Socrate intorno a questioni come i mezzi più idonei (la 
forza, lʼimitazione, la persuasione) per inculcare la virtù ovvero intorno 
ai rischi e alle conseguenze di un eccessivo desiderio di ricchezza; (b) 
Senofonte, nel momento in cui scrive la Costituzione degli Spartani, 
ha davanti a sé la Repubblica e intende mostrare come a Sparta fossero 
presenti aspetti meno positivi rispetto a quanto potesse far supporre la 
descrizione del regime timocratico in Platone; (c) Platone trae spunto 
proprio dall’opuscolo di Senofonte per delineare quel regime timocratico 
che per non pochi aspetti ricorda la politeia spartana. I punti di contatto 
evidenziati da Humble sembrano, tuttavia, piuttosto sfumati, il che rende 
arduo postulare una dipendenza di un testo dall’altro.

Christopher Tuplin si occupa della Persia quale appare nelle opere di 
Platone, di Senofonte e degli altri Socratici: un contributo pregevole per 
il materiale raccolto, per le possibili fonti ipotizzate, e per alcune con-
clusioni prospettate. Lo studioso sostiene che non tutti i Socratici della 
prima generazione subirono il fascino della Persia e del suo impero: 
Platone e Senofonte lo dimostrano chiaramente. Riguardo a Senofon-
te afferma che Iscomaco è un modello assai problematico e che forse 
lo è anche lo stesso Ciro; infine dichiara, con particolare riferimento 
alle Leggi, che Platone non intendeva liquidare con malevolo disprezzo 
quanto Senofonte aveva scritto riguardo a Ciro, alla sua educazione e 
alla storia dell’impero persiano, ma si impegnava semplicemente a deli-
neare una visione alternativa delle cose. 

Josh Vandiver si concentra sulla philotimia nella Ciropedia, vista 
come lʼunica motivazione adeguata a guidare lo sviluppo della persona-
lità di un leader politico ideale quale è Ciro. Senofonte intende, di fronte 
allʼincalzare delle critiche, impegnarsi in una difesa del valore della 
philotimia, in termini sia morali che politici, impostando un dialogo a 
distanza con Platone che nelle Leggi ha voluto replicare alla Ciropedia, 
così come la Ciropedia rappresenterebbe una replica alla Repubblica di 
Platone, secondo una ipotesi già avanzata nellʼantichità (Gell., XIV, 3; 
Ath., 504e-505a; D. L., III, 34). Nella Repubblica il termine philotimia 
mostra le stesse connotazioni negative che si rinvengono nei testi del 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 313

tardo v secolo, pertanto nel momento in cui Senofonte presenta Ciro 
come philotimotatos entra consapevolmente in polemica con Erodoto, 
con Tucidide e soprattutto con Platone. In sostanza, afferma Vandiver, 
Ciro è per natura dotato di una serie di virtù (quali la philanthropia, la 
philomathia, la capacità di affrontare fatiche e pericoli) che traggono la loro 
origine dalla philotimia (cf. Cyr., I, 2, 1-2), così come le virtù naturali di 
Socrate derivano dal suo eros per la pratica della filosofia. La philotimia 
spinge Ciro, fin dallʼinfanzia, a costruire delle reti di protetti e a ricer-
care la competizione in tutta una serie di ambiti, dalla caccia alle varie 
tecniche di guerra. Ciro dà prova di moderazione per quanto concerne 
cibo, bevande, sesso e ricchezze in quanto i suoi desideri sono orienta-
ti in modo pressoché esclusivo verso lʼonore e la gloria, così come la 
moderazione del Socrate platonico è dovuta al fatto che egli è dominato 
in modo pressoché esclusivo dal desiderio di conoscere, di ricercare, di 
spendersi nella ricerca e nella pratica della filosofia. Quanto alla philo-
timia come motivazione allʼagire politico, tale motivazione, secondo lo 
studioso, non può valere per tutti i cittadini, e rileva il valore positivo 
assegnato alla philotimia in età ellenistica e soprattutto dalla classe diri-
gente a Roma.

Tazuko Angel Van Berkel indaga le motivazioni del noto rifiuto da 
parte di Socrate di farsi pagare per le sue conversazioni e, in particolare, 
in che misura tale rifiuto si fondi sulla comprensione del fenomeno co-
stituito dal denaro e dell’influenza che esso esercita sull’anima umana e 
sulle relazioni interpersonali. Innanzi tutto la studiosa prende in esame 
l’atteggiamento di Senofonte e di Platone nei confronti del denaro e del 
processo di arricchimento. Nel primo capitolo dell’Economico viene ab-
bozzata una distinzione tra il valore d’uso e il valore di scambio (Oec., 
1, 10-11), e si afferma (Oec., 1, 11-12) una concezione del valore dʼuso 
(ma in ultima analisi anche del valore di scambio) relativa non tanto alla 
potenziale utilità di un oggetto, bensì alla capacità di chi lo possiede di 
farne lʼuso appropriato: ciò vale per la ricchezza stessa (chremata), che 
risulta inutile per chi non sa utilizzarla. Ma il dato più significativo di 
questa parte iniziale dellʼEconomico è costituito dalla concezione sog-
gettiva della ricchezza a cui Socrate dà voce: ricco è chi possiede più di 
quanto è necessario per soddisfare i propri bisogni e, quindi, è ricco chi, 
come Socrate, è in grado di limitare i propri desideri e i propri bisogni, 
mentre è povero chi, come Critobulo, pur dotato di un ingente patri-
monio, conduce un tipo di vita che rende tale patrimonio insufficiente 



314	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

a soddisfare le proprie necessità (Oec., 2, 2-8). Riguardo a Platone, 
data la dicotomia corpo-anima, ricchezza e denaro sono oggetto di una 
valutazione negativa, in quanto appartenenti alla sfera del corpo; tutta-
via anche in Platone compare una concezione relativa della ricchezza e 
della povertà, in quanto questʼultima viene presentata non come frutto 
della diminuzione del patrimonio, ma di una crescente insaziabilità (Lg., 
736e). Nel Gorgia Socrate afferma che sono felici coloro che non hanno 
bisogno di nulla (Grg., 492e) e l’anima insaziabile viene paragonata a un 
orcio forato (Grg., 493a-494a); nell’Eutidemo il valore della ricchezza è 
posto in relazione alla capacità di chi la possiede di farne un uso corretto 
(Euthd., 281c-e); nello pseudo-platonico Erissia3 la ricchezza consiste 
in ciò che è utile a chi la possiede, in ciò che il possessore è in grado di 
utilizzare. La studiosa si occupa poi della ricchezza e del denaro in rap-
porto alle relazioni interpersonali. Senofonte estende la nozione dellʼuso 
appropriato anche alle relazioni interpersonali e, in particolare, a quel 
tipo di relazione che in Grecia rivestiva una straordinaria importanza, 
anche in ambito politico, cioè lʼamicizia: come bisogna saper utilizzare 
in modo appropriato i propri beni affinché costituiscano una ricchez-
za, così bisogna saper gestire (chresthai) in modo appropriato i propri 
amici, un’applicazione del concetto di uso appropriato alle relazioni in-
terpersonali che è tipica di Senofonte. Quanto a Platone, è sbagliato e 
riprovevole fornire insegnamenti a pagamento perché, in ultima analisi, 
lo statuto ontologico di concetti quali la conoscenza, la sapienza, la virtù 
sono incommensurabili con lo statuto ontologico del denaro. Riguardo 
alle modalità con cui il denaro influisce sulle relazioni interpersonali, 
Van Berkel si sofferma in particolare sul dialogo tra Socrate e Antifonte 
(Mem., I, 6): la visione del mondo di Antifonte è permeata dalla logica 
e dal linguaggio del mercato, tanto da ridurre la sophia a unʼabilità 
commerciabile; per Socrate invece la sapienza e la virtù, al pari della 
bellezza, sono dotate di un valore intrinseco e non sono in vendita. In 
Senofonte (Ages., 4, 4; Mem., I, 2, 5-7) e Platone (Hp. Ma., 281b-c; R., 
338b1-9) si trova una netta opposizione tra le relazioni costruite sul (o 
comunque mediate dal) misthos e quelle governate dalla logica della 
charis e della pistis. Riguardo allʼeconomia e al denaro, il contrasto tra 

3 L’Erissia è un dialogo che già nell’antichità veniva considerato spurio; sembra co-
munque pressoché certo che sia stato scritto nell’ambiente dell’Accademia e che in esso 
si possano cogliere diversi spunti di una tradizione socratico-platonica. 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 315

Platone e Senofonte è stato talvolta esagerato. Entrambi definiscono 
ricchezza e povertà in relazione ai bisogni, entrambi insistono sul con-
cetto dellʼuso appropriato di qualsiasi bene (incluso il denaro), mentre 
la differenza fondamentale, a giudizio di Van Berkel, sarebbe costituita 
dal fatto che, mentre Platone costruisce la sua teoria del valore in base al 
dualismo corpo-anima, Senofonte lʼarticola in base allʼopposizione tra il 
breve e il lungo periodo e al ruolo centrale della enkrateia nel privilegia-
re quei beni che si rivelano appunto tali nel lungo periodo. 

Louis-André Dorion prende in esame i differenti motivi per i quali 
Socrate obbedisce alle leggi sia in Platone che in Senofonte, a partire 
da due testi in particolare, il Critone e Mem., IV, 4. In Mem., IV, 4, 1-4, 
Senofonte elenca una serie di circostanze in cui Socrate rifiutò di disob-
bedire alle leggi, senza tuttavia fare alcun cenno al suo rifiuto di evadere 
dal carcere in nome dellʼobbedienza alle leggi della città; solo in Ap., 
23, si allude a un tentativo di convincere Socrate alla fuga da parte di 
non meglio precisati amici. Secondo Diogene Laerzio (II, 60; III, 36), 
sarebbe stato Eschine a proporre a Socrate di evadere dal carcere, ma 
Platone avrebbe sostituito Critone a Eschine per ostilità nei confronti 
di questʼultimo; infine anche nel Critone si accenna in vari punti a un 
gruppo di amici che si sta adoperando a organizzare la fuga di Socrate 
dal carcere. Dorion considera queste discrepanze un buon esempio di 
quello che O. Gigon chiamava ʼSokratesdichtungʼ, vale a dire la natura 
di fiction che permea profondamente tutto ciò che ci è pervenuto ri-
guardo a Socrate, il che comporta la assoluta inattingibilità del Socrate 
storico, perfino per quanto concerne la sua biografia. Il contributo di 
Dorion risulta senza dubbio puntuale nel cogliere il positivismo giuri-
dico che caratterizza il Socrate di Senofonte, che fa coincidere ciò che 
è giusto con ciò che è legale. In Senofonte è degno di nota il nesso che 
lega i diversi leader presentati come esemplari e l’obbedienza alle leggi: 
Senofonte, convinto sostenitore dell’efficacia dell’esempio, ritiene che i 
cittadini siano indotti al rispetto delle leggi dal comportamento dei loro 
leader, mentre per Platone (Mx., 238c) non sono i leader, bensì lʼordin-
amento politico, la politeia a formare il carattere dei cittadini. Quindi lo 
studioso esamina i casi in cui, stando a Platone e/o a Senofonte, Socrate 
disobbedisce alle leggi (o preannuncia di farlo: Ap., 29c-d): in relazione 
al rifiuto di Socrate di obbedire all’ordine dei Trenta di arrestare Leone 
di Salamina, mentre Platone si limita a definire ingiusto tale ordine (Ap., 
32d), Senofonte asserisce che si trattava di un ordine illegale (Mem., IV, 



316	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

4, 3). Riguardo poi alle leggi non scritte, che il Socrate di Senofonte 
presenta come di origine divina (Mem., IV, 4, 19-24), esse non solo non 
sono in contrasto con il diritto positivo, con le leggi scritte, ma anzi ne 
rappresentano il fondamento. Infine Dorion sottolinea che, mentre in 
Platone (Ap., 38d-e) il rifiuto di Socrate di adulare i giudici e di cercare 
di commuoverli allo scopo di essere assolto è motivato dal fatto che è in-
degno di un uomo ricorrere a tutti i mezzi possibili per salvare la propria 
vita, in Senofonte (Mem., IV, 4, 4) questo comportamento è attribuito al 
rispetto di Socrate per le leggi.

Quanto al mio contributo, esso consiste nell’analisi di un passo dei Me-
morabili di grande rilevanza politica (Mem., II, 6, 22-27). Socrate, dopo 
aver premesso che gli uomini nutrono sentimenti contraddittori verso i 
loro simili (§ 21), sostiene che tuttavia lʼamicizia unisce tra loro i kaloi 
kagathoi (§ 22), poiché essi, grazie alla virtù, sono in grado non solo di 
accontentarsi di un modesto patrimonio, ma anche di dominare i loro de-
sideri in materia di cibo, bevande e sesso, nonché di rinunciare allʼavidità 
e di dividere i propri beni con gli amici (§ 23). Subito dopo, Socrate passa 
a enunciare il suo progetto politico, ma questa sorta di introduzione è di 
fondamentale importanza, in quanto in essa Socrate enuncia quelle carat-
teristiche morali che, a suo avviso, sono proprie dei kaloi kagathoi, cioè la 
sophrosyne e soprattutto quella enkrateia che è il fondamento della virtù 
(Mem., I, 5, 4), che è indispensabile a chiunque intenda esercitare il potere 
e che qui è posta alla base di comportamenti collaborativi che (e questo 
è punto fondamentale) vengono messi in atto solo allʼinterno del gruppo. 
Ma il passaggio cruciale (§ 24) è quello in cui Socrate propone che i kaloi 
kagathoi si spartiscano tutte le cariche pubbliche: un progetto politico di 
stampo apertamente oligarchico formulato con brutale franchezza. Questo 
progetto presenta due aspetti di grande interesse: (a) il monopolio delle 
cariche pubbliche da parte dei kaloi kagathoi e quindi la limitazione a una 
élite dei diritti di cittadinanza rappresentano significativi punti di contatto 
con il progetto politico dei Trenta. (b) Socrate (§ 27) non esita a istituire 
una equivalenza da un lato tra ‘i miglioriʼ, ‘la minoranzaʼ, ‘i buoniʼ, cioè 
i kaloi kagathoi, e dallʼaltro tra ‘i peggioriʼ, ‘la maggioranzaʼ, ‘i malvagiʼ, 
cioè il demos: una equivalenza tipica della propaganda antidemocratica, 
ma che qui funge da legittimazione etica di un progetto politico di chiaro 
stampo oligarchico. 

Melina Tamiolaki prende in esame il tema della philia nel Liside di 
Platone e in Mem., II, 6 di Senofonte, cioè il dialogo di Socrate con Cri-



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 317

tobulo, che è la più lunga delle conversazioni del filosofo sullʼamicizia. 
A proposito della philia Senofonte, a differenza di Platone, enfatizza 
il ruolo della opheleia, cioè della utilità, mentre i più importanti pun-
ti comuni a Platone e a Senofonte sono, a giudizio della studiosa, la 
concezione dellʼamico come un possesso, lo sfondo omoerotico delle 
conversazioni e lʼattività erotica di Socrate, la metafora della caccia, 
lʼelogio dellʼamico. Questi temi comuni presentano tuttavia differenze 
significative: riguardo allʼamico come possesso, mentre il Socrate di 
Platone istituisce un paragone tra beni di vario tipo e gli amici a tutto 
vantaggio di questi ultimi, il Socrate di Senofonte dichiara che gli amici 
sono preferibili a qualsiasi altro bene proprio perché lʼutilità degli amici 
è superiore a quella di qualsiasi altro possesso. Nel Liside l’indagine 
sulla philia si intreccia a quella sull’eros, mentre nei Memorabili non 
compare una esplicita connessione tra philia ed eros: benché si dichiari 
erotikos, Socrate appare come un consigliere di potenziali erastai più 
che come un seduttore intellettuale lui stesso. Nel Liside Socrate utiliz-
za la metafora della caccia in riferimento allʼavere catturato ciò di cui 
andava a caccia, vale a dire il significato dellʼamicizia (Lys., 218c5-6), 
mentre nei Memorabili la metafora della caccia (Mem., III, 11) assume 
una valenza essenzialmente pratica, scevra da implicazioni filosofiche. 
Quanto alla teoria dellʼamicizia, la differenza più importante è forse 
quella relativa allʼautarkes: per il Socrate di Senofonte il buon amico 
deve essere autarkes, mentre per il Socrate del Liside chi è autarkes 
non può avere amici, in quanto la sua perfezione morale non necessita 
di amici né di qualsiasi altro essere umano. Dal punto di vista storico, 
mentre nel v secolo l’amicizia è segnata da forti connotazioni politiche, 
nel iv secolo invece l’attenzione tende a spostarsi sul rapporto tra indi-
vidui: è probabile che Socrate abbia orientato il dibattito sull’amicizia 
verso istanze morali, cercando di collegarlo al tema della virtù. Quindi 
la studiosa prospetta una inedita interpretazione complessiva di un dia-
logo difficile, quale il Liside: Platone intende creare deliberatamente una 
falsa aporia (il dialogo contiene molte tesi potenzialmente valide che 
vengono confutate con argomentazioni assai fragili); pertanto, conclude 
Tamiolaki, il carattere artificiale dell’aporia può essere considerato un 
mezzo di iniziare i suoi giovani interlocutori al metodo dell’elenchos. 
Quanto a Senofonte, la sua teoria dell’amicizia è strutturata intorno a 
posizioni di tipo politico con una terminologia squisitamente politica: 
vede gli amici (gli aristocratici, i kaloi kagathoi) come preziosi, indi-



318	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

spensabili alleati per il leader. La studiosa conclude affermando che 
l’elemento che accomuna il Liside e il dialogo con Critobulo in Mem., 
II, 6, è costituito dall’intento di presentare una immagine di Socrate che 
lo difenda da una delle accuse mosse in sede processuale, cioè quella 
di corrompere i giovani, da intendere nel senso di intrattenere con loro 
relazioni sessuali. Questa parte conclusiva è poco convincente, in quanto 
la corruzione cui si alludeva era verosimilmente di natura squisitamente 
politica, nel senso che Socrate li avrebbe indotti a un atteggiamento osti-
le nei confronti della democrazia, la stessa accusa che pochi anni dopo 
la sua morte gli fu mossa da quel retore Policrate (vedi Mem., I, 2, 9) 
che proprio Senofonte si incaricherà di confutare all’interno della prima 
sezione dei Memorabili. 

Egidia Occhipinti analizza la philia a partire dal Liside di Platone, in 
cui viene respinta l’idea tradizionale che la philia sia basata sulla somi-
glianza. Nel Simposio, nonché nella Repubblica, Socrate trasferisce poi 
la philia dall’ambito delle relazioni all’interno della famiglia alle rela-
zioni tra tutti i cittadini, poiché nella città ideale ciascuno dei guardiani 
considererà qualsiasi altro guardiano come suo parente (R., 463c). In Se-
nofonte, invece, prevale una concezione della philia come utile e fonte 
di benefici: l’aiuto reciproco diviene così la base dell’amicizia sia tra i 
cittadini sia tra gli stati. Tuttavia le relazioni di tipo politico in Senofonte 
si configurano spesso come relazioni improntate a una precisa gerarchia: 
si pensi in particolare a quelle che nella Ciropedia Ciro intrattiene con i 
suoi amici, con i suoi alleati e con i nemici sconfitti, spesso trasformati 
in amici e alleati. Anche in alcuni passi dei Memorabili (I, 6, 3; II, 4, 
1-6) si riscontra una visione palesemente utilitaristica della philia, che 
nasce, secondo la concezione tradizionale, dalla somiglianza, in quanto 
essa può esistere soltanto tra i buoni (II, 6, 14-16). 

Francesca Pentassuglio si occupa dell’eros e della dimensione eroti-
ca della paideia quale appare nel Simposio di Senofonte e in quello di 
Platone. In entrambi i testi ci viene presentato un Socrate che in ambito 
erotico rovescia quelle che erano le regole riconosciute nell’ethos tradi-
zionale, vale a dire la gerarchia, l’asimmetria e il desiderio a senso uni-
co nella relazione omosessuale. Senofonte presenta la reciprocità come 
un aspetto che caratterizza l’eros tes psyches, un aspetto a cui viene 
conferito un particolare risalto nell’ambito delle relazioni omosessuali. 
Questa reciprocità costituisce la base per la distinzione tra relazioni le-
cite e illecite, sia di tipo omosessuale che di tipo eterosessuale. L’elogio 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 319

dell’eros tes psyches, contrapposto all’eros rivolto al corpo, si traduce 
nella condanna dei rapporti sessuali tra erastes ed eromenos. L’asimme-
tria nella relazione omosessuale tra un adulto e un giovane costituiva 
una caratteristica di questo tipo di esperienza erotica, una esperienza 
ben diversa dalla philia basata invece sulla reciprocità. Alla base di 
questa asimmetria gerarchica nelle relazioni omosessuali si collocava la 
lettura in chiave pedagogica di tali relazioni, in quanto si supponeva che 
l’erastes fosse dotato di una serie di virtù che lo rendevano atto all’e-
ducazione dell’eromenos. La studiosa quindi rileva che nel discorso di 
Socrate esiste una stretta connessione tra reciprocità, eros tes psyches e 
kalokagathia (Smp., 8, 10-11), presentata come la caratteristica che ac-
comuna entrambi i partner, in quanto la kalokagathia dell’amante genera 
quella dell’amato e viceversa, in una sorta di circolo virtuoso (Smp., 8, 
25-27). Nel Simposio di Platone il rovesciamento di ruolo tra erastes 
ed eromenos, come è noto, riguarda lo scambio di ruoli tra Alcibiade 
e Socrate, il quale, ricercato da Alcibiade come suo erastes, finisce per 
diventare eromenos, mentre Alcibiade è costretto ad assumere il ruolo di 
erastes. A questo proposito Pentassuglio sottolinea che Socrate, parago-
nato da Alcibiade alle statuette dei Sileni (assimilabili a erastai), appare 
a sua volta oggetto di eros e pertanto, assumendo contemporaneamente 
il ruolo di amante e di amato in relazione ad Alcibiade, romperebbe l’a-
simmetria su cui tradizionalmente si fondavano le relazioni omosessuali. 
Una reciprocità tra amante e amato è adombrata, a giudizio della stu-
diosa, anche nel discorso di Diotima, in cui a entrambi viene assegnato 
un ruolo attivo, in quanto nessuno dei due rimane un mero oggetto del 
desiderio in una relazione erotica che è, al tempo stesso, un modello per 
la ricerca filosofica. 

Ancora sulla tematica dell’eros Menachem Luz sviluppa un’analisi 
comparativa tra il testo conservatoci dal Pap. Flor., 113 e il ruolo dell’e-
ros nei discorsi pronunciati da Antistene nel Simposio di Senofonte. Tale 
analisi porta lo studioso a concludere che tanto il dialogo conservato 
(non nella sua interezza) nel Pap. Flor., 113, quanto i discorsi attribuiti 
ad Antistene nel Simposio di Senofonte (3, 4-6; 4, 34-44; 4, 61-62) si 
rifanno a quello che della filosofia di Antistene ci è noto dai frammenti 
superstiti: pertanto il Pap. Flor., 113 costituisce un testo di apprezzabile 
rilevanza nell’ambito della letteratura socratica. 

Jenny Bryan si impegna ad analizzare le relazioni che Socrate intrattie-
ne con le donne. Per quanto riguarda Platone, la studiosa prende in esa-



320	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

me il rapporto tra Aspasia e Socrate nel Menesseno e quello tra Diotima 
e Socrate nel Simposio. In entrambi i casi Socrate riferisce un discorso 
che viene attribuito a una donna, il che a prima vista rappresenta senz’al-
tro una provocazione, dato che la parola e il discorso sono appannaggio 
esclusivo degli uomini. Tuttavia, argomenta Bryan, la provocazione è 
smussata e ricondotta a una dimensione rassicurante: infatti non solo un 
discorso attribuito a una donna è comunque riferito e pronunciato da un 
uomo, ma è fondato il sospetto che sia Aspasia sia, a maggior ragione, 
Diotima altro non siano che una trasparente maschera di Socrate stesso. 
Meno convenzionale e più autenticamente provocatorio nelle sue rela-
zioni con le donne è invece il Socrate di Senofonte. L’interazione più 
significativa e più sorprendente è senz’altro quella con l’etera Teodote 
(Mem., III, 11). Bryan sostiene che esistono parallelismi tra Socrate e Te-
odote: ad es. se Teodote è una donna disposta a stare insieme a chi riesce 
a persuaderla (Mem., III, 11, 1), alla fine della conversazione è Socrate 
che diviene una etera che deve essere persuasa (Mem., III, 11, 15-18) e 
che da un lato si identifica con Teodote, dall’altro risulta superiore a lei 
nell’arte della seduzione. Degno di nota è inoltre il fatto che Teodote 
chieda a Socrate di aiutarla nella caccia agli amici (Mem., III, 11, 15), 
il che è in piena sintonia con il ruolo di intermediario, di mezzano che 
Socrate stesso si attribuisce nel Simposio (3, 10). Infine Socrate assume 
anche il ruolo di esperto nelle arti magiche della seduzione (Mem., III, 
11, 16-17). Tuttavia, prosegue la studiosa, è innegabile che esista una 
tensione tra il Socrate esperto nell’arte della seduzione e in quella del 
mezzano da un lato e il Socrate campione di enkrateia dall’altro. 

Una serie di importanti contributi si occupa poi di questioni ineren-
ti all’etica, dal tema della virtù a quello della felicità. Riguardo alla 
relazione esistente tra le tre virtù socratiche rinvenibile negli scritti di 
Senofonte: il dominio di sé (enkrateia), la capacità di sopportare circo-
stanze esterne avverse (karteria) e l’autosufficienza (autarkeia), Lowell 
Edmunds sottolinea la centralità e la preminenza della enkrateia, esplici-
tamente affermata in Mem., I, 5, 4 (cf. anche IV, 5, 8), e suggerisce una 
stretta connessione tra enkrateia e karteria, ravvisabile anche a livello 
storico-linguistico. Benché la enkrateia indichi la capacità di dominare 
il desiderio di cibo, bevande, sonno, sesso (quindi i desideri provenienti 
dall’interno dell’uomo), mentre la karteria indica la capacità di resistere 
a circostanze avverse esterne all’uomo, quali il freddo, il caldo e la fatica, 
questi due termini risultano in alcuni casi interscambiabili. Il Socrate di 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 321

Senofonte non solo esorta alla karteria, ma anche (e soprattutto) la prati-
ca in prima persona, come emerge dal dialogo con Antifonte (Mem., I, 6, 
2-3 e 7): ciò risulta confermato da vari passi delle Nuvole di Aristofane, 
da frammenti del Konnos di Ameipsias e dal celebre discorso di Alcibia-
de nel Simposio di Platone. Quanto ad autarkeia e all’aggettivo autarkes, 
questi termini ricorrono in quattro passi dei Memorabili (e la autarkeia 
è comunque implicita in Mem., I, 2, 1), ma soltanto in uno (Mem., I, 2, 14) 
viene istituita una chiara relazione fra le tre virtù socratiche. Pertanto, 
conclude Edmunds, è ben difficile sostenere che in Senofonte sussista 
una sistematica connessione tra autarkeia ed enkrateia. Riguardo poi 
alla triade in Platone, il Socrate di Platone non è diverso dal Socrate di 
Senofonte: innanzi tutto, infatti, la karteria presuppone la enkrateia (cf. 
Smp., 219d5-7; 220a1; 220a6); in secondo luogo la autarkeia presenta 
una relazione assai debole, per non dire inesistente, con la enkrateia e la 
karteria (il Socrate platonico non parla mai della autarkeia in relazione 
a sé e, tranne il caso isolato di R., 387d-e1, non si riferisce ad essa come 
a una virtù). Riguardo alla povertà di Socrate, sia Platone che Senofonte 
la presentano come conseguenza di una scelta consapevole, quella della 
pratica della filosofia in Platone, quella della pratica della karteria/en-
krateia in Senofonte. In conclusione, per Edmunds, la presunta triade di 
virtù socratiche negli scritti di Senofonte si riduce in realtà a una diade 
(enkrateia e karteria); il tema della autarkeia è assente in Platone; in Se-
nofonte la autarkeia è posta in relazione alla sua povertà; sia Platone che 
Senofonte considerano la povertà di Socrate come la conseguenza e non 
la causa della sua straordinaria karteria e difendono la povertà di Socra-
te presentandola come l’esito del suo stile di vita. Lo studioso distingue 
quindi due tipi di karteria, la prima da intendersi come una espressione 
di enkrateia che si esercita in relazione a circostanze esterne avverse, e 
la seconda, quella di cui Socrate dà prova, come una deliberata pratica 
quotidiana di austerità, che Edmunds definisce senz’altro ascetismo. Se 
in Senofonte la autarkeia non è connessa alla enkrateia (e quindi a quel 
tipo di karteria che è ordinaria espressione della enkrateia stessa), è vero 
invece che la autarkeia è l’obiettivo della particolare karteria praticata 
da Socrate, del suo ascetismo. Per Socrate, come per Antistene, la au-
tarkeia a cui mira il suo ascetismo è politica o meglio antipolitica, nel 
senso che tende a renderlo indipendenti dalla polis, a condurre una vita 
che si colloca al di fuori o al di sopra della dimensione politica; ben 
diversa, invece, la posizione di Aristotele, che vedrà come autosuffi-



322	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

ciente la polis, non già l’individuo quando si trova a essere isolato dalla 
città (Plt., 1253a27-29). La tematica della autarkeia, nota Edmunds, è 
presente anche in altri autori. Erodoto riferisce l’episodio dell’incontro 
tra Creso e Solone (I, 29-33), che culmina in una sorta di dialoghetto 
filosofico sul tema cruciale della felicità: già la definizione dell’essere 
umano come completamente in balia del caso (I, 32, 4) lascia ben poco 
spazio a qualsiasi pretesa di autosufficienza, e poco dopo Erodoto non 
esita addirittura ad affermare, per bocca di Solone, che nessun uomo è 
autarkes, così come non lo è nessuna regione della terra (I, 32, 8-9). Tu-
cidide mantiene l’analogia istituita da Erodoto tra un paese e il singolo 
individuo, ma rovesciandone il segno: come Atene è la città più auto-
sufficiente della Grecia (II, 36, 3), così lo è il singolo cittadino ateniese 
(II, 41, 1), come afferma Pericle nel suo epitaphios logos. Ma la peste si 
incaricherà di smentire il fiducioso ottimismo di Pericle: nessun essere 
umano, anzi propriamente nessun corpo umano si mostrerà autarkes nei 
confronti della malattia (II, 51, 3). Edmunds ne trae la conclusione che 
l’autosufficienza, radicale e individuale, a cui mirava Socrate (e con 
lui Ippia, Aristippo, Antistene) era antipolitica e sfidava implicitamente 
sia l’autosufficienza dell’individuo basata sull’autosufficienza della polis 
proclamata da Pericle (e subito smentita dalla peste), sia l’arcaico pessi-
mismo di Erodoto: nei confronti della democrazia esaltata da Pericle So-
crate decise di prendere la più netta distanza, assumendo una posizione 
radicalmente apolitica. 

A differenza del contributo di Edmunds, incentrato sulle virtù attri-
buite a Socrate, quello di Nili Alon verte su quelle che, negli scritti di 
Senofonte, vengono presentate come virtù e, in particolare, sulla Virtù 
personificata quale appare nell’apologo di Eracle al bivio attribuito a 
Prodico e riferito da Socrate a conclusione della sua prima conversazio-
ne con Aristippo (Mem., II, 1, 21-33). Innanzi tutto la studiosa precisa 
una differenza fondamentale: mentre in Platone (e in particolare nel 
Platone dei dialoghi giovanili) siamo di fronte a sistematiche discus-
sioni sull’essenza della virtù, Senofonte si limita a fornire, in diverse 
opere, diversi elenchi di virtù: la enkrateia; la sophrosyne; la epime-
leia, ovvero l’impegno assiduo; la disponibilità ad affrontare il ponos, 
cioè la fatica; inoltre alcune delle virtù dell’ethos tradizionale, quali la 
pietas (eusebeia), il coraggio (andreia), la sapienza (sophia). Premesso 
dunque che in Senofonte non vi è traccia di una ricerca orientata alla 
definizione della virtù, la studiosa prende in esame Mem., II, 1, 21-33, 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 323

dove la Virtù (Arete) appare personificata come una mitologica figura 
femminile, per poi confrontare la serie di aretai ricavabili da questo 
passo con quelle che emergono in altri scritti di Senofonte. Quanto 
all’apologo che Socrate attribuisce a Prodico, Alon sostiene una tesi 
senza dubbio di grande interesse: non solo è di Senofonte la veste 
stilistica del racconto, non solo i contenuti fondamentali sono in linea 
con le convinzioni generali di Senofonte per quanto concerne la virtù 
e le virtù, ma addirittura l’intero racconto è stato creato da Senofonte, 
come dimostrerebbe anche il fatto che contenuti assai simili sono posti 
sulla bocca di Ciro in Cyr., II, 2, 24. La Virtù conclude il suo discorso 
prospettando la vittoria della mente sul corpo ottenuta solo a prezzo di 
un duro, incessante sforzo. La virtù, per altro, appare connessa all’ami-
cizia (Mem., II, 6, 35 e 39), nonché all’arte della guerra, poiché ciò che 
caratterizza la virtù sono lo studio e la pratica, non gli scopi inerenti 
ai diversi ambiti: pertanto, asserisce la studiosa, è lecito considerare 
il duro lavoro e la pratica come l’essenza di tutte le virtù. L’Agesilao, 
opera non socratica, offre un interessante elenco di virtù attribuite al 
protagonista ed è particolarmente significativa l’enfasi posta sulla euse-
beia (Ages., 3, 1-2 e 5); in seguito, in una sorta di riassunto delle virtù 
del suo eroe (Ages., 10, 1-2), Senofonte ne elogerà la karteria, il corag-
gio, la sapienza (sophia), ancora la pietas (eusebeia), la moderazione 
(sophrosyne) e il domino di sé (enkrateia). Non diverse sono le virtù 
attribuite a Ciro, l’altro leader ideale. Quanto al Cinegetico, nel capi-
tolo finale si insiste sul valore del ponos (Cyn., 12, 20), mentre la virtù 
appare non tanto personificata come nel racconto di Eracle al bivio, ma 
addirittura trasformata in una divinità (Cyn., 12, 21). La conclusione di 
Alon è che la Virtù personificata di Mem., II, 1, 21-33, nel suo discorso 
non fa altro che delineare gli elementi che caratterizzano la definizione 
di virtù di Senofonte, cioè la enkrateia, la sophrosyne e la epimeleia; 
né bisogna dimenticare che la felicità a cui la virtù conduce non si con-
figura come la meta finale, ma come il risultato, avvertibile già durante 
il percorso, di un atteggiamento orientato verso la virtù. 

Delle virtù e del loro statuto ontologico alla luce del Simposio di Se-
nofonte si occupa invece Susan Prince, allo scopo di smentire la convin-
zione che Senofonte ignorasse la teoria platonica delle Forme e che non 
avesse alcun interesse per i problemi ontologici che questa teoria inten-
deva affrontare: Prince è invece persuasa che Senofonte abbia delibera-
tamente scelto di rifiutare o di passare sotto silenzio alcune delle risposte 



324	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

che venivano date alle questioni ontologiche connesse alla definizione 
della essenza delle virtù, o perché vicino alle posizioni di Antistene o in 
virtù del proprio scetticismo riguardo alla metafisica. Senofonte era al 
corrente delle problematiche inerenti a questioni di natura definizionale 
e ontologica. In Smp., 6, 1-2 emerge la distinzione tra una conoscenza di 
cui ci si dichiara privo e la propria opinione, distinzione in sintonia con 
l’ordinario procedere della conversazione nei dialoghi definizionali di 
Platone, dove il punto di partenza è costituito dall’opinione dell’interlo-
cutore, destinata poi a venire sottoposta a un elenchos, mentre la defini-
zione che dovrebbe rispondere al ti esti? iniziale rimane un obiettivo non 
raggiunto. Nel passo citato, la rinuncia di Ermogene a rispondere alla 
domanda posta, per ripiegare su una più praticabile alternativa, mostra 
un interessante parallelismo con quella che, secondo Aristotele,4 era la 
posizione di Antistene rispetto al tipico ti esti? socratico, una posizio-
ne tradizionalmente interpretata come espressione dello scetticismo di 
Antistene, ma che Brancacci interpreta invece, in accordo con altre tes
timonianze, nel senso che Antistene negava che potesse essere oggetto 
di definizione l’essenza platonica, cioè, in altri termini, negava le Forme 
platoniche come entità reali.5 Inoltre la studiosa sostiene che proprio 
il Simposio, assai più dei Memorabili, risulta affidabile per ricostruire 
la considerazione di Senofonte nei confronti di Antistene e che buona 
parte del materiale presente nel cap. 2 farebbe riferimento al Protrettico 
di Antistene. In Smp., 2, 12, Socrate, rivolgendosi proprio ad Antistene, 
sembra citare la sua celebre tesi che non è possibile contraddire. Quanto 
a Smp., 3, 4, questo passo pone il problema del rapporto tra la giustizia 
(dikaiosyne) e la kalokagathia, intesa come virtù: Antistene afferma in-
fatti che la virtù coincide con la giustizia, adducendo l’argomentazione 
che, mentre il coraggio (andreia) e la sapienza (sophia) in alcuni casi 
possono risultare dannosi agli amici e alla città, la giustizia non può 
mai essere associata all’ingiustizia. Una simile argomentazione non è 
rintracciabile nei frammenti di Antistene a noi pervenuti, se si eccettua la 
definizione della giustizia come la virtù ’più incontestabile’ (anamphilo-

4 Arist., Metaph., VIII, 3, 1043b25-28: “Essi [i seguaci di Antistene] sostengono che 
non è possibile definire l’essenza (to ti esti), perché la definizione è costituita da una 
lunga serie di parole, ma che è possibile solamente insegnare di che qualità sia la cosa; 
così per esempio non è possibile definire che cosa sia l’argento, ma si può dire che è 
simile al piombo” (trad. di G. Reale).

5 Cf. Brancacci 1990, pp. 228-240. 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 325

gotate). Questo aggettivo composto con alfa privativa, oltre a richiamare 
la tesi di Antistene che non è possibile contraddire (in greco: antilegein), 
appare in sintonia con l’abbondante presenza di aggettivi composti con 
alfa privativa nei frammenti superstiti di Antistene. Infine Prince nota 
che quando Socrate afferma di voler arrivare a definire l’attività del ma-
stropos, dell’ ‘intermediario’ (Smp., 4, 56-60), quale si vanta di essere, 
non si tratta di dare una definizione dell’essenza del mastropos, bensì di 
identificarlo cogliendone le funzioni e rileva che la definizione tramite 
funzione era la forma preferita da Antistene e che è plausibile che Seno-
fonte fosse d’accordo con Antistene nel ritenere preferibile questo tipo 
di definizione. In conclusione la studiosa ribadisce che Senofonte non 
ignorava i problemi a cui Platone intendeva dare una risposta con la teo-
ria delle Forme, ma che, forse per influenza di Antistene, non intendeva 
seguire le direttrici di ricerca lungo le quali si muoveva Platone. 

Roslyn Weiss cerca di dimostrare che, a differenza del Socrate di Seno-
fonte e di Aristotele, il Socrate di Platone separa la pietà dal perdono e per-
ciò può avere pietà di coloro che commettono ingiustizia deliberatamente, 
benché biasimi il loro comportamento. Per giungere a questa conclusione 
la studiosa si impegna strenuamente a smentire la diffusa convinzione che 
vede nel Socrate platonico il propugnatore della teoria che nessuno 
fa del male intenzionalmente, ma soltanto per ignoranza, e che quindi 
ogni azione malvagia è frutto di un errore intellettuale, in quanto chiun-
que, quando agisce, non può che fare ciò che ritiene bene, ciò che ritiene 
giusto. Al contrario, il Socrate platonico è persuaso che esistono persone 
che scelgono il male deliberatamente, sapendo cioè che è male. Due punti 
sono particolarmente rilevanti. In Ap., 41d7-e1 Socrate afferma che coloro 
che lo hanno condannato a morte sono degni di biasimo perchè lo hanno 
fatto con l’intenzione di fargli del male: dunque non per un errore intellet-
tuale, credendo di agire giustamente e/o per il bene di Socrate, ma al con-
trario perché pensavano che in tal modo gli avrebbero arrecato un danno. 
L’altro punto è costituito dal fatto che l’attribuzione a Socrate della teoria 
che nessuno fa del male ‘volontariamente’/‘intenzionalmente’ (boulome-
nos) si fonda esclusivamente sul Protagora: è a partire proprio e soltanto 
da questo dialogo che Aristotele l’avrebbe attribuita a Socrate.6 In so

6 Aristotele,  Eth. Nic.,  VII, 2, 1145b23-27, dove appunto attribuisce a Socrate la 
dottrina dell’inesistenza della akrasia e quindi della dottrina che vede nella agnoia, cioè 
nell’ignoranza, l’unica causa di scelte moralmente errate.



326	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

stanza l’affermazione che nessuno fa del male intenzionalmente si fonda 
sull’identificazione del bene con il piacere. È solo partendo da premesse 
squisitamente edonistiche, sostiene Weiss, che nel Protagora si giustifica 
da parte di Socrate la negazione della akrasia, negazione che si rinviene 
solo nel Protagora, ma non in altri dialoghi spesso citati a riscontro, quali 
il Gorgia e il Menone. Nel Menone, la distinzione tra il desiderare (epithu-
mein) e il volere (boulesthai) fa sì che almeno implicitamente emerga una 
distinzione tra gli uomini in base ai loro desideri: se è vero che nessuno 
può volere cose cattive perché, in quanto dannose, lo condurrebbero ine-
vitabilmente all’infelicità, è anche vero che alcuni desiderano cose cattive 
e quindi, se pure non è possibile operare una distinzione tra gli uomini in 
base a ciò che vogliono, sembrerebbe tuttavia possibile operarla in base a 
ciò che desiderano. Pertanto, secondo Weiss, il Socrate di Platone ritiene 
che coloro che fanno del male per errore meritano il perdono, ma non la 
pietà, perché non c’è motivo di avere pietà di loro, dato che il loro agire 
non corrompe comunque la loro anima, mentre coloro che deliberatamente 
fanno del male, perché desiderano (anche se non vogliono) fare del male, 
recano un danno gravissimo alla loro anima e quindi meritano pietà, ma 
non il perdono. Quanto al Socrate di Senofonte, la studiosa sostiene che 
né in Mem., IV, 6, 6, né in Mem., III, 9, 4, viene enunciata la dottrina della 
virtù-scienza (e quindi dell’impossibilità della akrasia) tradizionalmente 
attribuita al Socrate platonico (ma che secondo Weiss si rinviene soltanto 
nel Protagora). In Senofonte la akrasia si configura come l’opposto della 
enkrateia, quella enkrateia che per il Socrate di Senofonte costituisce il 
fondamento della virtù (Mem., I, 5, 4) e rappresenta una priorità rispetto 
alla stessa sophia, perché è proprio la mancanza di enkrateia, cioè la akra-
sia, che tiene lontana dagli uomini la sophia (Mem., IV, 5, 6). Pertanto per 
il Socrate di Senofonte l’ignoranza che scaturisce dalla mancanza di en-
krateia e che porta a scelte sbagliate (vedi ancora Mem., IV, 5, 6, nonché 
IV, 5, 11) non merita né pietà né perdono. 

Ancora nel campo dell’etica si collocano tre contributi che vertono sul 
tema della felicità. Louis L’Allier prende le mosse dalla prima, ampia 
conversazione tra Socrate e Aristippo che si legge in Mem., II, 1: mentre 
Socrate prospetta come unica alternativa possibile quella tra comandare 
o essere comandato, Aristippo, che ha già dichiarato di non appartenere 
alla categoria di coloro che desiderano comandare (II, 1, 8), risponde ri-
fiutando una simile alternativa e sostenendo invece di perseguire una via 
di mezzo, che non passa né attraverso il potere né attraverso la schiavitù, 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 327

ma attraverso la libertà (II, 1, 11). Socrate replicherà ad Aristippo che 
nel mondo degli esseri umani una strada simile non esiste e che è ine-
vitabile che i più forti asserviscano i più deboli (II, 1, 12-13); Aristippo 
replicherà a sua volta che, proprio per evitare una sorte simile, non in-
tende chiudersi all’interno di una cittadinanza (politeia), bensì rimanere 
ovunque nella condizione di xenos (‘straniero’, ma anche ‘ospite’) (II, 1, 
13); al che Socrate obietterà che la condizione dello straniero/ospite, no-
nostante le garanzie che la città dichiara di offrirgli, è una condizione di 
assoluta vulnerabilità, che lo rende ancora più indifeso di qualsiasi citta-
dino (II, 1, 14-15). La via di mezzo di Aristippo sembra dunque del tutto 
impraticabile: tuttavia, sostiene L’Allier, benché per Senofonte l’ambito 
in cui un uomo può conseguire un’autentica grandezza e una vera feli-
cità sia quello politico, per un certo periodo Senofonte ha guardato con 
interesse alla via di mezzo, apparentemente impraticabile, teorizzata da 
Aristippo. Nel dialogo in questione emerge da un lato che chi comanda 
deve essere provvisto di enkrateia, di karteria e di competenza, dall’al-
tro che solo chi comanda gode contemporaneamente sia della libertà sia 
della sicurezza, che appunto gli consentono di essere felice. Esiste però 
una classe di individui che possiede le stesse qualità di chi comanda e 
gode delle sue stesse prerogative: si tratta di una classe di agricoltori la 
cui condizione e la cui vita sembrano realizzare la terza via di Aristippo. 
Essi compaiono in uno spazio lontano dalla Grecia, in quella sorta di 
mondo virtuale (“experimental world”) della Ciropedia: si tratta appunto 
di un gruppo di agricoltori oggetto di un accordo tra Ciro, gli Armeni e i 
Caldei (Cyr., III, 2, 23 e, più dettagliatamente, V, 4, 24). Costoro infatti, 
esenti da qualsiasi obbligo militare, si dedicheranno in tutta tranquillità 
alle loro occupazioni senza essere coinvolti nelle vicissitudini della guer-
ra: padroni e signori nel proprio appezzamento di terreno, e quindi liberi, 
godono anche della sicurezza, una sicurezza che per altro dipende da 
quanto deciso dal loro sovrano, Ciro. Lo studioso, pertanto, rifacendosi 
all’incipit della Ciropedia, in cui Ciro viene implicitamente presentato 
come un abile pastore di popoli (secondo una similitudine familiare ai 
Greci), conclude che l’esistenza di questo gruppo di agricoltori presenta 
significative somiglianze con la via di mezzo di Aristippo ed è una vita 
felice, ma si tratta non di una sorta di felicità filosofica, bensì di una fe-
licità in ultima analisi di tipo materiale: la felicità, appunto, degli agnelli. 

Olga Chernyakhovskaya analizza la concezione della felicità propria 
del Socrate di Senofonte, precisando che la sua indagine intende occu-



328	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

parsi della felicità individuale, non di quella collettiva, dato che si tratta 
di due tipi diversi di felicità: infatti se per il Socrate di Senofonte la 
felicità collettiva coincide sostanzialmente con la prosperità materiale, 
una simile affermazione non vale per quella che è la felicità dei singoli 
individui, che costituisce una questione assai più complessa. Il rapporto 
tra felicità e autarkeia viene preso in esame in base a Mem., I, 6, 10, in 
cui Socrate, nella sua replica ad Antifonte, individua nell’aver bisogno 
del meno possibile la condizione più prossima al divino. Ora la studiosa 
sostiene che una simile affermazione non significa affatto che la felicità 
consista nella autarkeia,7 in primo luogo perché Socrate afferma sì che 
la divinità è perfetta, ma non che è felice; in ogni caso, se pure così fos-
se, una condizione prossima alla felicità non si identifica con la felicità, 
così come una condizione prossima alla perfezione non implica la feli-
cità. Chernyakhovskaya passa quindi a esaminare la natura del piacere: 
esso nasce dal processo che porta a soddisfare i desideri inerenti alla 
sfera del corpo (quali il desiderio di cibo, bevande, sonno, sesso), alle-
viando la sensazione sgradevole o addirittura la vera e propria sofferenza 
che deriva, ad es., dalla fame. Pertanto il meccanismo che genera il pia-
cere è lo stesso per tutti gli esseri umani, ma la sensazione del piacere è, 
secondo la studiosa, eminentemente soggettiva, e ciò vale anche per la 
felicità. Quindi viene preso in considerazione il rapporto tra la felicità e 
i ponoi, da intendersi in senso lato come i compiti che ciascuno decide 
di intraprendere, tenendo conto ovviamente della propria dynamis, cioè 
delle proprie capacità e dei propri limiti: la felicità consiste appunto nel 
portare a termine con successo i compiti prescelti. Mentre per Platone 
sono le capacità innate a determinare il compito proprio di ciascun indi-
viduo, il Socrate di Senofonte, benché riconosca che gli individui sono 
dotati di capacità innate differenti, tuttavia è convinto che siano le com-
petenze e le abilità acquisite a costituire il fattore decisivo del successo 
in una determinata attività (Mem., III, 9, 1-3; IV, 1, 2-3). Inoltre per il 
Socrate di Senofonte la felicità dipende anche da circostanze esterne che 
sfuggono al controllo dell’uomo; la studiosa sostiene poi, sulla base di 
Oec., 11, 8, nonché di Mem., I, 1, 8, che la felicità non soltanto neces-
sita di alcune condizioni esterne, ma anche della benevolenza divina. 
Sulla natura soggettiva sia della sensazione del piacere, sia della felicità, 

7 Così invece Dorion 2000, p. 157; Bevilacqua 2010, pp. 361-362 (entrambi citati 
dalla studiosa).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 329

Socrate nel suo dialogo con Antifonte afferma che ciò che distingue le 
persone felici da quelle infelici non è tanto il successo o l’insuccesso in 
quanto si è intrapreso, bensì la percezione dell’uno o dell’altro, il fatto 
che le persone felici pensano che le cose stiano andando bene per loro, 
mentre quelle infelici pensano il contrario (Mem., I, 6, 8). Benché la feli-
cità sia quindi di natura eminentemente soggettiva, non per questo viene 
meno una gerarchia ben precisa, che vede al gradino inferiore della scala 
i piaceri derivanti dalla soddisfazione dei desideri del corpo, poi i piaceri 
che derivano dall’aver svolto con successo determinati compiti di tipo 
tecnico, e al culmine di questa scala il piacere che Socrate ricava dalla 
consapevolezza del proprio costante perfezionamento. In Senofonte però 
non troviamo alcuna argomentazione tesa a dimostrare che i ponoi di 
natura intellettuale sono fonte di un piacere maggiore di quello che pos-
sono arrecare ponoi di altra natura, tecnica o pratica che dir si voglia; 
è solo il Socrate di Platone che sostiene che soltanto chi preferisce i 
piaceri dell’intelletto, cioè il filosofo, è guidato non solo dalla ragione e 
dall’intelligenza, ma anche dall’esperienza, poiché ha sperimentato tutti 
i tipi di piacere, mentre chi è dedito alle forme inferiori di piacere ignora i 
piaceri dell’intelletto (R., 582a-d). 

Gabriel Danzig si occupa della cruciale questione del rapporto tra 
virtù, felicità e il fine (telos) della vita umana in Senofonte. Lo studio-
so esordisce affermando che, mentre per Platone e Aristotele la pratica 
della virtù costituisce un fine in sé, a prescindere dall’utilità dei risultati 
a cui dà luogo, per Senofonte invece tutte le virtù meritevoli del suo ap-
prezzamento producono utili risultati e, di conseguenza, proprio perché 
priva di utilità, la contemplazione teoretica non rientra per lui nel novero 
delle attività virtuose. Per Senofonte il fine immediato dell’agire virtuo-
so è costituito dai suoi risultati in campo economico e politico, risultati 
che a loro volta da un lato forniscono un diretto contributo alla felicità, 
dall’altro contribuiscono ad essa attraverso una forma di gratificazione 
psicologica. In un discorso rivolto ai suoi soldati (Cyr., I, 5, 8-10), Ciro 
afferma che il fine della virtù non coincide affatto con la pratica della 
virtù stessa, ma con i risultati che la virtù produce. Il caso più signifi-
cativo è quello della enkrateia che il Socrate di Senofonte definisce il 
fondamento della virtù (Mem., I, 5, 4): ebbene in Cyr., I, 5, 8-10, come 
altrove (cf. ad es. Mem., I, 6, 5; II, 1, 30), anche la pratica della enkra-
teia viene presentata non come un fine, né come qualcosa di piacevole; 
chi pratica la enkrateia lo fa non soltanto perché abbandonarsi ai piaceri 



330	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

del corpo in modo incontrollato porta a esiti disastrosi, ma soprattutto 
perché proprio la enkrateia permette in seguito di godere maggiormente 
di quegli stessi piaceri (Cyr., I, 5, 9). In sostanza in questo discorso Se-
nofonte, per bocca di Ciro, dà voce all’idea che la virtù è apprezzabile 
per i suoi risultati, mentre l’idea opposta, cioè che la virtù sia un fine in 
sé, che abbia in sé la propria ricompensa, non ha alcun riscontro, affer-
ma giustamente lo studioso, in nessuna delle opere di Senofonte. Anche 
per Socrate, non meno che per Ciro, la virtù non è un fine, ma soltanto 
un mezzo in vista di quei beni che costituiscono gli elementi della eu-
daimonia. Il Socrate dei Memorabili trova assurdo indagare i fenomeni 
del cosmo, anche perché si tratta di indagini prive di qualsiasi finalità 
pratica (Mem., I, 1, 11-15), una convinzione che viene ribadita nella par-
te conclusiva dell’opera, dove Socrate sostiene che bisogna limitare lo 
studio della geometria, dell’astronomia, dell’aritmetica esclusivamente a 
ciò che è suscettibile di una utilizzazione pratica (Mem., IV, 7, 2-8). In 
Mem., IV, 2, 33, Socrate si spinge ancora oltre, asserendo che perfino 
la sophia è un bene ambivalente, in quanto può suscitare invidia e può 
quindi esporre a disavventure. Quanto alle virtù morali, anche per So-
crate la enkrateia non è fine a se stessa, ma si configura come un mezzo 
sia per accrescere il godimento di quegli stessi piaceri sottoposti al suo 
controllo (cf. in particolare Mem., II, 1, 30 e 33), sia per esercitare in 
modo proficuo una serie di attività e per stringere valide amicizie (Mem., 
II, 1, 32). Riguardo alla eudaimonia, è significativo che la descrizione 
che se ne legge in Mem., IV, 2, 34-35, non faccia nessun riferimento 
alla pratica della virtù come a un elemento della felicità, ma soltanto a 
beni esteriori. Tuttavia, Danzig aggiunge una importante precisazione: 
la pratica della virtù procura anche dei beni interiori forse ancora più 
preziosi di quelli esteriori: si tratta da un lato del piacere prodotto dalla 
speranza di ottenere una serie di beni, dall’altro della gratificazione che 
nasce dalla consapevolezza dei risultati positivi raggiunti (Mem., II, 1). 
Danzig concorda quindi con Chernyakhovskaya riguardo alla dimensio-
ne soggettiva sia del piacere che della felicità (cf. supra, e cf. Mem., I, 
6, 8-9; IV, 8, 6-8; Ap., 5-6, in cui è proprio Socrate a mostrarsi fiero del 
proprio continuo miglioramento). 

Un altro gruppo di contributi ha poi affrontato tematiche di ordine più 
specificamente filosofico, con una particolare attenzione per la natura e 
le finalità dell’elenchos. Sandra Peterson si dedica ad analizzare le sedici 
occorrenze dei termini philosophia, philosophein e philosophos nell’in-



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 331

tera opera di Senofonte. La studiosa muove dalla constatazione che que-
sti termini ricorrono molto raramente in testi anteriori a quelli di Platone 
e di Senofonte, i quali per altro ne fanno un uso quantitativamente molto 
diverso: in effetti, a fronte di ben 346 occorrenze in Platone, ne troviamo 
solo 16 in Senofonte. La tesi di Peterson è che negli scritti di Senofonte 
il termine philosophia nella maggior parte dei casi sta a indicare l’abilità 
nello scontro verbale. Unica eccezione, a suo avviso, le due occorrenze 
che si rinvengono nel Cinegetico, dove i philosophoi sono contrapposti 
ai sophistai (Cyn., 13, 6; 13, 9), proprio perché questi ultimi praticano 
la loro arte soltanto a livello di parole e non di pensiero. Le conclusioni 
presentate da Peterson sono per lo più negative: innanzi tutto né Seno-
fonte né i suoi personaggi (incluso Socrate stesso) chiamano mai Socrate 
philosophos; in secondo luogo gli scritti di Senofonte non offrono alcuna 
prova che Senofonte considerasse se stesso un philosophos nel senso da 
lui attribuito a questo termine o aspirasse a esserlo; inoltre dagli scritti 
di Senofonte non si ricava mai una immagine del philosophos simile 
a quella delineata da Platone nel Fedone e nella Repubblica; infine in 
Senofonte non troviamo alcuna prova che egli intendesse la philosophia 
come uno stile di vita, né come indagine sui fenomeni del cosmo. Nel 
complesso il contributo di Peterson risulta senz’altro utile in primo luo-
go per il materiale raccolto, ma soprattutto per gli interrogativi che pone, 
sia pure en passant, su che cosa intendiamo noi con il termine “filosofo” 
e su quale sia stato il percorso dal philosophos al “filosofo”. 

Deborah Modrak prende in esame l’elenchos quale appare in una serie 
di dialoghi di Platone comunemente definiti “socratici”: l’Eutifrone, il 
Lachete, il Carmide, il I libro della Repubblica, il Menone. La domanda 
iniziale comune a tutti questi dialoghi è del tipo “Che cosa è X?”, dove 
X è una delle tradizionali virtù: la santità nell’Eutifrone, il coraggio nel 
Lachete, la sophrosyne nel Carmide, la giustizia nel I libro della Repub-
blica, la virtù stessa nel Menone. In seguito il Socrate platonico abban-
donerà l’elenchos come strumento principe della ricerca definizionale in 
favore della diairesi, come emerge dal Sofista, ma la definizione ottenuta 
tramite la diairesi soddisferà comunque i requisiti cercati tramite l’elen-
chos, cioè l’universalità, l’esclusività, l’individuazione delle caratteri-
stiche essenziali. Stando a Mem., I, 1, 16, anche il Socrate di Senofonte 
è impegnato nella ricerca definizionale e, secondo la studiosa, anche 
in Mem., IV, 6, Socrate pratica un tipo di elenchos che utilizza sì, come in 
Platone, la domanda “Che cosa è X?”, ma, a differenza di quanto accade 



332	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

in Platone, passa rapidamente da un argomento all’altro, per cui se inizial-
mente la definizione cercata riguarda la pietà (IV, 6, 2-4), subito dopo è 
in gioco la definizione della giustizia (IV, 6, 5-6), quindi quella della sa-
pienza (IV, 6, 7), poi quella del bene (IV, 6, 8), del bello (IV, 6, 9), del co-
raggio (IV, 6, 9-11). Pertanto Modrak nota che in questa conversazione tra 
Socrate ed Eutidemo sono assenti alcune delle caratteristiche dell’elenchos 
quale compare nei dialoghi “socratici” di Platone: innanzi tutto manca la 
professione di inscienza del Socrate platonico; inoltre il Socrate di que-
sta conversazione si accontenta immediatamente delle definizioni fornite 
da Eutidemo, nonostante il loro carattere impreciso (come in IV, 6, 2, 
riguardo alla eusebeia). Quanto al metodo della diairesi, un accenno lo si 
può cogliere nella definizione che Senofonte dà della dialettica in Mem., 
IV, 5, 11-12; tuttavia, mentre Platone sembra presentare l’elenchos come 
utile per distruggere il falso sapere, ma inevitabilmente destinato a con-
durre all’aporia, e quindi propone la diairesi come corretto metodo in 
vista di una corretta definizione, Senofonte tende a fondere i due metodi, 
inserendo l’elenchos di Mem., IV, 6, all’interno di riferimenti al metodo 
della diairesi per giungere a una definizione (Mem., IV, 6, 1, e soprattut-
to IV, 6, 14-15). Pertanto Modrak conclude che, a dispetto delle diffe-
renze riscontrabili, sia Platone che Senofonte sono impegnati a mostrare 
l’importanza dell’elenchos socratico, così come entrambi considerano il 
metodo della diairesi come complementare all’elenchos. 

Geneviève Lachance analizza gli unici due elenchoi presenti nei Me-
morabili, in I, 2, 40-46 e in IV, 2. Dopo aver citato i modelli di elenchos 
proposti in epoche diverse da Robinson8 e da Vlastos,9 Lachance afferma 
che entrambi i modelli, benché differenti, sono fondati esclusivamente 
sugli elenchoi che si rinvengono in Platone, mentre non sono stati presi 
in considerazione gli elenchoi in Senofonte. Riguardo alla forma degli 
elenchoi presenti nei Memorabili, abbiamo sia la reductio ad absurdum, 
sia la presentazione di controesempi. Quanto alla confutazione di Pericle 
messa in atto da Alcibiade (Mem., I, 2, 40-46), Lachance conclude che i 
tre elenchoi mostrano una forte impronta sofistica, poiché si basano su 
una dubbia identità, quella tra illegalità e violenza (bia). Riguardo invece 
alla confutazione del giovane Eutidemo in IV, 2, due degli elenchoi a cui 
viene sottoposto (IV, 2, 19-20; IV, 2, 36-39) sono delle reductiones ad 

8 R. Robinson 1953, p. 23.
9 G. Vlastos 1994, p. 11 = Vlastos 2003, p. 9.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 333

absurdum; gli altri tre (IV, 2, 12-13; IV, 2, 16-18; IV, 2, 31-35) si fondano 
invece su controesempi, addotti allo scopo di confutare un’affermazione 
intesa esplicitamente o implicitamente come universale. In realtà, come è 
stato notato,10 questi controesempi non sono affatto validi: infatti il Socra-
te di Senofonte qui prende una proposizione relativa per assoluta e in tal 
modo incorre nella fallacia denominata “dicto secundum quid ad dictum 
simpliciter”, un tipo di fallacia che si basa appunto sull’eliminazione di 
una specifica condizione: ad es. nel primo elenchos (§§ 12-13) un’affer-
mazione come “il furto non è ingiusto in alcune situazioni” o “il furto non 
è ingiusto nei confronti di alcune persone” diviene “il furto non è ingiu-
sto” tout-court. In Mem., III, 8, 1-7, vediamo invece Aristippo che cerca di 
confutare Socrate nello stesso modo in cui in precedenza era stato confu-
tato da Socrate. Come è stato notato da molti, Aristippo utilizza all’inizio 
(§§ 1-3) un tipo di confutazione che assomiglia a quello usato da Socrate 
con Eutidemo in IV, 2, 31-35. Socrate riesce a sottrarsi al tipo di confuta-
zione messo in atto da Aristippo rispondendo proprio con i controesempi 
che Aristippo avrebbe potuto usare contro di lui; il passaggio successivo 
(§§ 4-7) dimostra come Senofonte non ignorasse del tutto la distinzione 
tra relativo e assoluto: infatti Socrate, nel rispondere ad Aristippo, evita di 
incorrere in una contraddizione proprio perché utilizza una fondamentale 
distinzione: una stessa cosa può essere X e non-X, ma non rispetto allo 
stesso scopo. A questo punto Lachance pone il problema: perché mai 
Senofonte ci mostra un Socrate che confuta Eutidemo mediante contrad-
dizioni che Senofonte sa essere false? L’uso dell’elenchos nei confronti di 
Eutidemo non è presentato come un “buon” uso dell’elenchos? La risposta 
della studiosa è che, se III, 8, non è apocrifo e non è stato scritto molti 
anni dopo IV, 2, si deve ammettere che Senofonte abbia deliberatamente 
rappresentato Socrate mentre cerca di confutare Eutidemo utilizzando con-
traddizioni false. Ma, data la fondamentale finalità apologetica dei Memo-
rabili, lo scopo dell’elenchos che Socrate infligge a Eutidemo deve essere 
eticamente positivo e in effetti lo è, nella misura in cui non consiste nello 
stabilire la verità di una determinata tesi, ma nel dimostrare l’ignoranza di 
Eutidemo. Pertanto, conclude la studiosa, lo scopo dell’elenchos di Mem., 
IV, 2, finisce per essere in sostanziale sintonia con quelli che leggiamo nei 
primi dialoghi di Platone. 

10 Cf. L. Rossetti 2007, pp. 74-81 e 86-92; vedi in particolare pp. 79-80 = Rossetti 
2011,  pp. 67-76 e 81-89; vedi in particolare pp. 73-74. 



334	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

Anthony Ellis prende in esame la riscrittura da parte di Senofonte del 
racconto erodoteo relativo a Creso (in Cyr., VII, 2, 9-29) per indagare 
la concezione della divinità sottesa a tale riscrittura. Ellis individua tre 
aspetti teologicamente rilevanti della narrazione erodotea: l’invidia della 
divinità; la colpa ereditata dagli antenati; l’inganno da parte della divi-
nità. Nei confronti di una divinità concepita come invidiosa è nettissima 
l’opposizione sia di Platone sia di Senofonte: in Phdr., 247a, nonché in 
Tim., 29e, si afferma esplicitamente che l’invidia (phthonos) è del tutto 
estranea alla divinità; quanto a Senofonte da un lato l’invidia è vista 
come propria degli stolti ed estranea all’uomo assennato (Mem., III, 9, 
8), dall’altro nel dialogo tra Socrate e Aristodemo (Mem., I, 4) e in una 
delle conversazioni con Eutidemo (Mem., IV, 3) si afferma che l’amore 
per gli uomini (philanthropia) e la cura per loro sono caratteristiche fon-
damentali della divinità. Quanto alla colpa commessa da un antenato e 
di una responsabilità ereditata, come quella che il Creso erodoteo eredita 
appunto da Gige e che è chiamato a pagare, una simile idea, pur così 
presente in testi letterari ancora nel V secolo, è del tutto estranea a Seno-
fonte, a Platone, ad Aristotele. Riguardo poi alla comunicazione tra gli 
dèi e gli uomini tramite sogni, oracoli e sacrifici, anche in questo caso 
grande è la distanza tra Senofonte ed Erodoto. Il Socrate di Senofonte a 
più riprese insiste sulla disponibilità degli dèi a comunicare con gli uo-
mini e a consigliarli per il meglio tramite prodigi e l’arte mantica (Mem., 
I, 1, 6-9; I, 4, 15; IV, 3, 12; IV, 7, 10), così come anche Ciro, seguendo 
i consigli di suo padre Cambise (Cyr., I, 6, 46), confida nella possibili-
tà che gli dèi indichino almeno agli uomini per cui nutrono sentimenti 
benevoli che cosa devono o non devono fare. Anche Erodoto è convinto 
che prodigi e profezie possano mettere gli uomini in condizione di agire 
per il meglio, tuttavia gli oracoli e soprattutto i sogni possono essere 
ingannevoli o ambigui; inoltre spesso si limitano a rivelare ciò che ine-
vitabilmente accadrà, senza che vi sia alcuna possibilità di impedirlo. 
Non solo: per Erodoto la conoscenza anticipata di una sventura incom-
bente non serve a evitarla, anzi accresce l’angoscia, perché è terribile 
sapere molto e non poter fare nulla (IX, 16, 5). Tutte queste profonde 
divergenze tra Erodoto e Senofonte hanno quindi portato quest’ultimo a 
riscrivere il logos di Creso in una chiave del tutto diversa. In effetti nella 
Ciropedia Creso, nel raccontare a Ciro la propria storia, narra in linea 
di massima gli stessi eventi che troviamo in Erodoto, ma con differenze 
significative: in primo luogo scompare il dialogo tra Solone e Creso, so-



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 335

prattutto perché i temi centrali di natura teologica contenuti nel discorso 
di Solone risultavano inaccettabili per Senofonte; in secondo luogo la 
morte di Atis, che in Erodoto si configura come la nemesis divina che 
colpisce Creso, nel racconto del Creso di Senofonte non ha alcuna spie-
gazione di tipo teologico. Inoltre, il motivo della colpa ereditata dall’an-
tenato, Gige, che Creso è destinato a espiare, è completamente assente in 
Senofonte: infatti le sventure in cui incappa Creso sono dovute a cause 
esclusivamente umane, quali la sua arroganza e il non essere stato capa-
ce di conoscere se stesso e i propri limiti. Per Erodoto, inoltre, gli uomi-
ni, anche i più saggi, sono comunque in balia del caso (I, 32, 4), mentre 
per Senofonte gli uomini più saggi (il Ciro della Ciropedia e il Socrate 
dei Memorabili) sono fermamente convinti che la pietà e il ricorso alle 
pratiche divinatorie costituiscono per gli esseri umani una guida sicura 
e affidabile in tutti quei campi in cui la sapienza umana si rivela insuffi-
ciente e inadeguata.11 In sostanza Senofonte ha una visione assai diversa 
da Erodoto per quanto riguarda il ruolo e il peso degli dèi nelle vicende 
umane, una visione senz’altro più serena e ottimistica. 

Del gruppo di contributi incentrati sull’intertestualità fa parte quello 
di David M. Johnson, che afferma che Senofonte non intendeva costruire 
un suo Socrate in opposizione a quello di Platone, anche se non mancano 
passaggi in cui Senofonte sembra voler replicare a Platone (ad es., Ap., 
1; Mem., I, 4, 1). Studiare Platone e Senofonte come due autori ciascuno 
dei quali dotato di una propria agenda, se pure rappresenta una salutare 
rottura con una tradizione interpretativa che rimaneva impigliata nella 
rete della questione socratica con conseguente svalutazione di Senofon-
te, presenta però il rischio, nota Johnson, di ridurre Socrate a semplice 
portavoce dell’uno o dell’altro. La sua risposta a questo problema con-
siste nello spostare, per così dire, il punto di vista da cui guardare a So-
crate. Studiare Socrate significa sempre e soltanto studiare la ricezione 
di Socrate: Socrate si identifica, per così dire, con la sua ricezione, dato 
che non esiste nel suo caso la distinzione tra un testo originale e la sua 
ricezione. Quanto al rischio di leggere Senofonte solo in funzione di Se-
nofonte, lo studioso afferma che il ritratto di Socrate filosoficamente più 
brillante non può che essere che quello di Platone,12 ma che Senofonte 

11 Cf. in particolare Mem., I, 1, 6-9; IV, 3, 12; IV, 7, 10; Cyr., I, 6, 2-6.
12 Al riguardo mi permetto di rinviare Bevilacqua 2013, pp. 17-50; vedi in particolare 

pp. 32-34.



336	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

si rivela comunque prezioso perché tocca temi mai affrontati dal Socrate 
platonico. Johnson ribadisce pertanto che Senofonte, che presuppone nei 
suoi lettori la conoscenza di vari scritti degli altri Socratici, non intende 
contrapporsi a tali scritti, bensì integrarli e precisarli. Il confronto, ov-
viamente, è soprattutto con Platone, dato che degli altri Socratici ci sono 
pervenuti soltanto dei frammenti, e di solito è Senofonte che prende 
Platone come riferimento (e non viceversa), ma spesso non possiamo 
neppure escludere che entrambi attingano a una fonte comune: testi per-
duti di altri Socratici, oppure ricordi di conversazioni del Socrate storico, 
oppure ancora argomenti discussi all’interno della cerchia socratica. Ma 
il Socrate di Senofonte non è soltanto (intenzionalmente) intertestuale, 
ma anche intratestuale, nel senso che è Socrate quale appare in tutte le 
opere socratiche di Senofonte. L’ultima questione affrontata dallo stu-
dioso riguarda la enkrateia, che per Senofonte costituisce il fondamento 
della virtù e quindi, secondo Dorion, viene ad assumere quella funzione 
che per il Socrate platonico è invece propria della sophia. Johnson ritie-
ne corretta la tesi di Dorion se essa intende affermare che la enkrateia 
costituisce l’insegnamento più importante che il Socrate di Senofonte 
intende impartire; la tesi di Dorion è invece discutibile se Dorion intende 
affermare che per il Socrate di Senofonte la enkrateia rappresenta il fon-
damento della sua filosofia: a giudizio di Johnson, infatti, la enkrateia 
non rappresenta un tratto fondamentale a cui tutte le altre virtù e la stes-
sa felicità possono essere ricondotte. Secondo Johnson per il Socrate di 
Senofonte la enkrateia è necessaria, ma non sufficiente e quindi alla so-
phia rimane affidato un ruolo importante da svolgere. Nella sua conclu-
sione lo studioso sostiene che una possibile compatibilità su argomenti 
in cui Platone e Senofonte erano sembrati inconciliabili apre la strada a 
due rilevanti conseguenze: da un lato permette di reimpostare il nostro 
approccio alla questione socratica; dall’altro se è vero, come sostiene 
Vander Waerdt, che il ritratto di Socrate filosoficamente più significati-
vo è quello di Platone, è anche vero che il Socrate più affidabile non è 
quello di Platone né quello di Senofonte, bensì un Socrate intertestuale 
che getta un ponte tra l’uno e l’altro. 

Boris Hogenmüller si occupa di intertestualità con un approccio ri-
gorosamente filologico, analizzando l’influenza del Critone e del Fe-
done sull’Apologia di Senofonte. Secondo Hogenmüller non soltanto 
l’Apologia platonica, ma anche i due dialoghi incentrati sugli eventi che 
seguirono il processo, cioè il Critone e il Fedone, hanno lasciato tracce 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 337

significative nell’Apologia di Senofonte. In Ap., 23, Senofonte afferma 
che Socrate riteneva che ormai fosse giunto per lui il momento opportu-
no per morire e che questa sua convinzione divenne palese dopo che fu 
pronunciata la sentenza di colpevolezza; quindi adduce due fatti che, a 
suo avviso, dimostrerebbero che Socrate era convinto che per lui ormai 
fosse meglio morire: in primo luogo il suo rifiuto di proporre una pena 
alternativa alla pena di morte chiesta dai suoi accusatori, in secondo 
luogo il suo rifiuto di accettare la proposta degli amici che volevano 
farlo evadere dal carcere. Ora, afferma lo studioso, questo secondo fatto 
non ha nulla a che vedere con quanto avvenne durante il processo, ed è 
proprio la scarsa pertinenza di questo fatto rispetto al contesto in cui è 
inserito che induce a pensare a un prestito da Platone: dal Critone in ge-
nerale (e in particolare da Crit., 43a-53a), nonché da un fugace accenno 
del Fedone, quando appunto Socrate allude a una sua possibile fuga dal 
carcere (Phd., 99a). L’altro passo che rivela un prestito da Platone è Ap., 
28, che riutilizza modificandoli due spunti presenti in Phd., 117d (Apol-
lodoro che nell’imminenza della morte di Socrate scoppia a piangere) e 
in Phd., 89a9-b4 (Socrate che accarezza la testa di Fedone): in Ap., 28, è 
Apollodoro, che Platone presenta come il più afflitto dei discepoli, a cui 
Socrate accarezza la testa, come il Socrate platonico aveva fatto con Fe-
done. Tuttavia, conclude lo studioso, anche se per l’Apologia Senofonte 
ha ampiamente attinto a Platone, ciò non deve implicare in alcun modo 
un giudizio negativo su Senofonte, che riesce comunque a creare una sua 
immagine originale di Socrate. 

Katarzyna Jazdzewska esamina il tema del riso nel Simposio di Plato-
ne e in quello di Senofonte. Dopo aver premesso che, a partire dall’Iliade 
(ad es., Il., I, 595-600), il riso appare un elemento tipico e ricorrente del 
banchetto, la studiosa nota che, ancora a partire da Omero, gli autori gre-
ci si mostrano consapevoli della natura ambigua del riso, che non è solo 
espressione di allegria, di benevolo e innocente scherzo, di un’atmosfera 
di reciproca confidenza, ma può diventare anche derisione, aggressivi-
tà beffarda ovvero manifestazione esteriore di una insensata arroganza. 
Jazdzewska passa quindi ad analizzare il tema del riso e i termini con-
nessi con il riso nel Simposio di Platone, rilevando che questi termini 
sono associati soprattutto ad Aristofane e ad Alcibiade, che la studiosa 
ritiene i due personaggi più comici del Simposio, una considerazione che 
per quanto riguarda Alcibiade appare alquanto sorprendente e non viene 
adeguatamente motivata. Ma anche Socrate è connesso con il lessico 



338	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

del riso, nella misura in cui da un lato esprime la sua preoccupazione 
di suscitare il riso altrui, dall’altro si mostra consapevole del fatto che 
questo è il prezzo da pagare per dire la verità: del resto lo stesso Alcibia-
de nel suo discorso non manca di far notare che i discorsi di Socrate a 
prima vista appaiono ridicoli (geloioi), tanto che ogni persona ignorante 
e sciocca si metterebbe a ridere, mentre se si penetra in essi si scopre 
che sono gli unici dotati di intelligenza (Smp., 221e-222a). Riguardo al 
Simposio di Senofonte, Jazdezewska nota che il riso gode di uno spazio 
assai più ampio che in Platone: non solo i personaggi ridono più spesso, 
ma alcuni di loro, in particolare il buffone Filippo, esprimono le loro 
riflessioni sulla natura del riso. La studiosa afferma poi che il confronto 
tra le due opere rivela un’accentuata differenza per quanto concerne 
il lessico del riso e, più in generale, l’approccio al riso stesso: mentre 
Senofonte appare interessato all’aspetto propriamente giocoso, allegro 
del riso, Platone rivela una significativa attenzione per il lato oscuro del 
riso, quello che può tradursi in derisione. Tuttavia Senofonte e Platone 
presentano anche una caratteristica comune: a differenza di quanto acca-
de in Omero, in Erodoto e nei tragici, né il Simposio di Platone né quello 
di Senofonte ci mostrano un riso che è frutto di beffarda arroganza o di 
compiaciuto inganno.

Esaurita questa sintetica panoramica dei lavori presentati, non si 
possono infine passare sotto silenzio i due interventi etichettati come 
key-speeches. L’intervento di James Redfield si apre con un doveroso 
riconoscimento del contributo, davvero straordinario e innovativo, forni-
to da Livio Rossetti allo studio della letteratura socratica e, più precisa-
mente, di quel nuovo genere letterario costituito dai logoi Sokratikoi, un 
contributo imprescindibile per chiunque intenda occuparsi di Socrate, di 
Senofonte e dello stesso Platone.13 Redfield sottolinea che Platone e Se-
nofonte sono autori dei più antichi testi a carattere autobiografico giunti 
fino a noi, la VII Lettera e l’Anabasi: Socrate appare in entrambi, ma 
mentre in Platone compaiono soltanto accenni molto generici al rapporto 
tra l’autore e Socrate, Senofonte al contrario, in un celebre passo dell’A-
nabasi, rievoca un particolare momento della sua relazione con Socrate, 
il momento in cui Senofonte gli chiede un consiglio riguardo alla propria 

13 I lavori di Rossetti sulla letteratura socratica e sui logoi Sokratikoi si sviluppano a 
partire dai primi anni settanta fino ai nostri giorni: vedi il recente ed esaustivo Rossetti 
2011 (cf. la mia recensione in Eikasmos, XXV, 2014, pp. 525-530). 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 309-340	 339

partecipazione alla spedizione che Ciro sta preparando (An., III, 1, 4-8), 
un episodio la cui indiretta valenza apologetica nei confronti di Socrate 
è stata ampiamente rilevata. In questo episodio Socrate non viene pre-
sentato come un maestro né come un filosofo, bensì come un uomo più 
anziano, evidentemente ritenuto saggio, a cui un giovane si rivolge per 
un consiglio riguardo a una scelta non certo priva di conseguenze. Par-
tendo da questa constatazione Redfield esprime i propri dubbi riguardo 
alla possibilità che Socrate insegnasse ciò che noi intendiamo per filo-
sofia, cioè un insieme relativamente coerente di proposizioni e metodi 
finalizzati a rispondere a una serie di questioni fondamentali di tipo 
etico, metafisico e via dicendo. Riguardo a Senofonte, dato che le sue 
opere socratiche risalgono verosimilmente agli ultimi quindici anni della 
sua vita,14 è probabile, sostiene lo studioso, che egli ricordasse ben poco 
delle conversazioni di Socrate e che abbia fatto ampio ricorso agli scritti 
degli altri Socratici: il problema è dato dal fatto che è difficile farsi una 
idea del carattere prevalente, della comune natura dei numerosissimi dia-
loghi che vennero composti in poco più di un quarto di secolo.15 Infatti 
da un lato i dialoghi di Platone erano verosimilmente atipici, dall’altro 
i dialoghi degli altri Socratici sono andati perduti ovvero, nel migliore 
dei casi, ci sono pervenuti soltanto in frammenti più o meno numerosi, 
più o meno estesi. Quest’ultima affermazione, tuttavia, non è del tutto 
esatta: infatti, nota Redfield, ci sono giunti perfettamente integri alcuni 
dialoghi socratici considerati come spuri, cioè non platonici, da Trasillo, 
che nei primi anni del principato di Augusto raccolse, come è noto, in 
nove tetralogie i dialoghi da lui ritenuti opera di Platone.16 I dialoghi a 
cui fu negata la paternità platonica (Sul giusto, Sulla virtù, Demodoco, 
Sisifo, Erissia, Assioco) consistono per lo più in rapidi scambi verbali 
domanda/risposta, che sfociano in un’aporia o in un paradosso: tenendo 
presente questi dialoghi, si può quindi ritenere probabile che i logoi 

14 Redfield segue la cronologia proposta da Higgins, che colloca le opere socratiche 
nell’arco di tempo che va dal 368 al 354 (Higgins 1977, p. 131). 

15 Circa trecento, nel primo quarto del iv secolo, con una media di una dozzina 
all’anno: vedi Rossetti 2011, pp. 26-33. 

16 Come è noto, anche per alcuni dialoghi attribuiti a Platone da Trasillo (e quindi 
inclusi nelle tetralogie) sussistono dubbi di autenticità: in particolare è generalmente 
negata la paternità platonica per l’Alcibiade II, l’Ipparco, gli Amanti, il Teage, l’Ippia 
maggiore, il Clitofonte, il Minosse, che pertanto potrebbero anch’essi essere considerati 
come preziosi logoi Sokratikoi sopravvissuti nella loro interezza.



340	 bevilacqua / plato and xenophon: comparative studies conference

Sokratikoi fossero, in generale, assai più simili ad essi che ai dialoghi di 
Platone, senza dubbio atipici sia per spessore filosofico sia per la stra-
ordinaria qualità della scrittura. Redfield, pur sottolineando l’importanza 
dell’apporto della letteratura socratica, conclude affermando che non vi è 
possibilità di individuare quali elementi dell’insegnamento attribuito a So-
crate derivino dai ricordi personali di Senofonte, quali invece dagli scritti 
degli altri Socratici e quali infine siano frutto di una sua libera invenzione.

Quanto al key-speech di Dorion, lo studioso ha sostanzialmente ribadito 
i punti fondamentali esposti nella sua ricca e corposa introduzione ai Me-
morabili:17 l’impossibilità di risalire al pensiero del Socrate storico e quindi 
da un lato la definitiva messa in mora della questione socratica e dall’altro 
la ribadita necessità di studiare Platone e Senofonte in una prospettiva di 
tipo comparativistico, mettendo a confronto temi comuni ma sviluppati in 
modo assai diverso; dall’accantonamento della questione socratica deriva 
anche la rinata attenzione per Senofonte, non più considerato come un 
discepolo poco dotato di Socrate, come il fratello minore di Platone, bensì 
come l’autore di una immagine di Socrate ben definita e coerente.

BIBLIOGRAFIA

Bevilacqua, F., Memorabili di Senofonte, Torino, utet, 2010.
—,	 “Che cosa fare di Senofonte?”,  Magazzino di Filosofia, XXII, 2013, pp. 17-50.
Brancacci, A.,  Oikeios logos. La filosofia del linguaggio di Antistene, Napoli, 

Bibliopoli, 1990.
Dorion, L.-A. “Introduction”, in Xénophon. Mémorables, texte établi par M. Bandini 

et traduit par L.-A. Dorion, t. I, Paris, Les Belles Lettres, 2000.
Gastaldi, S.,  Isocrate e Platone: un rapporto controverso, in F. De Luise, 

Socratica III. A Conference on Socrates, the Socratics and the Ancient So-
cratic Literature, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2013, pp. 175-182.

Higgins, W. E., Xenophon the Athenian: The Problem of the Individual and the 
Society of the Polis, Albany, New York State University Press, 1977.

Robinson,  R.,  Plato’s Earlier Dialectic, New York / London, Oxford University 
Press, 1953.

Rossetti, L.,  “L’Eutidemo di Senofonte: Memorabili IV 2”,  in G. Mazzara, Il 
Socrate dei dialoghi. Seminario palermitano del gennaio 2006, Bari, Levante 
Editori, 2007, pp. 74-92.

—,	 Le dialogue socratique, Paris, Les Belles Lettres, 2011.
Vlastos, G.,  Socratic Studies, Cambridge, Cambridge University Press, 1994 (tr. 

it. F. Filippi, Studi socratici, Milano, Vita e Pensiero, 2003).

17 Dorion 2000, pp. VII-CCLII.


