
251 nova tellvs, 32 ◆2, 2015

Virgilio y el orfismo1

Virgil and the Orphism

Hugo Francisco Bauzá
Universidad de Buenos Aires / conicet

hfbauza@yahoo.com.ar

Resumen: Si bien Virgilio deja entrever huellas de diferentes sistemas filosó-
fico-religiosos, es el orfismo el que parece imponerse como eje articulador. 
Según sus primeros biógrafos, antes de emprender su viaje a Grecia, el poeta 
encargó a su amigo L. Vario que, en caso de que algo le sucediera, quemara la 
Eneida. Por tanto, si atendemos a ese incumplido deseo, el corpus que habría 
querido legar a la posteridad estaría constituido sólo por Églogas y Geórgi­
cas, pero no se hace mención de la Appendix Vergiliana. El vate escoge la 
égloga de Títiro y Melibeo como pórtico de su vasto corpus aun cuando no 
es la primera de las Églogas por él compuesta. Tal composición remite a una 
imagen órfica cuando explica que el canto de uno de los pastores tiene efecto 
taumatúrgico cuya dýnamis conmueve la natura toda. La última Geórgica se 
cierra igualmente con una referencia al orfismo expresada en el epýllion de 
Orfeo y Eurídice; vemos así que la figura de Orfeo abraza a manera de sím-
bolo la totalidad de sus composiciones. Más aún, si consideráramos la Enei­
da, en la katábasis del héroe al mundo de ultratumba, también encontramos 
al vate tracio en un sitio de preferencia.

Abstract: Even though Virgil suggests traces of different philosophical and 
religious systems, Orphism seems to prevail as central theme. According to 
his first biographer, before traveling to Greece the poet commissioned his 
friend L. Varius to burn the Aeneid, in case something happened to him. 
Therefore, if we consider that unfulfilled desire, the corpus he would have 
wanted to bequeath to posterity would consist only in Eclogues and Georgics, 
no reference of the Appendix Vergiliana. The poet chooses the eclogue of 
Tityrus and Meliboeus as a gateway of his vast work even if it is not the first 
of the Eclogues composed by him. This composition refers to an Orphic ima
ge when he explains that the singing of one of the pastors has thaumaturgic 
effect that moves the whole nature. The last Georgic also ends with a refe
rence to Orphism expressed in the epýllion of Orpheus and Eurydice; thus we 
see that the figure of Orpheus embraces all his compositions as an important 
symbol. Moreover, if we consider the Aeneid in the hero’s katábasis to the 
underworld, the Thracian bard is also found in a preferential place. 

Palabras clave: Virgilio, Orfeo, orfismo.
Keywords: Virgil, Orpheus, Orphism.
Recibido: 8 de noviembre de 2014 • Aceptado: 22 de febrero de 2015.

1 Trabajo presentado en la Mesa plenaria del “IV Congreso Internacional de Estudios 
Clásicos en México”, 24 de octubre de 2014.



252	 bauzá / virgilio y el orfismo

 In memoriam del 
dilecto amigo Carlos Montemayor

No corresponde entender a Virgilio propiamente como filósofo ni como 
expositor de doctrinas religiosas, tampoco como historiador, pese a que 
en sus composiciones abundan cuestiones filosóficas, religiosas e histó-
ricas precisas, sino que, aunque resulte tautológico, es necesario asumir-
lo como poeta.

Es verdad que en su vasto corpus hay importantes referencias a diver-
sos sistemas filosóficos y doctrinas religiosas, cito por caso la recurren-
cia al epicureísmo, al estoicismo, al pitagorismo o a credos mesiánicos. 
Así pues, respecto de la doctrina de Epicuro, en el muy citado pasaje de 
la Geórgica II, cuando proclama

Felix qui potuit rerum cognoscere causas,
Atque metus omnis et inexorabile fatum
Subiecis pedibus strepitumque Acheruntis auari! (vv. 490-492)

¡Feliz quien pudo conocer las causas de las cosas,
Y ha sometido bajo sus pies todo temor y el hado
Inexorable y el estrépito del avaro Aqueronte!

hace expresa alusión a ideas de Epicuro vertidas a la lengua latina por 
Lucrecio en un magno poema por el que Virgilio guardó siempre admi-
ración.

Por momentos, el mantuano alude al estoicismo; así, por ejemplo, 
cuando la pluralidad de dioses por él evocada —según se pregunta Jac-
ques Perret—, ¿no resulta acaso una amplia metáfora en la que “tous ces 
dieux ne seraient que figures du seul vrai Dieu?” (1962, p. 120).

Respecto del pitagorismo, Paul Maury (1944, pp. 71-147)2 destaca una 
impronta evidente en las Bucólicas donde, descartando la X compuesta 
tardíamente —a la que el estudioso denomina la églogue surnuméraire—, 

2 Si bien este estudio aritmético-simbolista no parece haber aportado resultados 
concretos dado el desajuste de tres versos ya alertado por el propio Maury, sugirió, al 
menos, nuevos rumbos exegéticos. Ad hoc remitimos al comentario de J. Marouzeau, 
“Jeux de Chiffres”, en rel, 23, 1945, pp. 74 y ss., y 24, 1946, pp. 77 ss. Como era de 
esperar el trabajo fue recibido de manera diversa por la crítica; así, pues, confróntese, 
por ejemplo, la recensión de A. Ernout a la edición de las Bucólicas de J. Perret (1961) 
aparecida en la Revue de Philologie, 36, 1962, pp. 260 ss.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 253

advierte en el corpus constituido por las nueve primeras una estructura 
fundada en misteriosas simetrías numéricas no puestas al azar, sino de 
manera deliberada en obediencia a un juego matemático de raíz pitagórica 
(1960, p. 78).3 En ese sentido, Virgilio se hace eco de “la atmósfera órfico-
pitagórica y epicúreo-estoica, que traduce la situación última de la hele-
nización romana, enfrentada probablemente, ya en estos años, con la 
presión incontenible de ciertos cultos orientales” (Disandro 1956, p. 561).

Henri Jeanmaire, en Le Messianisme de Virgile, como su título lo re-
vela, alude a ideas soterológicas del poeta, para lo cual hace hincapié en 
la misteriosa Bucólica IV, en la que, más allá de las posibles atribuciones 
históricas referidas al niño que acaba de nacer —“divino” a los ojos del 
poeta—, el estudioso nos da cuenta de la intuición de la divino-huma-
nidad sobre la que Virgilio habría meditado al contacto con religiones 
mistéricas del Oriente. Así pues, se advierte en el influjo que el texto de 
Isaías dejó en esa Bucólica. El aduentus de este puer traerá implícita, a 
los ojos del poeta, una nueva edad de oro (D’Anna 1985, p. 9).

Pese a esas interpretaciones, válidas todas y, ciertamente, no exclu-
yentes, es nuestro propósito poner énfasis en que el eje en torno del cual 
Virgilio estructura su corpus es la figura de Orfeo. Vale decir que el poe-
ta de Mantua, como la abeja, liba en tal o cual doctrina filosófica con un 
fin estrictamente poético orientado a la concreción de una poesía singu-
larísima atenta al orfismo en la medida en que nos habla de los valores 
metapoéticos del lenguaje, capaces éstos de conmover a la naturaleza; 
advertimos de ese modo que en su poesía la clave es el encantamiento: 
“son idéal du poète est Orphée, l’Enchanteur”, según palabras de Marie 
Desport (1952, p. 465). 

Y, de entre los diversos motivos poéticos referidos al vate tracio, es al 
del encantamiento al que Virgilio atiende con preeminencia poniendo de 
relieve el hechizo que provocan su voz y la melodía de su cítara. 

El incantamentum que generan sus sones no sólo incide en las perso-
nas, sino también sobre la natura toda. Así lo ponen en evidencia, por 
ejemplo, árboles que mecen sus copas al conjuro de su canto del que 
emana una fascinación particular; en la literatura española Garcilaso 
de la Vega, en sus Églogas, tras las huellas de Virgilio, profundizó con 
maestría ese aspecto taumatúrgico (M. J. Bayo 1959, p. 95).

3 Robert Brasillac subraya en Virgilio el influjo de Nigidius Figulus, el filósofo pita-
górico amigo de Cicerón (1960, p. 78).



254	 bauzá / virgilio y el orfismo

Con el propósito de subrayar esa noción de incantamentum, Marie 
Desport ha dedicado páginas luminosas en L’incantation virgilienne. Vir­
gile et Orphée, de las que somos deudores en muchos aspectos. En este 
trabajo la estudiosa destaca que la poésie virgilienne est une incantation 
immense, enveloppant le monde comme une harmonie et comme une 
lumière (1952, p. 14).

Puede sorprender al lector profano esta lectio que debe ser entendida 
sub specie poesis, que es como en efecto debemos leer a un poeta, pero, 
con todo, conviene recordar el caso, pleno de misterio, de los encanta-
dores de serpientes. Éstos, merced a la melodía de sus flautas, hacen que 
el reptil despierte, emerja del cesto donde lo mantenían encerrado y per-
manezca erguido, meneando suavemente la cabeza al conjuro de la mú-
sica; cuando ésta se detiene, el animal retorna dócilmente al sitio donde 
estuviera encerrado. Es difícil explicar esa escena de manera racional, 
pero el hecho se da. Añadamos que, respecto de la dýnamis que potencia 
la música, hoy, por ejemplo, la medicina contempla entre sus especiali-
dades terapéuticas la musicoterapia, en especial para el tratamiento de 
enfermedades del sistema nervioso.

La incantatio dura en tanto y en cuanto operan la música y el canto, 
cuando éstos fenecen, fenecen también el arrobamiento y el éxtasis. Así 
sucede con la magia de Orfeo; la apreciamos, por ejemplo, cuando el 
vate tracio desciende al mundo de ultratumba con el propósito de resca-
tar a su amada Eurídice. Con los acordes de su lira hechiza a las deidades 
infernales: Caronte se ve obligado a transportarlo hasta la ribera infernal 
aun cuando Orfeo no es una sombra sino un ser vivo; el Cancerbero, lejos 
de atacarlo, lame sus pies, y la rueda de Ixión deja de girar, por sólo citar 
algunos de los efectos provocados por los sones de su lira. Sucede así 
una suerte de Orpheuleptós, ya que todos se sienten atrapados por los 
sones logrados por el vate tracio; empero, Orfeo no logra rescatar a su 
amada. 

Sobre esa cuestión mucho se ha lucubrado; para ejemplificarlo, re-
mito a la conocida lectura que sobre ese fracaso argumenta Platón en 
el Sympósion. Refiere el filósofo que los dioses, de antemano, habían 
resuelto no entregarle a Eurídice dado que Orfeo no les pareció digno 
de merecerla, pues no había tenido coraje de morir por el ser amado 
como había hecho Alcestis, sino que había pretendido rescatarla valién
dose del arte de su lira; por esa causa, para L. Gil, Orfeo pasa por ser 
“el primer héroe intelectual de la leyenda griega” (1975, p. 125). Es por 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 255

ello —argumenta Platón— que los inmortales no le habrían mostrado 
a su amada, sino sólo su phásma, es decir, un eídolon de ésta (Symp., 
179d). Más aún, añade el filósofo que las divinidades “expulsaron del 
Hades a Orfeo, hijo de Eagro, sin restituirle a su mujer, cuyo fantasma le 
habían mostrado, porque Orfeo les pareció débil, cosa natural tratándose 
de un citarista” (ibid.). La explicación de su cobardía —de acuerdo con 
Platón— “conserva el desdén del filósofo por ciertas artes que considera 
nocivas para la ‘salud’ de la pólis, tal como explica en su República” 
(Bauzá 1997, p. 85).

 Según subraya Virgilio en la Geórgica IV (v. 491), la frustración de 
su propósito está provocada por debilidad humana, en este caso, locura 
a causa del amor, lo que hace que su amada, en patético grito, exclame: 

Illa: “Quis et me” inquit “miseram et te perdidit, Orpheu,
Quis tantus furor? En iterum crudelia retro
Fata uocant conditque natatantia lumina somnus. (vv. 494-496)

¿Qué locura, Orfeo mío, qué locura tan grande —exclamó Eurídice—
	 te perdió
Y me perdió a mí, infeliz? He aquí que de nuevo los crueles hados
Me hacen volver y el sueño cierra mis ojos, que vagan.

Antes de sumergirnos específicamente en el caso de Virgilio y el orfis-
mo, hago mención de un debatido verso del canto V del “Infierno” de la 
Commedia de Dante Alighieri en donde se alude al aspecto órfico de la 
poesía. Nos referimos al momento en que el florentino y su guía advier-
ten la bufera infernal, che mai non resta (“la borrasca infernal que nunca 
cesa”, v. 35), el suplicio del viento negro del que nos da noticia el Corán 
(cf. Bauzá 1997, p. 85), que, como a estorninos, arrastra incesantemente a 
almas pecadoras. Entre ellas van dos tan juntas que paion sì al vento esser 
leggieri (“parecen al viento ser ligeras”, v. 75).

Por consejo de Virgilio, Dante las invoca por el amor que las une y 
es entonces cuando Francesca da Rimini recuerda su tragedia mentre 
che’l vento, come fa, ci tace (“mientras que el viento, como hace, ca-
lla”, v. 96). No se trata de un error dantesco atribuible a aquello de que 
aliquando bonus dormitat Homerus, tal como se ha repetido en varias 
ocasiones, sino al efecto órfico de la palabra: tan intenso y desgarrador 
el canto de la desdichada que hasta “la borrasca infernal que nunca 
cesa” se detuvo para escuchar el lamento de la joven. He aquí, pues, un 



256	 bauzá / virgilio y el orfismo

ejemplo del encantamiento órfico, vale decir, de la taumaturgia que, sub 
specie poesis, provoca la palabra.

Para esa interpretación, natura y poesía son órganos vivientes, no un 
osario. Hay, pues, una phýsis natural, del mismo modo que hay una phý­
sis poética. Los poetas van tras un fluido que es lo que los naturalistas 
buscan como lazo entre una especie y otra, y que no encuentran. Se trata 
de un fluido al que no pueden captar ni la ciencia empírica ni la dia-
léctica, ya que es evanescente y sólo revive en el alma del poeta donde 
se da la totalidad plena. Ello obedece a que la poesía es un lenguaje de 
totalidades que persigue la natura naturans y no la natura naturata. El 
canto es esa mediación; por él puedo descender al alma del mundo y lue-
go, tras una metánoia de naturaleza poética, volver renovado; se trata de 
una katábasis iniciática seguida de una anábasis revelatoria. Rilke nos 
ha aleccionado sobre esa transformación en sus Cartas a un joven poeta 
y, muy especialmente, en sus Sonetos a Orfeo.

Mientras el naturalista desglosa y separa, y de hecho mata, el poeta, 
cada vez que canta, une, de ahí que la poesía sea una armonía no sólo 
para el hombre, sino también para la naturaleza que parece esperar a los 
poetas quienes la entusiasman, tal como sugiere Hölderlin en “Brot und 
Wein” (estrofas 7 y 8). La poesía, pues, recupera la condición originaria, 
incluso de la natura a la que, mediante el canto, reinstala en una suerte 
de edad de oro. Así lo expresa Virgilio en la Bucólica X, en la que deli-
nea los contornos de una Arcadia ideal, o en la dedicada al sátiro Sileno 
—Bucólica VI—, cuyo canto —pleno de taumaturgia— nos permite cap-
tar la inspiración naciente, i.e., la génesis misma del carmen. 

Los hexámetros del mantuano nos hechizan, y si bien no sabemos 
exactamente el porqué, el carácter órfico de sus composiciones nos pro-
porciona algunas pistas para develar ese misterio que no es otro que 
el del encantamiento: no en vano la Edad Media consideró al hijo de 
Magia un mago, y así lo demuestra Domenico Comparetti en su ya clá-
sico trabajo Virgilio nel Medioevo (1981 pas.). Con todo, no dejamos de 
recordar que la voz Orfeo, según postula Robert Böhme4 rastreando sus 
posibles orígenes micénicos, en sentido lato significa “el cantor” (1981, 
pp. 122-123).

4 Del citado R. Böhme puede consultarse con provecho Orpheus. Der Sänger und 
Seine Zeit, Berna, Francke, 1970 y Der Sänger der Vorzeit. Drei Kapitel zur Orpheus­
frage, Berna, Fracke, 1980.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 257

En los pasajes 149-150 de la Vergilii Vita Donatiana —según tradi-
ción, fundada en la perdida biografía que Suetonio consagrara a los poe-
tas—, se dice que el poeta antes de emprender su viaje a Grecia encargó 
a su amigo L. Vario que, en caso de que algo le sucediera, quemara la 
Eneida —priusquam Italia decederet, ut si quid sibi accidisset, Aeneida 
combureret (ibid., pp. 149-150). Se aduce que la causa era que la epo-
peya carecía del pulimento final —el tan comentado labor limae. En 
efecto, hay en el poema un conjunto de versos que dan la sensación de 
no haber sido sometidos a la criba final; si bien el número de éstos varía 
según los estudiosos —los más atrevidos lo llevan a 58—, pero ¡qué son 
58 en una epopeya que ronda los 10.000 versos!5

Dice la citada Vita, que, muerto el poeta, Tucca y Vario, sus dilectos 
amigos, contraviniendo el deseo del propio Virgilio, por orden de Au-
gusto se vieron en la obligación de editar la epopeya; de ese modo estos 
albaceas Aeneida post obitum iussu Caesaris emendauerunt (ibid., 140-
141). Y así sucedió, reiteramos, no respetándose la voluntad del poeta.

Vale decir que si atendemos a la pretensión de Virgilio, éste habría 
querido legar a la posteridad sólo sus diez Bucólicas y sus cuatro Geór­
gicas, como hemos señalado. Estas composiciones ya tenían estado pú-
blico al punto de haberse convertido en clásicas, pues, en vida del autor, 
eran motivo de estudio. Era tal su popularidad que, en lo que concierne a 
las Bucólicas, algunas fueron dramatizadas; así ocurrió con la referida al 
canto de Sileno. Según testimonia Macrobio, una actriz, la voluble Cythe-
ris, liberta de un tal Volumnio, amante de Marco Antonio y frustrado amor 
de Galo, la declamó en un teatro de Roma al que, casi a escondidas, había 
asistido el poeta.6 Cuando el público se percató de la presencia de Virgilio, 
se puso de pie, saludo protocolar que sólo se hacía ante Augusto, lo que 
parece haber provocado una celotipia secreta en el Princeps como sugie-
ren algunos estudiosos que abordan esa cuestión (Maleuvre 1999, pas.).

Hacemos caso omiso de la Appendix Vergiliana ya que no se la men-
ciona en las Vitae, e incluso hay dudas respecto de la autoría del mantua-
no en lo que hace a tales composiciones. Vale decir que, omitiendo el 
caso del Apéndice, el deseo del poeta habría sido legar sólo Bucólicas y 
Geórgicas. 

5 La muy valiosa edición de Mario Geymonat (hecha sobre una revisión de la edición 
crítica de Remigio Sabadini, de 1930) contabiliza 9.896 hexámetros (P. Vergilio Maro-
nis, Opera, Roma, Edizioni di Storia e letteratura, 2008).

6 Cf. Brasillac 1960, p. 97.



258	 bauzá / virgilio y el orfismo

Las Bucólicas se abren con una imagen órfica (cf. I, 1-5); las Geórgicas 
se cierran también con una expresa referencia al vate tracio (cf. IV, 467-
527), una suerte de sphragís, “sello”, que, a su vez, parece imprimirle 
carácter. Advertimos por tanto que la figura de Orfeo sirve como marco 
simbólico que encierra todo el corpus, por lo que, por propia elección de 
Virgilio, se impone como guía o referente para abordar su mundo poético.

Es sabido que la bucólica en que dialogan Títiro y Melibeo no es la 
primera de las compuestas por el mantuano. Si bien hay discrepancia en 
cuanto a su cronología, la crítica es conteste en que las II, III y V la pre-
ceden en el tiempo.7 ¿Qué llevó al poeta a colocar la referida Bucólica 
de Títiro y Melibeo en primer lugar, vale decir, como pórtico de su orbe 
poético, siendo que no es la primera que compuso?

Entendemos que Virgilio, de manera deliberada, escogió abrir su can-
to con una imagen órfica: la de Títiro quien, en absoluta armonía con la 
naturaleza, enseña a que las selvas repitan que su amada es hermosa, y 
éstas lo hacen a modo de eco. 

Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi
Siluestrem tenui musam meditaris auena:
Nos patriae finis et dulcia linquimus arua.
Nos patriam fugimus : tu, Tityre, lentus8 in umbra
Formosam resonare doces Amaryllida siluas. (vv. 1-5)

Títiro, tú, recostado bajo la cobertura de una coposa haya
Ejecutas silvestre musa con suave flauta:
Nosotros abandonamos los lindes de la patria y los dulces surcos;
Nosotros huimos de la patria: tú, Títiro, tranquilo en la sombra,
Enseñas a los bosques a repetir como un eco: hermosa Amarilis.

Vemos así que el mantuano quiso preludiar su corpus con una ima-
gen órfica —la del canto que conmueve a la natura—, del mismo modo 
como concluye la última de sus Geórgicas también con una directa refe-
rencia al vate tracio.

7 A las tres ya mencionadas H. Goezler añade, en orden cronológico, IV, VI, VII, 
VIII, I y X; Ribbeck indica: VII, I, IX, VI, VIII y X, y Plessis y Lejay proponen como 
probables: IV, VI, VII, VIII, I, IX y X.

8 Para un profundo análisis del valor de lentus en Virgilio, cf. F. García Jurado y R. 
Salazar Morales 2014, pp. 33-44.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 259

Lo órfico en las Bucólicas

En la Bucólica III, los pastores Menalcas y Dametas, luego de entonar 
un canto amebeo, se intercambian presentes. Uno de ellos entrega a su 
compañero un vaso cincelado por Alcimedonte, quien Orpheaque in me­
dio posuit siluasque sequentes (v. 46), “y en medio situó a Orfeo y a los 
bosques que lo siguen”. Esa imagen no es gratuita, sino todo un símbolo 
ya que también Virgilio colocó al mítico Orfeo como centro emblemático 
de su obra. 

La figura de Orfeo tuvo en la antigüedad clásica mucha mayor difusión 
de lo que un lector desprevenido pueda imaginar. Testimonio de ello, por 
ejemplo, son tres copias que se conservan9 de un grupo escultórico mar-
móreo que representa el momento supremo en que Orfeo intenta sacar 
del mundo infernal a su amada y Hermes los sigue por detrás. Eurídice, 
llevada de la mano por el cantor tracio, avanza con uno de sus pies a punto 
de abandonar la morada infernal, pero el dios psicopompo la retiene por 
el peplo como queriendo decirle “eres del mundo de los muertos y es en 
vano que intentes escapar”. El hecho de que existan tres copias de ese gru-
po de tamaño mayor que el natural de las figuras hace pensar que deben 
haber estado expuestas en lugares abiertos a los ojos de muchos, lo que 
pondría en evidencia la popularidad de la que gozaría la leyenda.10

En Virgilio, el canto pastoril, definido por el epíteto silvestre (Buc., I, 
2), resuena en selvas y bosques, del que éstos se hacen eco: su carmen 
produce de ese modo extrañas resonancias. Así pues, respecto de la Bu­
cólica I hemos referido que Títiro enseña a las selvas a que repitan que 
Amarilys es hermosa, en la V un pastor canta la apoteosis de Dafnis, en 
la VI la voz de Sileno produce efectos taumatúrgicos en árboles y ani-
males, y en la X la natura toda, amén de pastores, poetas y deidades, se 
conmueven por Galo que se abandona a la muerte a causa de un amor 
desdichado.11 Esta última composición muestra que el encantamiento 

9 Una está en Villa Albani, otra en el museo del Louvre, la tercera en el Museo ar-
queológico de Nápoles.

10 Un importante trabajo compilado por Alberto Bernabé y Francesc Casadesús —Or­
feo y la tradición órfica— viene a añadir nuevos testimonios a los recogidos por O. Kern 
en su clásico Orphicorum fragmenta.

11 G. B. Conte (1981, p. 360) destaca que Virgilio insta a su amigo Galo a que, para 
salir del tormento amoroso que lo acucia, debe cambiar el género poético elegido —i.e., la 
elegía— “in canto pastorale” (1981, p. 360). En ese sentido, el estudioso hace hincapié 



260	 bauzá / virgilio y el orfismo

órfico va más allá, pues ejerce poderes aun entre los muertos ya que 
puede aquietar incluso hasta los Manes de los difuntos. Al respecto Galo 
moribundo refiere a los amigos que se acercan a confortarlo:

 Soli cantare periti Arcades, 
O mihi tum quam molliter ossa quiescant, 
Vestra meos olim si fistula dicta amores! (vv. 32-34)

Árcades, en el cantar, únicos entendidos,
¡Oh, cuán suavemente reposarían mis huesos,
Si alguna vez vuestra flauta evocara mis amores!

Con todo, “l’affetto premuroso di un amico non può piú di tanto: il 
male è piú forte della medicina” (G. Biagio Conte 1981, p. 367).

Non canimus surdis, respondent omnia siluae, “no cantamos para sor-
dos, los bosques responden todas las cosas”, clama Virgilio, consciente 
del valor de su canto, en la misma Bucólica (v. 8).

La Bucólica VIII, que evoca el canto de los pastores Damón y Alfe-
sibeo, habla también del poder encantador puesto de manifiesto a través 
de hechizos que, finalmente, logran que el ser amado retorne. 

La dýnamis que emana de su poesía encanta la natura, la hace vibrar a 
la vez que los ecos reproducidos por ésta, recíprocamente, hacen vibrar 
al poeta. Se trata de una suerte de amebeo, de un canto alternado entre el 
poeta y la naturaleza: un vasto amebeo cósmico mediante el cual la natu-
ra deviene poeta para el poeta.

El canto entendido a la manera órfica —i.e., con poder de encanta-
miento— se aprecia en el significativo ejemplo que nos proporciona el 
mantuano cuando exclama frigidus in pratis cantando rumpitur anguis, 
“al encantarla se rompe en los prados la frígida serpiente” (Buc., VIII, 
71). Si bien esta referencia remite al folklore itálico, en Virgilio adquiere 
las connotaciones órficas que advertimos como aliento que insufla la 
totalidad de su corpus, vale decir, la fuerza mágica del canto. En esta 
composición, donde Virgilio recrea uno de los Idilios teocriteos, el canto 
de Alfesibeo, poblado de hechizos, encantamientos y poderes taumatúr-
gicos hace ostensible recursos metapoéticos merced a los cuales consi-
gue que retorne el ser amado.

en que en época augustea la elección de tal o cual género literario trascendía lo mera-
mente formal para incidir en el contenido.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 261

También en la Bucólica VI, al expresar la gloria de Varo, proclama 
que si alguien leyera los versos que ha consagrado a su amigo te nostrae, 
Vare, myricae, / te nemus omne canet (vv. 10-11), “a ti, Varo, nuestros 
tamariscos, / a ti todo el bosque te cantará”. El prodigio continúa exten-
diéndose a medida que el sátiro Sileno canta; así pues,

Simul incipit ipse 
Tum uero in numerum faunosque ferasque uideres
Ludere, tum rigidas motare cacumina quercus. (vv. 26-28)

Apenas comienza
Vieras entonces danzar rítmicamente a faunos y fieras,
Vieras entonces cómo las rígidas encinas mecen sus copas.

Idéntica maravilla se aprecia en la Bucólica IX, en la que vuelve a 
expresar su gratitud a Varo cuyo nombre, si Mantua sobrevive, cantan­
tes sublime ferent ad sidera cycni, “los cisnes melodiosos levantarán 
hasta los astros” (v. 29). En varios pasajes de su obra, Virgilio remite a 
los cisnes de su Mantua natal que, canoros, se deslizan sobre las aguas 
del Mincio con lo que, en cierto modo, él mismo, simbólicamente, se 
presenta como el cisne de Mantua; en ese sentido conviene recordar en 
la Eneida los hexámetros que dedica a Cicno, el rey cisne, al que evoca 
como mágico cantor de los ligures.

El efecto taumatúrgico del canto de Meris produce tal arrobamiento 
en la natura que ésta se silencia para escucharlo. Son memorables las 
palabras que expresa Lícidas, su contrincante en el amebeo:

Et nunc omne tibi stratum silet aequor, et omnes,
Aspice, uentosi ceciderunt murmuris aurae. (vv. 57-58)

Y ahora el llano todo se te silencia inmóvil, y mira,
Han cesado las brisas del aura murmurante.

con lo que el poeta, mediante lograda imagen en la que conviven la si-
nestesia y el adýnaton, nos invita a contemplar un silencio sobrecogedor.

De igual modo el canto de Sileno en la Bucólica VI produce un en-
cantamiento que llega también hasta los astros, al respecto dice Virgilio

Ille canit; pulsae referunt ad sidera uallis;
Cogere donc ouis stabulis numerumque referre
Iussit et inuito processit Vesper Olympo. (vv. 84-86)



262	 bauzá / virgilio y el orfismo

Aquél sigue cantando —los valles golpeados (por el eco) lo refieren 
	 a los astros—, 
Hasta que Héspero mandó encerrar las ovejas en los establos
Y contar su número y, a desgano, avanzó hacia el Olimpo.

Lo incoercible de la anágke impide seguir escuchando la voz iniciá-
tica del sátiro: una fuerza a la que no puede oponerse resistencia obliga 
al lucero vespertino a retirarse porque a medida que ha ido declinando el 
día, la noche se acerca silenciosa.

La citada Desport (1952, p. 87) explica que para Virgilio el eco no 
es sólo un fenómeno físico, vale decir un choque de átomos que, al re-
botar, provocan en los oídos sensaciones agradables, siendo sólo objeto 
de curiosidad científica como postula Lucrecio. Para el mantuano el eco 
y las resonancias son algo más ya que forman parte del encantamiento 
poético producto de la misteriosa empatía de la natura por la voz y la 
música del cantor.

En la interpretación virgiliana detrás del eco parece alentar la presen-
cia de los numina característicos de la primitiva religión romana que el 
poeta, fiel a su naturaleza campesina, tiene siempre presentes pero, sin 
perder de vista en ningún momento, que detrás de toda poesía está Apo-
lo. Es el dios délfico quien canta, aquí por boca de Sileno, cuyo canto 
participa, como hemos dicho, del poder encantatorio de Orfeo. Su canto, 
nacido del thélgein, produce incantamentum, 

El poeta de Mantua elabora la Bucólica V, en la que Mopso y Menalca 
evocan, respectivamente, la muerte y la apoteosis de Dafnis, a partir del 
primero de los Idilios teocriteos, con la diferencia de que Virgilio carga 
a esa leyenda con una intensidad subjetiva que no parece apreciarse en el 
poeta siracusano quien sólo la aborda como mero artificio literario. En 
Teócrito se trata de un juego poético grato a los alejandrinos; Virgilio, 
en cambio, siente la historia mítica de Dafnis como la glorificación de 
un ser que, tras su muerte, deviene numen tutelar para los suyos desper-
tando en la tierra una simpatía o felicidad sobrenaturales, con lo que

Ergo alacris siluas et cetera rura uoluptas
Panaque pastoresque tenet Dryadasque puellas. (vv. 58-59)

Entonces un alegre placer invade los bosques y los restantes campos
Y a Pan y a los pastores y a las jóvenes Dríadas.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 263

Advertimos, pues, que la apoteosis de Dafnis ejerce sobre la natura 
los mismos efectos que el canto de Sileno. Al describir la muerte y 
transfiguración del pastor, el poeta, casi sin que nos demos cuenta, nos 
transporta del orden de lo natural al de lo maravilloso. Dejo de lado las 
variadas lecturas que se han propuesto referidas a quién pueda aludir 
Virgilio con la figura de Dafnis para señalar que, englobando todas ellas, 
tal vez el poeta de Mantua quiera sugerir, de manera alusiva y elusiva a 
un mismo tiempo, el misterio de la divino-humanidad; en ese sentido, H. 
Jeanmaire (1930 pas.) advierte en la composición consagrada a Dafnis 
ideas mesiánicas en las que lo místico se enlaza con lo poético. 

Dafnis parece ser la encarnación de Orfeo de la misma manera como 
éste es la encarnación de Apolo. 

Lo órfico en las Geórgicas

Según refiere el gramático Servio, las Geórgicas se clausuraban con el 
elogio del poeta Galo, amigo dilecto del mantuano.12 Sucede que Galo, 
siendo primer prefecto de la provincia de Egipto, habría dilapidado bie-
nes ajenos, e influido por costumbres del Egipto milenario y preso de 
cierta megalomanía, habría hecho erigir estatuas en su honor, lo que 
habría disgustado a Augusto. Tal vez por esa causa o quizá, como su-
giere el citado Servio, porque el Princeps sospechaba que Galo hubiera 
participado de una conjura contra él, cayó en desgracia de Augusto; éste 
dejó en manos del Senado el caso de Galo, y el poeta, para evitar su 
condena, optó por el suicidio; entonces el Princeps castigó al malhadado 
poeta elegíaco con la damnatio memoriae, vale decir, a que su nombre y 
su obra fueran silenciados.

Cuando el Princeps volvía victorioso del Oriente luego de la batalla 
de Actium, un grupo de amigos que estaba en Roma descendió por la vía 
Appia para rendirle homenaje. El encuentro tuvo lugar en Atella, en la 
Campania, donde Augusto se había demorado debido a una temporaria 
indisposición de salud. En esa circunstancia, Virgilio, durante cuatro jor-
nadas, fue declamándole día a día las Geórgicas que acababa de compo-
ner, lo hacía cum suauitate, lenociniis miris, “con una dulzura y suavidad 

12 Ad loc., Servio señala: Sciendum […] ultimam partem huius libri esse mutatam. 
Nam laudes Galli habuit locus ille qui nunc Aristei et Orphei continet fabulam.



264	 bauzá / virgilio y el orfismo

maravillosas”;13 la última de esas composiciones terminaba con el elogio 
de Galo. Parece que cuando Augusto escuchó ese final ordenó que el poeta 
cancelara las laudes Galli. Virgilio cumplió con el mandato: suprimió el epi-
sodio de Galo reemplazándolo por el epýllion de Orfeo y Eurídice. De ese 
modo hizo una sustitución sutil ya que en la Bucólica VI, en boca del sátiro 
Sileno, había expresado que las Musas conferían a Galo los cálamos que 
antes habían entregado a Hesíodo, con los que éste hacía descender los altos 
olmos de los montes. Vale decir que, por mediación de las Musas, Galo 
recibía la inspiración órfica que antes habían otorgado al poeta de Ascra.

El pasaje que refiere la consagración de Galo como poeta órfico es 
significativo y merece ser recordado:

Tum canit errantem Permessi ad flumina Gallum
Aonas in montis ut duxerit una sororum,
Vtque uiro Phoebi choros adsurrexerit omnis,
Vt Linus haec illi diuino carmine pastor
Floribus atque apio crines ornatos amaro
Dixerit: “hos tibi dant calamos, en accipe, Musae,
Ascraeo quos ante seni, quibus ille solebat
Cantando rigidas deducere montibus ornos [...]”. (vv. 64-71)

Luego canta cómo una de las hermanas, a los montes Aonios,
Condujo a Galo que erraba hacia los ríos del Permeso,
Y cómo ante (este) varón, el coro de Febo todo se irguió,
Cómo Lino, pastor de canto divino, adornados sus cabellos
Con flores y apio amargo estas cosas le dijo:
“Las Musas te ofrecen estas cañas, ea, acéptalas,
Las que antes entregaron al anciano de Ascra; con ellas,
Cantando, solía aquél hacer bajar de los montes los recios olmos [...]”.

Galo ha sido investido con el don de una música capaz de hacer des-
cender los recios olmos de los montes, de una música que reviste poder 
de encantamiento. Vale decir que en el final de la Geórgica IV si bien 
Virgilio, para no contradecir a Augusto, suprime el elogio de Galo y lo 
sustituye por el mito de Orfeo reemplaza al poeta que cantaba como 
Orfeo, por Orfeo mismo.

13 Virgilii Vita Donatiana, op. cit., 95; R. Schilling (1981, p. 179), siguiendo la citada 
Vita Vergiliana, refiere que un tal Iulius Montanus, un versificador de época de Tiberio, 
“avait coutume de dire qu’il emprunterait bien quelques passages à Virgile, s’il pouvait 
également lui emprunter la voix, le regard et le geste”.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 265

Respecto del extenso episodio de Orfeo y Eurídice de esta Geórgica 
—ocupa 241 versos de los 566 que dan forma al poema— mucho se ha 
debatido respecto de la fecha y forma de composición (Guillemin 1948, pp. 
189-203). ¿Se trataba de un epýllion compuesto por el poeta en años juveni-
les o de una elaboración nueva para sustituir las laudes Galli? Estamos ante 
una quaestio disputata que no hace al fondo del asunto ya que, sean cuales 
fueran la fecha o forma del poema, las Geórgicas se clausuran con una re-
ferencia directa al orfismo, a una poesía con poder de incantamentum.

Es Proteo quien, en esta composición que enlaza dos figuras dialécti-
camente integradas —Aristeo y Orfeo— como con acierto ha señalado 
G. B. Conte, refiere el mito de los trágicos amantes. La narración de esta 
leyenda, altamente significativa en la obra de Virgilio, no podía estar en 
boca de un mortal, sino en la de un ser superior. Aquí, pues, la pone en 
labios del dios marino al que uno de los Himnos órficos —el número 
25— recuerda como un vate que profetiza. 

Esta leyenda mitológica revela el poder de encantamiento de la poesía 
capaz de conmover incluso a los dioses infernales, así pues, lo leemos en 
un significativo pasaje de la Geórgica citada:

At cantu commotae Erebi de sedibus imis
Vmbrae ibant tenuis simulacraque luce carentum. (vv. 471-472)

Conmovidas por su canto, desde las profundas moradas del Erebo,
Marchaban las débiles sombras y los espectros de los seres carentes 
	 de luz.

Orfeo, en tanto personificación misma de la poesía, mediante su dý­
namis pone en movimiento las sombras y suspende de igual modo los 
suplicios infernales ya que es capaz de doblegar la voluntad de las dei-
dades de corazón duro.

Notas sobre lo órfico en la Eneida

También en la Eneida, aunque su tratamiento en este trabajo escapa al 
marco de Bucólicas y Geórgicas al que pretendimos ceñirnos, la figura 
de Orfeo ocupa un sitio de preferencia. Sólo apuntamos algunas escasas 
referencias con el propósito de poner de relieve la figura del vate tracio 
en la totalidad de la obra de Virgilio. Así pues, Orfeo aparece en un lugar 
de privilegio en el canto VI de la epopeya que es una suerte de canto 
místico referido al más allá.



266	 bauzá / virgilio y el orfismo

El descenso de Orfeo a los infiernos evocado en este canto es el 
momento órfico por excelencia; sobre esa cuestión Pierre Boyancé se-
ñala que “Orphée n’a pas à demander aux dieux d’en bas une science 
qu’il possède déjà. C’est l’efficacité même de ce savoir qui l’a conduit 
jusqu’à eux” (1972, p. 76). Su katábasis al mundo infernal estando aún 
con vida pone de manifiesto la potencia taumatúrgica de su arte.

En el descenso de Eneas a la morada de los muertos se habla de la 
fuerza encantatoria del vate tracio cuando se dice que

potuit Manes arcessere coniugis Orpheus
Threïcia fretus cithara fidibusque canoris. (vv. 119-120) 

Orfeo pudo hacer volver a los Manes de su cónyuge
Confiado en la cítara tracia y en las cuerdas sonoras.

Sólo al conjuro de estas palabras la Sibila accede al ruego del héroe y 
le permite el descenso (Norden 1981, pp. 158-159); esa katábasis es la 
suprema victoria del encantamiento aun cuando el mítico cantor no logra 
recuperar a su amada. Pese al valor de su canto que le hizo posible el 
descenso al mundo infernal, Orfeo, a la luz de la leyenda, no retorna del 
ultramundo como encantador, sino como un hombre vencido.

Cabe también referir que el tópico del poder de encantamiento de la 
poesía virgiliana se lo advierte en la referencia a ciertos personajes de la epo-
peya, por lo que la Eneida rebasa con creces el plano de lo meramente 
épico. Muchos de ellos son habitantes de una Arcadia poética como re-
fiere Bruno Snell en una obra clave —El descubrimiento del espíritu.14 
De entre esos célebres personajes provistos de poder de encantamiento, 
además de Orfeo que canta a los bosques y éstos le responden, se en-
cuentran Museo, capaz de curar las enfermedades con su melodía; Cic-
no, el rey cisne cantor de los ligures; el mítico Anfión, que con auxilio 
de su lira erigió los muros de Tebas; Arión, que canta entre los delfines; 
el dios Pan, que sopla su siringa en los bosques; Sileno, quien a Dioniso 
niño enseñó el arte de la flauta; Midas, el discípulo de Orfeo; Creteo, el 
citaredo órfico, y el eólida Miseno, que despliega el poder de su música 
sobre la flota.

También cuando evoca el momento en que latinos y troyanos corren 
en masa a la contienda, “la vastità degli spazi sembra multiplicare gli 

14 Cf. el capítulo “El descubrimiento de un nuevo paisaje espiritual”, en Snell 1965, 
pp. 355-426.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 267

effetti della musica di guerra” —destaca A. La Penna (2005, p. 256)—, 
lo que parece también otra modalidad de lo órfico.15

También se advierte lo órfico en los oráculos de Fauno y de la Sibila, 
en los cantos de los salios, de Iopas o del mítico encantador de serpien-
tes o, entre otros, en el sacerdote Umbrón. El taumatúrgico accionar de 
estos personajes es prueba de ese thélgein misterioso que arroba a los 
seres y a la natura toda. 

A estos ejemplos de incantamentum de raíz órfica hay que añadir el 
hechizo provocado por los marsios, el arte médica del vate Yápix y la 
incontrastable presencia de Faunos, Silvanos, Sátiros y otros numina del 
primitivo panteón itálico. Éstos, con sus ecos y resonancias, personifican 
misteriosos rumores de la natura captados por el alma campesina de Vir-
gilio a los que, no por azar, evoca en su magna epopeya.

Así, en un sitio privilegiado como son los Campos Elisios, Virgilio 
sitúa al mítico vate, quien en esa morada ejecuta su lira.

Nec non Threïcius longa cum ueste sacerdos
Obloquitur numeris Septem discrimina uocum
Iamque eadem digitis, iam pectine pulsat eburno. (vv. 645-647)

También con larga veste el sacerdote tracio
Hace sonar rítmicamente siete variedades de voces,
Pulsándolas ya con sus dedos, ya con el ebúrneo plectro.

Recordemos que, en una lectura pitagórica, la música de siete cuerdas 
era el eco terrestre de la armonía de las esferas, con lo que Virgilio alude 
a la íntima relación entre lo órfico y lo pitagórico.

El orfismo y su capacidad de encantamiento muestra a Virgilio como 
una suerte de Orfeo redivivo, el vate que, revestido de ese misterioso 
poder, nos pone en presencia de una poesía plena de ecos y resonancias, 
capaz de conmover la natura toda y, en consecuencia, también a los an-
tiguos oyentes u hoy a nosotros, sus lectores.

Es por ese motivo que entendemos el orfismo como el hilo conductor 
que, de manera simbólica, religa las composiciones virgilianas. 

15 Al comentar esa contienda A. La Penna añade: “la guerra ha (in Virglio) 
un’ambiguità di fondo, simile a quella della divinità: affascina e atterrisce” (op. cit., p. 
257).



268	 bauzá / virgilio y el orfismo

BIBLIOGRAFÍA

AA.VV., Wege zu Vergil, herausgegeben von Hans Oppermann, Darmstadt, W. B., 
1976.

Bailey, Cyril, Religion in Virgil, Oxford, Clarendon Press, 1935.
Bauzá, Hugo F., “El mito de Orfeo y las bases de una metafísica poética”, en Voces 

y visiones. Poesía y representación en el mundo antiguo, Buenos Aires, Biblos, 
1997.

Bayo, Marcial José, Virgilio y la pastoral española del Renacimiento (1480-1530), 
Madrid, Gredos, 1959.

Bernabé, Alberto y Francesc Casadesús, Orfeo y la tradición órfica, 2 vols., Ma-
drid, Akal, 2008.

Biagio Conte, Gian, “Lettura della decima bucolica”, en Le Bucoliche, Lecturae 
Vergilianae a cura di Marcello Gigante, Nápoles, Giannini Editore, 1981, pp. 
347-373.

Böhme, Robert, “Der Name Orpheus”, Minos, 17, 1981, pp. 122-133.
Bonifaz Nuño, Rubén, Tiempo y eternidad en Virgilio, México, Universidad Na-

cional Autónoma de México, 1976.
Boyancé, Pierre, La religión de Virgile, París, Presses Universitaires de France, 

1963.
—,	 Le culte des Muses chez les philosophes grecs. Études d’histoire et de psycho­

logie religieuses, París, Éd. E. de Boccard, 1972.
Brasillac, Robert, Présence de Virgile, París, Plon, 1960.
Brummer, I., Vitae Vergilianae, Leipzig, Teubner, 1881.
Büchner, Karl, Virgilio, edizione italiana a cura di Mario Bonaria, Brescia, Paideia, 

1963.
Comparetti, Domenico, Virgilio nel Medioevo, vols. I y II, Firenze, La Nuova 

Italia, 1981.
Conte, Gian Biagio, “Lettura della decima bucolica”, en Le Bucoliche, Lecturae 

Vergilianae a cura di Marcello Gigante, Nápoles, Giannini Editore, 1981, pp. 
347-373.

—,	 Virgilio. Il genere e i suoi confini, Milán, Garzanti, 1984.
Cristóbal López, Vicente, “La tradición clásica en España”, Minerva: Revista de 

filología clásica, 26, 2013, pp. 17-51.
D’Anna, Giovanni, “Rileggendo l’inizio della sesta Bucolica di Virgilio”, en M. 

Renard y P. Laurens, Hommages à H. Bardon, Bruselas, Latomus, 1985.
Desport, Marie, L’incantation virgilienne. Virgile et Orphée, Burdeos, Imprimeries 

Delmas, 1952.

Disandro, Carlos A., “Las ‘Geórgicas’ de Virgilio. Estudio de Estructura Poética”, 
Boletín de la Academia Argentina de Letras, 21, 1956, pp. 517-601 y 22; 1957, 
pp. 175-230 y 466-511.

Fernández Galiano, Manuel, Títiro y Melibeo. La poesía pastoril grecolatina, 
Madrid, Fundación Pastor, 1984.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 251-269	 269

Galais, Pierre y Joël Thomas, L’arbre et la fôret dans l’Enéide et l’Eneas. De la 
psyché antique à la psyché médiévale, París, H. Champion, 1997.

García Calvo, Agustín, Virgilio, Madrid, Ediciones Júcar, 1976.
García Jurado, Francisco y Roberto Salazar Morales, La traducción y sus pa­

limpsestos: Borges, Homero y Virgilio, Madrid, Escolar y Mayo Editores, 2014.
Gil, Luis, “Orfeo y Eurídice. Versiones antiguas y modernas de una vieja leyenda”, 

en Transmisión mítica, Barcelona, Planeta, 1975, pp. 120-197.
Guillemin, M., “L’unité de l’oeuvre virgilienne”, rel, 26, 1948, pp. 189-203.
Heinze, Richard, La tecnica epica di Virgilio, trad. de Mario Martina, Bolonia, 

Società Editrice Il Mulino, 1996.
Jeanmaire, Henri, Le messianisme de Virgile, París, Librairie Philosophique J. 

Vrin, 1930.
La Penna, Antonio, L’impossibile giustificazione della storia. Un’interpretazione di 

Virgilio, Bari, Ed. Laterza, 2005.
Mackail, J. W., Virgil and his Meaning to the World of Today, Nueva York, Long-

manss, Green and Co., 1939.
Maleuvre, Jean-Yves, La mort de Virgile d’après Horace et Ovide, París, Jean 

Touzot, 1999. 
Maury, Paul, “Le secret de Virgile et l’architecture des Bucoliques”, en Lettres 

d’Humanité, París, Les Belles Lettres, III, 1944, pp. 71-147.
Norden, Eduard, P. Vergilius Maro Aeneis Buch VI, Darmstadt, WB, 1981.
Paratore, Ettore, Virgilio, Florencia, G. C. Sansoni Editore, 1961.
Perret, Jacques, Virgile, París, Aux Éditions du Seuil, 1962.
Pöschl, Viktor, Die Dichtkunst Virgils. Bild und Symbol in der Äneis, Berlín-Nueva 

York, de Gruyter, 1977.
Sainte-Beuve, C. A., Étude sur Virgile, París, Calmann Lévy Éditeur, 1878.
Schilling, Robert, “Virgile ‘Poète Total’ ”, rel, 59, 1981, pp. 177-192.
Snell, Bruno, Fuentes del pensamiento europeo, trad. José Vives, Madrid, Razón 

y Fe, 1965.
Vergilii Maronis, P., Opera, ed. a cura di Mario Geymonat, Roma, Edizioni di 

Storia e Letteratura, 2008.


