Virgilio y el orfismo!
Virgil and the Orphism

Hugo Francisco BAuzZA
Universidad de Buenos Aires / CONICET
hfbauza@yahoo.com.ar

RESUMEN: Si bien Virgilio deja entrever huellas de diferentes sistemas filosé-
fico-religiosos, es el orfismo el que parece imponerse como eje articulador.
Segtin sus primeros bidgrafos, antes de emprender su viaje a Grecia, el poeta
encargd a su amigo L. Vario que, en caso de que algo le sucediera, quemara la
Eneida. Por tanto, si atendemos a ese incumplido deseo, el corpus que habria
querido legar a la posteridad estaria constituido s6lo por Eglogas y Gedrgi-
cas, pero no se hace menciéon de la Appendix Vergiliana. El vate escoge la
égloga de Titiro y Melibeo como pértico de su vasto corpus aun cuando no
es la primera de las Eglogas por él compuesta. Tal composicién remite a una
imagen Orfica cuando explica que el canto de uno de los pastores tiene efecto
taumatdrgico cuya dynamis conmueve la natura toda. La dltima Gedrgica se
cierra igualmente con una referencia al orfismo expresada en el epyllion de
Orfeo y Euridice; vemos asi que la figura de Orfeo abraza a manera de sim-
bolo la totalidad de sus composiciones. Mds atn, si considerdramos la Enei-
da, en la katdbasis del héroe al mundo de ultratumba, también encontramos
al vate tracio en un sitio de preferencia.

ABSTRACT: Even though Virgil suggests traces of different philosophical and
religious systems, Orphism seems to prevail as central theme. According to
his first biographer, before traveling to Greece the poet commissioned his
friend L. Varius to burn the Aeneid, in case something happened to him.
Therefore, if we consider that unfulfilled desire, the corpus he would have
wanted to bequeath to posterity would consist only in Eclogues and Georgics,
no reference of the Appendix Vergiliana. The poet chooses the eclogue of
Tityrus and Meliboeus as a gateway of his vast work even if it is not the first
of the Eclogues composed by him. This composition refers to an Orphic ima-
ge when he explains that the singing of one of the pastors has thaumaturgic
effect that moves the whole nature. The last Georgic also ends with a refe-
rence to Orphism expressed in the epyllion of Orpheus and Eurydice; thus we
see that the figure of Orpheus embraces all his compositions as an important
symbol. Moreover, if we consider the Aeneid in the hero’s katdbasis to the
underworld, the Thracian bard is also found in a preferential place.

PALABRAS CLAVE: Virgilio, Orfeo, orfismo.
KEYWORDS: Virgil, Orpheus, Orphism.
RECIBIDO: 8 de noviembre de 2014 ¢ ACEPTADO: 22 de febrero de 2015.

! Trabajo presentado en la Mesa plenaria del “IV Congreso Internacional de Estudios
Clasicos en México”, 24 de octubre de 2014.

251 NOVA TELLVS, 32+2, 2015



252 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

In memoriam del
dilecto amigo Carlos Montemayor

No corresponde entender a Virgilio propiamente como filésofo ni como
expositor de doctrinas religiosas, tampoco como historiador, pese a que
en sus composiciones abundan cuestiones filoséficas, religiosas e histo-
ricas precisas, sino que, aunque resulte tautoldgico, es necesario asumir-
lo como poeta.

Es verdad que en su vasto corpus hay importantes referencias a diver-
sos sistemas filos6ficos y doctrinas religiosas, cito por caso la recurren-
cia al epicureismo, al estoicismo, al pitagorismo o a credos mesidnicos.
Asi pues, respecto de la doctrina de Epicuro, en el muy citado pasaje de
la Georgica I, cuando proclama

Felix qui potuit rerum cognoscere causas,
Atque metus omnis et inexorabile fatum
Subiecis pedibus strepitumque Acheruntis auari! (vv. 490-492)

iFeliz quien pudo conocer las causas de las cosas,
Y ha sometido bajo sus pies todo temor y el hado
Inexorable y el estrépito del avaro Aqueronte!

hace expresa alusién a ideas de Epicuro vertidas a la lengua latina por
Lucrecio en un magno poema por el que Virgilio guard6 siempre admi-
racion.

Por momentos, el mantuano alude al estoicismo; asi, por ejemplo,
cuando la pluralidad de dioses por él evocada —seglin se pregunta Jac-
ques Perret—, ;no resulta acaso una amplia metifora en la que “tous ces
dieux ne seraient que figures du seul vrai Dieu?” (1962, p. 120).

Respecto del pitagorismo, Paul Maury (1944, pp. 71-147)* destaca una
impronta evidente en las Bucolicas donde, descartando la X compuesta
tardiamente —a la que el estudioso denomina la églogue surnuméraire—,

2 Si bien este estudio aritmético-simbolista no parece haber aportado resultados
concretos dado el desajuste de tres versos ya alertado por el propio Maury, sugirid, al
menos, nuevos rumbos exegéticos. Ad hoc remitimos al comentario de J. Marouzeau,
“Jeux de Chiffres”, en REL, 23, 1945, pp. 74 y ss., y 24, 1946, pp. 77 ss. Como era de
esperar el trabajo fue recibido de manera diversa por la critica; asi, pues, confrontese,
por ejemplo, la recensién de A. Ernout a la edicién de las Bucdlicas de J. Perret (1961)
aparecida en la Revue de Philologie, 36, 1962, pp. 260 ss.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 251-269 253

advierte en el corpus constituido por las nueve primeras una estructura
fundada en misteriosas simetrias numéricas no puestas al azar, sino de
manera deliberada en obediencia a un juego matemadtico de raiz pitagérica
(1960, p. 78).% En ese sentido, Virgilio se hace eco de “la atmésfera 6rfico-
pitagdrica y epicureo-estoica, que traduce la situacion ultima de la hele-
nizacién romana, enfrentada probablemente, ya en estos afios, con la
presién incontenible de ciertos cultos orientales” (Disandro 1956, p. 561).

Henri Jeanmaire, en Le Messianisme de Virgile, como su titulo lo re-
vela, alude a ideas soterolégicas del poeta, para lo cual hace hincapié en
la misteriosa Bucolica 1V, en la que, més alla de las posibles atribuciones
historicas referidas al nifio que acaba de nacer —*“divino” a los ojos del
poeta—, el estudioso nos da cuenta de la intuicion de la divino-huma-
nidad sobre la que Virgilio habria meditado al contacto con religiones
mistéricas del Oriente. Asi pues, se advierte en el influjo que el texto de
Isafas dej6 en esa Bucdlica. El aduentus de este puer traerd implicita, a
los ojos del poeta, una nueva edad de oro (D’Anna 1985, p. 9).

Pese a esas interpretaciones, vélidas todas y, ciertamente, no exclu-
yentes, es nuestro propdsito poner énfasis en que el eje en torno del cual
Virgilio estructura su corpus es la figura de Orfeo. Vale decir que el poe-
ta de Mantua, como la abeja, liba en tal o cual doctrina filoséfica con un
fin estrictamente poético orientado a la concrecién de una poesia singu-
larisima atenta al orfismo en la medida en que nos habla de los valores
metapoéticos del lenguaje, capaces éstos de conmover a la naturaleza;
advertimos de ese modo que en su poesia la clave es el encantamiento:
“son idéal du poete est Orphée, I’Enchanteur”, segin palabras de Marie
Desport (1952, p. 465).

Y, de entre los diversos motivos poéticos referidos al vate tracio, es al
del encantamiento al que Virgilio atiende con preeminencia poniendo de
relieve el hechizo que provocan su voz y la melodia de su citara.

El incantamentum que generan sus sones no soélo incide en las perso-
nas, sino también sobre la natura toda. Asi lo ponen en evidencia, por
ejemplo, arboles que mecen sus copas al conjuro de su canto del que
emana una fascinacion particular; en la literatura espafiola Garcilaso
de la Vega, en sus Eglogas, tras las huellas de Virgilio, profundizé con
maestria ese aspecto taumatirgico (M. J. Bayo 1959, p. 95).

3 Robert Brasillac subraya en Virgilio el influjo de Nigidius Figulus, el filésofo pita-
gérico amigo de Cicerén (1960, p. 78).



254 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

Con el propésito de subrayar esa nocion de incantamentum, Marie
Desport ha dedicado péaginas luminosas en L’incantation virgilienne. Vir-
gile et Orphée, de las que somos deudores en muchos aspectos. En este
trabajo la estudiosa destaca que la poésie virgilienne est une incantation
immense, enveloppant le monde comme une harmonie et comme une
lumiere (1952, p. 14).

Puede sorprender al lector profano esta lectio que debe ser entendida
sub specie poesis, que es como en efecto debemos leer a un poeta, pero,
con todo, conviene recordar el caso, pleno de misterio, de los encanta-
dores de serpientes. Estos, merced a la melodia de sus flautas, hacen que
el reptil despierte, emerja del cesto donde lo mantenian encerrado y per-
manezca erguido, meneando suavemente la cabeza al conjuro de la mu-
sica; cuando ésta se detiene, el animal retorna décilmente al sitio donde
estuviera encerrado. Es dificil explicar esa escena de manera racional,
pero el hecho se da. Afladamos que, respecto de la dynamis que potencia
la musica, hoy, por ejemplo, la medicina contempla entre sus especiali-
dades terapéuticas la musicoterapia, en especial para el tratamiento de
enfermedades del sistema nervioso.

La incantatio dura en tanto y en cuanto operan la musica y el canto,
cuando éstos fenecen, fenecen también el arrobamiento y el éxtasis. Asi
sucede con la magia de Orfeo; la apreciamos, por ejemplo, cuando el
vate tracio desciende al mundo de ultratumba con el propdsito de resca-
tar a su amada Euridice. Con los acordes de su lira hechiza a las deidades
infernales: Caronte se ve obligado a transportarlo hasta la ribera infernal
aun cuando Orfeo no es una sombra sino un ser vivo; el Cancerbero, lejos
de atacarlo, lame sus pies, y la rueda de Ixi6n deja de girar, por sélo citar
algunos de los efectos provocados por los sones de su lira. Sucede asi
una suerte de Orpheuleptos, ya que todos se sienten atrapados por los
sones logrados por el vate tracio; empero, Orfeo no logra rescatar a su
amada.

Sobre esa cuestion mucho se ha lucubrado; para ejemplificarlo, re-
mito a la conocida lectura que sobre ese fracaso argumenta Platon en
el Sympdosion. Refiere el filésofo que los dioses, de antemano, habian
resuelto no entregarle a Euridice dado que Orfeo no les parecié digno
de merecerla, pues no habia tenido coraje de morir por el ser amado
como habia hecho Alcestis, sino que habia pretendido rescatarla valién-
dose del arte de su lira; por esa causa, para L. Gil, Orfeo pasa por ser
“el primer héroe intelectual de la leyenda griega” (1975, p. 125). Es por



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 251-269 255

ello —argumenta Platén— que los inmortales no le habrian mostrado
a su amada, sino sélo su phdsma, es decir, un eidolon de ésta (Symp.,
179d). Més atin, afade el filosofo que las divinidades “expulsaron del
Hades a Orfeo, hijo de Eagro, sin restituirle a su mujer, cuyo fantasma le
habfan mostrado, porque Orfeo les parecié débil, cosa natural tratdndose
de un citarista” (ibid.). La explicacién de su cobardia —de acuerdo con
Platén— “conserva el desdén del filésofo por ciertas artes que considera
nocivas para la ‘salud’ de la pdlis, tal como explica en su Repuiblica”
(Bauza 1997, p. 85).

Segtin subraya Virgilio en la Gedrgica IV (v. 491), la frustraciéon de
su proposito estd provocada por debilidad humana, en este caso, locura
a causa del amor, lo que hace que su amada, en patético grito, exclame:

llla: “Quis et me” inquit “miseram et te perdidit, Orpheu,
Quis tantus furor? En iterum crudelia retro
Fata uocant conditque natatantia lumina somnus. (vv. 494-496)

(Qué locura, Orfeo mio, qué locura tan grande —exclam¢ Euridice —

te perdid
Y me perdi6 a mi, infeliz? He aqui que de nuevo los crueles hados
Me hacen volver y el suefio cierra mis 0jos, que vagan.

Antes de sumergirnos especificamente en el caso de Virgilio y el orfis-
mo, hago mencién de un debatido verso del canto V del “Infierno” de la
Commedia de Dante Alighieri en donde se alude al aspecto 6rfico de la
poesia. Nos referimos al momento en que el florentino y su guia advier-
ten la bufera infernal, che mai non resta (“la borrasca infernal que nunca
cesa”, v. 35), el suplicio del viento negro del que nos da noticia el Cordn
(cf. Bauza 1997, p. 85), que, como a estorninos, arrastra incesantemente a
almas pecadoras. Entre ellas van dos tan juntas que paion si al vento esser
leggieri (“parecen al viento ser ligeras”, v. 75).

Por consejo de Virgilio, Dante las invoca por el amor que las une y
es entonces cuando Francesca da Rimini recuerda su tragedia mentre
che’l vento, come fa, ci tace (“mientras que el viento, como hace, ca-
1la”, v. 96). No se trata de un error dantesco atribuible a aquello de que
aliqguando bonus dormitat Homerus, tal como se ha repetido en varias
ocasiones, sino al efecto orfico de la palabra: tan intenso y desgarrador
el canto de la desdichada que hasta “la borrasca infernal que nunca
cesa” se detuvo para escuchar el lamento de la joven. He aqui, pues, un



256 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

ejemplo del encantamiento 6rfico, vale decir, de la taumaturgia que, sub
specie poesis, provoca la palabra.

Para esa interpretacion, natura y poesia son 6rganos vivientes, no un
osario. Hay, pues, una physis natural, del mismo modo que hay una phy-
sis poética. Los poetas van tras un fluido que es lo que los naturalistas
buscan como lazo entre una especie y otra, y que no encuentran. Se trata
de un fluido al que no pueden captar ni la ciencia empirica ni la dia-
léctica, ya que es evanescente y solo revive en el alma del poeta donde
se da la totalidad plena. Ello obedece a que la poesia es un lenguaje de
totalidades que persigue la natura naturans y no la natura naturata. El
canto es esa mediacion; por él puedo descender al alma del mundo y lue-
go, tras una metdnoia de naturaleza poética, volver renovado; se trata de
una katdbasis inicidtica seguida de una andbasis revelatoria. Rilke nos
ha aleccionado sobre esa transformacion en sus Cartas a un joven poeta
y, muy especialmente, en sus Sonetos a Orfeo.

Mientras el naturalista desglosa y separa, y de hecho mata, el poeta,
cada vez que canta, une, de ahi que la poesia sea una armonia no sélo
para el hombre, sino también para la naturaleza que parece esperar a los
poetas quienes la entusiasman, tal como sugiere Holderlin en “Brot und
Wein” (estrofas 7 y 8). La poesia, pues, recupera la condicion originaria,
incluso de la natura a la que, mediante el canto, reinstala en una suerte
de edad de oro. Asi lo expresa Virgilio en la Bucdlica X, en la que deli-
nea los contornos de una Arcadia ideal, o en la dedicada al sitiro Sileno
— Bucdlica VI—, cuyo canto —pleno de taumaturgia— nos permite cap-
tar la inspiracion naciente, i.e., la génesis misma del carmen.

Los hexdmetros del mantuano nos hechizan, y si bien no sabemos
exactamente el porqué, el cardcter 6rfico de sus composiciones nos pro-
porciona algunas pistas para develar ese misterio que no es otro que
el del encantamiento: no en vano la Edad Media consider6 al hijo de
Magia un mago, y asi lo demuestra Domenico Comparetti en su ya cla-
sico trabajo Virgilio nel Medioevo (1981 pas.). Con todo, no dejamos de
recordar que la voz Orfeo, segiin postula Robert Bohme* rastreando sus
posibles origenes micénicos, en sentido lato significa “el cantor” (1981,
pp- 122-123).

4 Del citado R. Bohme puede consultarse con provecho Orpheus. Der Siinger und
Seine Zeit, Berna, Francke, 1970 y Der Sdnger der Vorzeit. Drei Kapitel zur Orpheus-
frage, Berna, Fracke, 1980.



NOVA TELLVS, 32:2, 2015, pp. 251-269 257

En los pasajes 149-150 de la Vergilii Vita Donatiana —segun tradi-
cidén, fundada en la perdida biografia que Suetonio consagrara a los poe-
tas—, se dice que el poeta antes de emprender su viaje a Grecia encargd
a su amigo L. Vario que, en caso de que algo le sucediera, quemara la
Eneida —priusquam Italia decederet, ut si quid sibi accidisset, Aeneida
combureret (ibid., pp. 149-150). Se aduce que la causa era que la epo-
peya carecia del pulimento final —el tan comentado labor limae. En
efecto, hay en el poema un conjunto de versos que dan la sensacién de
no haber sido sometidos a la criba final; si bien el nimero de éstos varia
segln los estudiosos —los mds atrevidos lo llevan a 58—, pero jqué son
58 en una epopeya que ronda los 10.000 versos!’

Dice la citada Vita, que, muerto el poeta, Tucca y Vario, sus dilectos
amigos, contraviniendo el deseo del propio Virgilio, por orden de Au-
gusto se vieron en la obligacion de editar la epopeya; de ese modo estos
albaceas Aeneida post obitum iussu Caesaris emendauerunt (ibid., 140-
141). Y asi sucedid, reiteramos, no respetidndose la voluntad del poeta.

Vale decir que si atendemos a la pretension de Virgilio, éste habria
querido legar a la posteridad s6lo sus diez Bucdlicas y sus cuatro Geor-
gicas, como hemos sefialado. Estas composiciones ya tenian estado pu-
blico al punto de haberse convertido en clésicas, pues, en vida del autor,
eran motivo de estudio. Era tal su popularidad que, en lo que concierne a
las Bucdlicas, algunas fueron dramatizadas; asi ocurrié con la referida al
canto de Sileno. Segun testimonia Macrobio, una actriz, la voluble Cythe-
ris, liberta de un tal Volumnio, amante de Marco Antonio y frustrado amor
de Galo, la declamé en un teatro de Roma al que, casi a escondidas, habia
asistido el poeta.® Cuando el publico se percaté de la presencia de Virgilio,
se puso de pie, saludo protocolar que sélo se hacia ante Augusto, lo que
parece haber provocado una celotipia secreta en el Princeps como sugie-
ren algunos estudiosos que abordan esa cuestion (Maleuvre 1999, pas.).

Hacemos caso omiso de la Appendix Vergiliana ya que no se la men-
ciona en las Vitae, e incluso hay dudas respecto de la autoria del mantua-
no en lo que hace a tales composiciones. Vale decir que, omitiendo el
caso del Apéndice, el deseo del poeta habria sido legar sélo Bucdlicas y
Georgicas.

3> La muy valiosa edicién de Mario Geymonat (hecha sobre una revisién de la edicién
critica de Remigio Sabadini, de 1930) contabiliza 9.896 hexdmetros (P. Vergilio Maro-
nis, Opera, Roma, Edizioni di Storia e letteratura, 2008).

6 Cf. Brasillac 1960, p. 97.



258 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

Las Bucdlicas se abren con una imagen o6rfica (cf. I, 1-5); las Georgicas
se cierran también con una expresa referencia al vate tracio (cf. 1V, 467-
527), una suerte de sphragis, “sello”, que, a su vez, parece imprimirle
cardcter. Advertimos por tanto que la figura de Orfeo sirve como marco
simbdlico que encierra todo el corpus, por lo que, por propia elecciéon de
Virgilio, se impone como guia o referente para abordar su mundo poético.

Es sabido que la bucdlica en que dialogan Titiro y Melibeo no es la
primera de las compuestas por el mantuano. Si bien hay discrepancia en
cuanto a su cronologia, la critica es conteste en que las II, Il y V la pre-
ceden en el tiempo.” ;Qué llevé al poeta a colocar la referida Bucdlica
de Titiro y Melibeo en primer lugar, vale decir, como portico de su orbe
poético, siendo que no es la primera que compuso?

Entendemos que Virgilio, de manera deliberada, escogi6 abrir su can-
to con una imagen Orfica: la de Titiro quien, en absoluta armonia con la
naturaleza, ensefia a que las selvas repitan que su amada es hermosa, y
éstas lo hacen a modo de eco.

Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi
Siluestrem tenui musam meditaris auena:

Nos patriae finis et dulcia linquimus arua.

Nos patriam fugimus : tu, Tityre, lentus® in umbra
Formosam resonare doces Amaryllida siluas. (vv. 1-5)

Titiro, td, recostado bajo la cobertura de una coposa haya
Ejecutas silvestre musa con suave flauta:

Nosotros abandonamos los lindes de la patria y los dulces surcos;
Nosotros huimos de la patria: td, Titiro, tranquilo en la sombra,
Ensefas a los bosques a repetir como un eco: hermosa Amarilis.

Vemos asi que el mantuano quiso preludiar su corpus con una ima-
gen Orfica —la del canto que conmueve a la natura—, del mismo modo
como concluye la dltima de sus Gedrgicas también con una directa refe-
rencia al vate tracio.

7 A las tres ya mencionadas H. Goezler afade, en orden cronoldgico, IV, VI, VII,
VIII, I y X; Ribbeck indica: VII, I, IX, VI, VIIl y X, y Plessis y Lejay proponen como
probables: 1V, VI, VII, VIIL, I, IX y X.

8 Para un profundo anélisis del valor de lentus en Virgilio, cf. F. Garcia Jurado y R.
Salazar Morales 2014, pp. 33-44.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 251-269 259

Lo orfico en las Bucdlicas

En la Bucdlica 111, los pastores Menalcas y Dametas, luego de entonar
un canto amebeo, se intercambian presentes. Uno de ellos entrega a su
compaifiero un vaso cincelado por Alcimedonte, quien Orpheaque in me-
dio posuit siluasque sequentes (v. 46), “y en medio situ6 a Orfeo y a los
bosques que lo siguen”. Esa imagen no es gratuita, sino todo un simbolo
va que también Virgilio coloco al mitico Orfeo como centro emblemdtico
de su obra.

La figura de Orfeo tuvo en la antigiiedad cldsica mucha mayor difusién
de lo que un lector desprevenido pueda imaginar. Testimonio de ello, por
ejemplo, son tres copias que se conservan’ de un grupo escultrico mar-
moéreo que representa el momento supremo en que Orfeo intenta sacar
del mundo infernal a su amada y Hermes los sigue por detrds. Euridice,
llevada de la mano por el cantor tracio, avanza con uno de sus pies a punto
de abandonar la morada infernal, pero el dios psicopompo la retiene por
el peplo como queriendo decirle “eres del mundo de los muertos y es en
vano que intentes escapar”. El hecho de que existan tres copias de ese gru-
po de tamafio mayor que el natural de las figuras hace pensar que deben
haber estado expuestas en lugares abiertos a los ojos de muchos, lo que
pondria en evidencia la popularidad de la que gozaria la leyenda.'®

En Virgilio, el canto pastoril, definido por el epiteto silvestre (Buc., 1,
2), resuena en selvas y bosques, del que éstos se hacen eco: su carmen
produce de ese modo extrafias resonancias. Asi pues, respecto de la Bu-
colica I hemos referido que Titiro ensefia a las selvas a que repitan que
Amarilys es hermosa, en la V un pastor canta la apoteosis de Dafnis, en
la VI la voz de Sileno produce efectos taumaturgicos en arboles y ani-
males, y en la X la natura toda, amén de pastores, poetas y deidades, se
conmueven por Galo que se abandona a la muerte a causa de un amor
desdichado.!" Esta tltima composicién muestra que el encantamiento

9 Una estd en Villa Albani, otra en el museo del Louvre, la tercera en el Museo ar-
queolodgico de Napoles.

10°Un importante trabajo compilado por Alberto Bernabé y Francesc Casadests —Or-
feo y la tradicion orfica— viene a afladir nuevos testimonios a los recogidos por O. Kern
en su clasico Orphicorum fragmenta.

1'G. B. Conte (1981, p. 360) destaca que Virgilio insta a su amigo Galo a que, para
salir del tormento amoroso que lo acucia, debe cambiar el género poético elegido —i.e., la
elegia— “in canto pastorale” (1981, p. 360). En ese sentido, el estudioso hace hincapié



260 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

orfico va mds alld, pues ejerce poderes aun entre los muertos ya que
puede aquietar incluso hasta los Manes de los difuntos. Al respecto Galo
moribundo refiere a los amigos que se acercan a confortarlo:

Soli cantare periti Arcades,
O mihi tum quam molliter ossa quiescant,
Vestra meos olim si fistula dicta amores! (vv. 32-34)

Arcades, en el cantar, inicos entendidos,
iOh, cudn suavemente reposarian mis huesos,
Si alguna vez vuestra flauta evocara mis amores!

Con todo, “I’affetto premuroso di un amico non puo piu di tanto: il
male ¢ pid forte della medicina” (G. Biagio Conte 1981, p. 367).

Non canimus surdis, respondent omnia siluae, “no cantamos para sor-
dos, los bosques responden todas las cosas”, clama Virgilio, consciente
del valor de su canto, en la misma Bucdlica (v. 8).

La Bucolica VIII, que evoca el canto de los pastores Damén y Alfe-
sibeo, habla también del poder encantador puesto de manifiesto a través
de hechizos que, finalmente, logran que el ser amado retorne.

La dynamis que emana de su poesia encanta la natura, la hace vibrar a
la vez que los ecos reproducidos por ésta, reciprocamente, hacen vibrar
al poeta. Se trata de una suerte de amebeo, de un canto alternado entre el
poeta y la naturaleza: un vasto amebeo c6smico mediante el cual la natu-
ra deviene poeta para el poeta.

El canto entendido a la manera 6rfica —i.e., con poder de encanta-
miento— se aprecia en el significativo ejemplo que nos proporciona el
mantuano cuando exclama frigidus in pratis cantando rumpitur anguis,
“al encantarla se rompe en los prados la frigida serpiente” (Buc., VIII,
71). Si bien esta referencia remite al folklore itdlico, en Virgilio adquiere
las connotaciones Orficas que advertimos como aliento que insufla la
totalidad de su corpus, vale decir, la fuerza mégica del canto. En esta
composicién, donde Virgilio recrea uno de los Idilios teocriteos, el canto
de Alfesibeo, poblado de hechizos, encantamientos y poderes taumatir-
gicos hace ostensible recursos metapoéticos merced a los cuales consi-
gue que retorne el ser amado.

en que en época augustea la eleccion de tal o cual género literario trascendia lo mera-
mente formal para incidir en el contenido.



NOVA TELLVS, 32:2, 2015, pp. 251-269 261

También en la Bucdlica VI, al expresar la gloria de Varo, proclama
que si alguien leyera los versos que ha consagrado a su amigo te nostrae,
Vare, myricae, / te nemus omne canet (vv. 10-11), “a ti, Varo, nuestros
tamariscos, / a ti todo el bosque te cantard”. El prodigio continda exten-
diéndose a medida que el sétiro Sileno canta; asi pues,

Simul incipit ipse
Tum uero in numerum faunosque ferasque uideres
Ludere, tum rigidas motare cacumina quercus. (vv. 26-28)

Apenas comienza
Vieras entonces danzar ritmicamente a faunos y fieras,
Vieras entonces cémo las rigidas encinas mecen sus copas.

Idéntica maravilla se aprecia en la Bucdlica IX, en la que vuelve a
expresar su gratitud a Varo cuyo nombre, si Mantua sobrevive, cantan-
tes sublime ferent ad sidera cycni, “los cisnes melodiosos levantardn
hasta los astros” (v. 29). En varios pasajes de su obra, Virgilio remite a
los cisnes de su Mantua natal que, canoros, se deslizan sobre las aguas
del Mincio con lo que, en cierto modo, él mismo, simbdlicamente, se
presenta como el cisne de Mantua; en ese sentido conviene recordar en
la Eneida los hexdmetros que dedica a Cicno, el rey cisne, al que evoca
como madgico cantor de los ligures.

El efecto taumatirgico del canto de Meris produce tal arrobamiento
en la natura que ésta se silencia para escucharlo. Son memorables las
palabras que expresa Licidas, su contrincante en el amebeo:

Et nunc omne tibi stratum silet aequor, et omnes,
Aspice, uentosi ceciderunt murmuris aurae. (vv. 57-58)

Y ahora el llano todo se te silencia inmévil, y mira,
Han cesado las brisas del aura murmurante.

con lo que el poeta, mediante lograda imagen en la que conviven la si-
nestesia y el adynaton, nos invita a contemplar un silencio sobrecogedor.

De igual modo el canto de Sileno en la Bucdlica VI produce un en-
cantamiento que llega también hasta los astros, al respecto dice Virgilio

llle canit; pulsae referunt ad sidera uallis;
Cogere donc ouis stabulis numerumgque referre
lussit et inuito processit Vesper Olympo. (vv. 84-86)



262 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

Aquél sigue cantando —Ilos valles golpeados (por el eco) lo refieren
a los astros—,

Hasta que Héspero mand¢ encerrar las ovejas en los establos

Y contar su niimero y, a desgano, avanzé hacia el Olimpo.

Lo incoercible de la andgke impide seguir escuchando la voz inicid-
tica del sdtiro: una fuerza a la que no puede oponerse resistencia obliga
al lucero vespertino a retirarse porque a medida que ha ido declinando el
dia, la noche se acerca silenciosa.

La citada Desport (1952, p. 87) explica que para Virgilio el eco no
es s6lo un fendmeno fisico, vale decir un choque de dtomos que, al re-
botar, provocan en los oidos sensaciones agradables, siendo s6lo objeto
de curiosidad cientifica como postula Lucrecio. Para el mantuano el eco
y las resonancias son algo mds ya que forman parte del encantamiento
poético producto de la misteriosa empatia de la natura por la voz y la
musica del cantor.

En la interpretacion virgiliana detrds del eco parece alentar la presen-
cia de los numina caracteristicos de la primitiva religién romana que el
poeta, fiel a su naturaleza campesina, tiene siempre presentes pero, sin
perder de vista en ningin momento, que detrds de toda poesia estd Apo-
lo. Es el dios délfico quien canta, aqui por boca de Sileno, cuyo canto
participa, como hemos dicho, del poder encantatorio de Orfeo. Su canto,
nacido del thélgein, produce incantamentum,

El poeta de Mantua elabora la Bucdlica V, en la que Mopso y Menalca
evocan, respectivamente, la muerte y la apoteosis de Dafnis, a partir del
primero de los Idilios teocriteos, con la diferencia de que Virgilio carga
a esa leyenda con una intensidad subjetiva que no parece apreciarse en el
poeta siracusano quien sélo la aborda como mero artificio literario. En
Tedcrito se trata de un juego poético grato a los alejandrinos; Virgilio,
en cambio, siente la historia mitica de Dafnis como la glorificacién de
un ser que, tras su muerte, deviene numen tutelar para los suyos desper-
tando en la tierra una simpatia o felicidad sobrenaturales, con lo que

Ergo alacris siluas et cetera rura uoluptas
Panaque pastoresque tenet Dryadasque puellas. (vv. 58-59)

Entonces un alegre placer invade los bosques y los restantes campos
Y a Pan y a los pastores y a las jovenes Driadas.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 251-269 263

Advertimos, pues, que la apoteosis de Dafnis ejerce sobre la natura
los mismos efectos que el canto de Sileno. Al describir la muerte y
transfiguracion del pastor, el poeta, casi sin que nos demos cuenta, nos
transporta del orden de lo natural al de lo maravilloso. Dejo de lado las
variadas lecturas que se han propuesto referidas a quién pueda aludir
Virgilio con la figura de Dafnis para sefialar que, englobando todas ellas,
tal vez el poeta de Mantua quiera sugerir, de manera alusiva y elusiva a
un mismo tiempo, el misterio de la divino-humanidad; en ese sentido, H.
Jeanmaire (1930 pas.) advierte en la composicion consagrada a Dafnis
ideas mesidnicas en las que lo mistico se enlaza con lo poético.

Dafnis parece ser la encarnacién de Orfeo de la misma manera como
éste es la encarnacion de Apolo.

Lo orfico en las Gedrgicas

Segtn refiere el gramatico Servio, las Georgicas se clausuraban con el
elogio del poeta Galo, amigo dilecto del mantuano.'? Sucede que Galo,
siendo primer prefecto de la provincia de Egipto, habria dilapidado bie-
nes ajenos, e influido por costumbres del Egipto milenario y preso de
cierta megalomania, habria hecho erigir estatuas en su honor, lo que
habria disgustado a Augusto. Tal vez por esa causa o quizd, como su-
giere el citado Servio, porque el Princeps sospechaba que Galo hubiera
participado de una conjura contra él, cay6 en desgracia de Augusto; éste
dejé en manos del Senado el caso de Galo, y el poeta, para evitar su
condena, opto por el suicidio; entonces el Princeps castigé al malhadado
poeta elegiaco con la damnatio memoriae, vale decir, a que su nombre y
su obra fueran silenciados.

Cuando el Princeps volvia victorioso del Oriente luego de la batalla
de Actium, un grupo de amigos que estaba en Roma descendi6 por la via
Appia para rendirle homenaje. El encuentro tuvo lugar en Atella, en la
Campania, donde Augusto se habfa demorado debido a una temporaria
indisposicion de salud. En esa circunstancia, Virgilio, durante cuatro jor-
nadas, fue declamdndole dia a dia las Gedrgicas que acababa de compo-
ner, lo hacia cum suauitate, lenociniis miris, “con una dulzura y suavidad

12 Ad loc., Servio sefiala: Sciendum [...] ultimam partem huius libri esse mutatam.
Nam laudes Galli habuit locus ille qui nunc Aristei et Orphei continet fabulam.



264 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

maravillosas™;!? la tltima de esas composiciones terminaba con el elogio
de Galo. Parece que cuando Augusto escuchd ese final ordend que el poeta
cancelara las laudes Galli. Virgilio cumpli6 con el mandato: suprimi6 el epi-
sodio de Galo reemplazandolo por el epyllion de Orfeo y Euridice. De ese
modo hizo una sustitucion sutil ya que en la Bucdlica VI, en boca del sitiro
Sileno, habia expresado que las Musas conferian a Galo los cdlamos que
antes habian entregado a Hesiodo, con los que éste hacia descender los altos
olmos de los montes. Vale decir que, por mediacion de las Musas, Galo
recibia la inspiracion orfica que antes habian otorgado al poeta de Ascra.

El pasaje que refiere la consagracion de Galo como poeta orfico es
significativo y merece ser recordado:

Tum canit errantem Permessi ad flumina Gallum

Aonas in montis ut duxerit una sororum,

Vtque uiro Phoebi choros adsurrexerit omnis,

Vt Linus haec illi diuino carmine pastor

Floribus atque apio crines ornatos amaro

Dixerit: “hos tibi dant calamos, en accipe, Musae,

Ascraeo quos ante seni, quibus ille solebat

Cantando rigidas deducere montibus ornos [...]”. (vv. 64-71)

Luego canta cémo una de las hermanas, a los montes Aonios,
Condujo a Galo que erraba hacia los rios del Permeso,

Y como ante (este) vardn, el coro de Febo todo se irguio,

Cémo Lino, pastor de canto divino, adornados sus cabellos

Con flores y apio amargo estas cosas le dijo:

“Las Musas te ofrecen estas cafias, ea, acéptalas,

Las que antes entregaron al anciano de Ascra; con ellas,

Cantando, solia aquél hacer bajar de los montes los recios olmos [...]”.

Galo ha sido investido con el don de una musica capaz de hacer des-
cender los recios olmos de los montes, de una miusica que reviste poder
de encantamiento. Vale decir que en el final de la Gedrgica IV si bien
Virgilio, para no contradecir a Augusto, suprime el elogio de Galo y lo
sustituye por el mito de Orfeo reemplaza al poeta que cantaba como
Orfeo, por Orfeo mismo.

13 Virgilii Vita Donatiana, op. cit., 95; R. Schilling (1981, p. 179), siguiendo la citada
Vita Vergiliana, refiere que un tal Iulius Montanus, un versificador de época de Tiberio,
“avait coutume de dire qu’il emprunterait bien quelques passages a Virgile, s’il pouvait
également lui emprunter la voix, le regard et le geste”.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 251-269 265

Respecto del extenso episodio de Orfeo y Euridice de esta Gedrgica
—ocupa 241 versos de los 566 que dan forma al poema— mucho se ha
debatido respecto de la fecha y forma de composicion (Guillemin 1948, pp.
189-203). ; Se trataba de un epyllion compuesto por el poeta en ailos juveni-
les o de una elaboracion nueva para sustituir las laudes Galli? Estamos ante
una quaestio disputata que no hace al fondo del asunto ya que, sean cuales
fueran la fecha o forma del poema, las Gedrgicas se clausuran con una re-
ferencia directa al orfismo, a una poesia con poder de incantamentum.

Es Proteo quien, en esta composicidon que enlaza dos figuras dialécti-
camente integradas — Aristeo y Orfeo— como con acierto ha sefialado
G. B. Conte, refiere el mito de los tradgicos amantes. La narracion de esta
leyenda, altamente significativa en la obra de Virgilio, no podia estar en
boca de un mortal, sino en la de un ser superior. Aqui, pues, la pone en
labios del dios marino al que uno de los Himnos orficos —el ntimero
25— recuerda como un vate que profetiza.

Esta leyenda mitoldgica revela el poder de encantamiento de la poesia
capaz de conmover incluso a los dioses infernales, asi pues, lo leemos en
un significativo pasaje de la Gedrgica citada:

At cantu commotae Erebi de sedibus imis
Vmbrae ibant tenuis simulacraque luce carentum. (vv. 471-472)

Conmovidas por su canto, desde las profundas moradas del Erebo,
Marchaban las débiles sombras y los espectros de los seres carentes
de luz.

Orfeo, en tanto personificacion misma de la poesia, mediante su dy-
namis pone en movimiento las sombras y suspende de igual modo los
suplicios infernales ya que es capaz de doblegar la voluntad de las dei-
dades de corazén duro.

Notas sobre lo orfico en la Eneida

También en la Eneida, aunque su tratamiento en este trabajo escapa al
marco de Bucdlicas y Georgicas al que pretendimos cefiirnos, la figura
de Orfeo ocupa un sitio de preferencia. S6lo apuntamos algunas escasas
referencias con el propdsito de poner de relieve la figura del vate tracio
en la totalidad de la obra de Virgilio. Asi pues, Orfeo aparece en un lugar
de privilegio en el canto VI de la epopeya que es una suerte de canto
mistico referido al mas alla.



266 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

El descenso de Orfeo a los infiernos evocado en este canto es el
momento Orfico por excelencia; sobre esa cuestion Pierre Boyancé se-
nala que “Orphée n’a pas a demander aux dieux d’en bas une science
qu’il possede déja. C’est Uefficacité méme de ce savoir qui I’a conduit
Jusqu’a eux” (1972, p. 76). Su katdbasis al mundo infernal estando atin
con vida pone de manifiesto la potencia taumatirgica de su arte.

En el descenso de Eneas a la morada de los muertos se habla de la
fuerza encantatoria del vate tracio cuando se dice que

potuit Manes arcessere coniugis Orpheus
Threicia fretus cithara fidibusque canoris. (vv. 119-120)

Orfeo pudo hacer volver a los Manes de su conyuge
Confiado en la citara tracia y en las cuerdas sonoras.

Sélo al conjuro de estas palabras la Sibila accede al ruego del héroe y
le permite el descenso (Norden 1981, pp. 158-159); esa katdbasis es la
suprema victoria del encantamiento aun cuando el mitico cantor no logra
recuperar a su amada. Pese al valor de su canto que le hizo posible el
descenso al mundo infernal, Orfeo, a la luz de la leyenda, no retorna del
ultramundo como encantador, sino como un hombre vencido.

Cabe también referir que el tdpico del poder de encantamiento de la
poesia virgiliana se lo advierte en la referencia a ciertos personajes de la epo-
peya, por lo que la Eneida rebasa con creces el plano de lo meramente
épico. Muchos de ellos son habitantes de una Arcadia poética como re-
fiere Bruno Snell en una obra clave —EI descubrimiento del espiritu.'*
De entre esos célebres personajes provistos de poder de encantamiento,
ademds de Orfeo que canta a los bosques y éstos le responden, se en-
cuentran Museo, capaz de curar las enfermedades con su melodia; Cic-
no, el rey cisne cantor de los ligures; el mitico Anfién, que con auxilio
de su lira erigié los muros de Tebas; Aridn, que canta entre los delfines;
el dios Pan, que sopla su siringa en los bosques; Sileno, quien a Dioniso
niflo ensefid el arte de la flauta; Midas, el discipulo de Orfeo; Creteo, el
citaredo orfico, y el edlida Miseno, que despliega el poder de su musica
sobre la flota.

También cuando evoca el momento en que latinos y troyanos corren
en masa a la contienda, “la vastita degli spazi sembra multiplicare gli

14 Cf. el capitulo “El descubrimiento de un nuevo paisaje espiritual”, en Snell 1965,
pp- 355-426.



NOVA TELLVS, 32:2, 2015, pp. 251-269 267

effetti della musica di guerra” —destaca A. La Penna (2005, p. 256)—,
lo que parece también otra modalidad de lo 6rfico."

También se advierte lo 6rfico en los ordculos de Fauno y de la Sibila,
en los cantos de los salios, de Iopas o del mitico encantador de serpien-
tes o, entre otros, en el sacerdote Umbrén. El taumatirgico accionar de
estos personajes es prueba de ese thélgein misterioso que arroba a los
seres y a la natura toda.

A estos ejemplos de incantamentum de raiz orfica hay que anadir el
hechizo provocado por los marsios, el arte médica del vate Ydpix y la
incontrastable presencia de Faunos, Silvanos, Sétiros y otros numina del
primitivo panteén itdlico. Estos, con sus ecos y resonancias, personifican
misteriosos rumores de la natura captados por el alma campesina de Vir-
gilio a los que, no por azar, evoca en su magna epopeya.

Asi, en un sitio privilegiado como son los Campos Elisios, Virgilio
sitda al mitico vate, quien en esa morada ejecuta su lira.

Nec non Threicius longa cum ueste sacerdos
Obloquitur numeris Septem discrimina uocum
lamque eadem digitis, iam pectine pulsat eburno. (vv. 645-647)

También con larga veste el sacerdote tracio
Hace sonar ritmicamente siete variedades de voces,
Pulsandolas ya con sus dedos, ya con el ebirneo plectro.

Recordemos que, en una lectura pitagdrica, la musica de siete cuerdas
era el eco terrestre de la armonia de las esferas, con lo que Virgilio alude
a la intima relacion entre lo 6rfico y lo pitagérico.

El orfismo y su capacidad de encantamiento muestra a Virgilio como
una suerte de Orfeo redivivo, el vate que, revestido de ese misterioso
poder, nos pone en presencia de una poesia plena de ecos y resonancias,
capaz de conmover la natura toda y, en consecuencia, también a los an-
tiguos oyentes u hoy a nosotros, sus lectores.

Es por ese motivo que entendemos el orfismo como el hilo conductor
que, de manera simbdlica, religa las composiciones virgilianas.

15 Al comentar esa contienda A. La Penna afiade: “la guerra ha (in Virglio)
un’ambiguita di fondo, simile a quella della divinita: affascina e atterrisce” (op. cit., p.
257).



268 BAUZA / VIRGILIO Y EL ORFISMO

BIBLIOGRAFIA

AAVV.,, Wege zu Vergil, herausgegeben von Hans Oppermann, Darmstadt, W. B.,
1976.

BAILEY, Cyril, Religion in Virgil, Oxford, Clarendon Press, 1935.

BAuzA, Hugo F., “El mito de Orfeo y las bases de una metafisica poética”, en Voces
y visiones. Poesia y representacion en el mundo antiguo, Buenos Aires, Biblos,
1997.

BAyo, Marcial José, Virgilio y la pastoral espaiiola del Renacimiento (1480-1530),
Madrid, Gredos, 1959.

BERNABE, Alberto y Francesc CASADESUS, Orfeo y la tradicion orfica, 2 vols., Ma-
drid, Akal, 2008.

Biacio CoNTE, Gian, “Lettura della decima bucolica”, en Le Bucoliche, Lecturae
Vergilianae a cura di Marcello Gigante, Napoles, Giannini Editore, 1981, pp.
347-373.

BOHME, Robert, “Der Name Orpheus”, Minos, 17, 1981, pp. 122-133.

BoniFaz NuNo, Rubén, Tiempo y eternidad en Virgilio, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México, 1976.

BOYANCE, Pierre, La religion de Virgile, Paris, Presses Universitaires de France,
1963.

—, Le culte des Muses chez les philosophes grecs. Etudes d’histoire et de psycho-
logie religieuses, Parfs, Ed. E. de Boccard, 1972.

BRASILLAC, Robert, Présence de Virgile, Paris, Plon, 1960.

BRUMMER, 1., Vitae Vergilianae, Leipzig, Teubner, 1881.

BUCHNER, Karl, Virgilio, edizione italiana a cura di Mario Bonaria, Brescia, Paideia,
1963.

COMPARETTI, Domenico, Virgilio nel Medioevo, vols. 1 y II, Firenze, La Nuova
Italia, 1981.

CoNTE, Gian Biagio, “Lettura della decima bucolica”, en Le Bucoliche, Lecturae
Vergilianae a cura di Marcello Gigante, Napoles, Giannini Editore, 1981, pp.
347-373.

—, Virgilio. Il genere e i suoi confini, Milan, Garzanti, 1984.

CRISTOBAL LOPEZ, Vicente, “La tradicion cldsica en Espafia”, Minerva: Revista de
filologia cldsica, 26,2013, pp. 17-51.

D’ANNA, Giovanni, “Rileggendo I’inizio della sesta Bucolica di Virgilio”, en M.
Renard y P. Laurens, Hommages a H. Bardon, Bruselas, Latomus, 1985.

DESPORT, Marie, L’incantation virgilienne. Virgile et Orphée, Burdeos, Imprimeries
Delmas, 1952.

DISANDRO, Carlos A., “Las ‘Gedérgicas’ de Virgilio. Estudio de Estructura Poética”,
Boletin de la Academia Argentina de Letras, 21,1956, pp. 517-601 y 22; 1957,
pp- 175-230 y 466-511.

FERNANDEZ GALIANO, Manuel, Titiro y Melibeo. La poesia pastoril grecolatina,
Madrid, Fundacion Pastor, 1984.



NOVA TELLVS, 32:2, 2015, pp. 251-269 269

GALAIS, Pierre y Jo€l THOMAS, L’arbre et la foret dans I’Enéide et [’Eneas. De la
psyché antique a la psyché médiévale, Paris, H. Champion, 1997.

GARCIA CALvVO, Agustin, Virgilio, Madrid, Ediciones Jicar, 1976.

GARCIA JURADO, Francisco y Roberto SALAZAR MORALES, La traduccion y sus pa-
limpsestos: Borges, Homero y Virgilio, Madrid, Escolar y Mayo Editores, 2014.

GIL, Luis, “Orfeo y Euridice. Versiones antiguas y modernas de una vieja leyenda”,
en Transmision mitica, Barcelona, Planeta, 1975, pp. 120-197.

GUILLEMIN, M., “L’unité de I’oeuvre virgilienne”, REL, 26, 1948, pp. 189-203.

HEeiNzE, Richard, La tecnica epica di Virgilio, trad. de Mario Martina, Bolonia,
Societa Editrice I1 Mulino, 1996.

JEANMAIRE, Henri, Le messianisme de Virgile, Paris, Librairie Philosophique J.
Vrin, 1930.

LA PENNA, Antonio, L’impossibile giustificazione della storia. Un’interpretazione di
Virgilio, Bari, Ed. Laterza, 2005.

MACKAIL, J. W., Virgil and his Meaning to the World of Today, Nueva York, Long-
manss, Green and Co., 1939.

MALEUVRE, Jean-Yves, La mort de Virgile d’aprés Horace et Ovide, Paris, Jean
Touzot, 1999.

MAURY, Paul, “Le secret de Virgile et I’architecture des Bucoliques™, en Lettres
d’Humanité, Paris, Les Belles Lettres, III, 1944, pp. 71-147.

NORDEN, Eduard, P. Vergilius Maro Aeneis Buch VI, Darmstadt, WB, 1981.

PARATORE, Ettore, Virgilio, Florencia, G. C. Sansoni Editore, 1961.

PERRET, Jacques, Virgile, Paris, Aux Editions du Seuil, 1962.

PoscHL, Viktor, Die Dichtkunst Virgils. Bild und Symbol in der Aneis, Berlin-Nueva
York, de Gruyter, 1977.

SAINTE-BEUVE, C. A., Etude sur Virgile, Paris, Calmann Lévy Editeur, 1878.

SCHILLING, Robert, “Virgile ‘Poete Total’ ”, ReL, 59, 1981, pp. 177-192.

SNELL, Bruno, Fuentes del pensamiento europeo, trad. José Vives, Madrid, Razén
y Fe, 1965.

VERGILII Maronis, P., Opera, ed. a cura di Mario Geymonat, Roma, Edizioni di
Storia e Letteratura, 2008.



