
227 nova tellvs, 32 ◆2, 2015

Títulos que engañan:
las Refutaciones sofísticas de Aristóteles
Titles Deceiving: Sophistical Refutations by Aristotle

Gerardo Ramírez Vidal
Universidad Nacional Autónoma de México

grvidal18@gmail.com

Resumen: En la literatura griega de la Antigüedad los títulos de las obras a 
menudo presentan problemas de interpretación, pues, por diversas razones, no 
indican de manera clara su contenido. Muchas obras de Aristóteles presentan 
esta situación, debido en gran medida a los difíciles problemas de transmi­
sión textual. En este artículo se analizan las condiciones y las dificultades de 
transmisión de las Refutaciones sofísticas, y se ofrecen soluciones que per­
miten entender de manera más adecuada el título de esta obra.

Abstract: In ancient Greek literature, the titles of works often present prob­
lems of interpretation, because, for some reasons, they not clearly show their 
content. Many Aristotelian works present this situation, largely due to the dif­
ficult problems of textual transmission. This article describes the conditions and 
difficulties of transmission of Sophistical refutations, and offers solutions that 
enable more adequately understand the title of this work.

Palabras clave: Aristóteles, filosofía antigua, sofística, erística.
Keywords: Aristotle, Greek Philosophy, Sophistic, Eristic.
Recibido: 27 de enero de 2015 • Aceptado: 6 de abril de 2015.

En la literatura griega de las épocas arcaica y clásica es común encontrar 
títulos de obras que en buena medida no corresponden al asunto tratado, o 
bien que la generalidad del título impide conocer el contenido de la obra. Ello 
se debe, en buena medida, a que en esos tiempos no se tenía la costumbre 
de poner títulos a las obras, lo que empezó a suceder de manera sistemática 
en época helenística. Tal es el caso del Acerca del no ser o acerca de la na-
turaleza de Gorgias, cuyo título reproduce las palabras iniciales del tratado,1 

1 Las primeras referencias a esta obra (Isocr., X, 3, XV, 268 = 82 B1 DK, y [Arist.] 
De Melisso, Xenophane et Gorgia) no registran ningún título. Olimpiodoro se refiere a 
esa obra como Περὶ φύσεως (82 B2 DK). Sexto Empírico reproduce el título doble Περὶ 
τοῦ μὴ ὄντος ἢ Περὶ φύσεως, que la tradición considera como el original. La primera 
parte puede deberse simplemente a que ésas eran las palabras iniciales de la obra (cf. 
PTMO 67: τὸ μὲν μὴ ὂν οὐκ ἔστιν). La segunda parte del título (Περὶ φύσεως) se refiere 
al género filosófico de los tratados acerca de la naturaleza. Se ha discutido sobre la 
primacía de las tres partes de la obra. En general, desde la antigüedad hasta nuestros 
días, se analiza la obra como si la primera la parte fuera la más importante (y a veces 



228	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

aunque en realidad el tema que aborda el autor es el problema de la imposi­
bilidad de la comunicación. 

El caso de Aristóteles es mucho más complejo, sobre todo porque las 
obras que se conservan eran en su mayoría apuntes para sus clases ela­
borados en más o menos amplios periodos de tiempo y porque su trans­
misión fue muy accidentada y no se sabe cómo fueron manipulados los 
textos de uso interno de la escuela (que formaban parte de la famosa 
biblioteca de Aristóteles). Aunque se ha pensado que la historia del archi­
vo, que habría permanecido oculto durante más de dos siglos enterrado en 
una cueva en la ciudad de Scepsis (en la Tróade), hasta que fue llevada a 
Roma por Sila, y adquirida por el gramático Tiranión y editada por Andró­
nico en Roma hacia el 60 a. C. o posteriormente, es una simple fábula.2 
Sin embargo, se piensa que la edición indicada es la que se transmitió en 
los manuscritos y en la que se basaron las ediciones que ahora leemos. 
Gran parte del material que ahí se conservaba era totalmente desconocido 
y, en consecuencia, una verdadera novedad editorial, mientras que la obra 
ya publicada parcialmente en vida de Aristóteles (sus diálogos) y por edi­
tores posteriores (partes del archivo que podría haberse dividido), se fue 
perdiendo irremediablemente con el paso de los siglos.

la única) de todo el texto, mientras que las dos restantes aparecen como elementos 
accesorios. Sin embargo, existían diferentes modelos de organización de los argumen­
tos. Las secuencia expositiva pueden ser descendente, donde el bloque es el principal, 
y ascendente, donde el último tiene la primacía. Este último es el orden nestoriano u 
homérico, que consiste en poner los argumentos más fuertes al final, mientras en el 
medio se colocan los más débiles (Cic., De or., II 314; Quint., Inst. or., V 12.14). En 
el caso de esta obra, afirma Dupréel (1948, p. 67): “en el razonamiento de Gorgias no 
hay solo división o multiplicidad de argumentos, hay una gradación y preparación de 
un efecto final. La intención propia de todo el escrito aparece precisamente en el último 
argumento”. Si ello es así, la parte fundamental es el postulado lingüístico, mientras 
que el bloque gnoseológico tendría una función preparatoria. De ser esto así, el aspecto 
que más ha llamado la atención, la inexistencia del ser, tendría paradójicamente una 
importancia secundaria, y el interés del autor sería demostrar que existe independencia 
entre realidad, pensamiento y palabra. Lo que expresamos son palabras, no pensamien­
tos ni cosas, de manera que lo que existe es discurso, y de la existencia de lo demás 
no podemos estar ciertos. Por ello Dupréel (1948, p. 69): piensa que esta obra es “una 
introducción filosófica a la ciencia del discurso”. 

2 La historia es registrada por Estrabón (XIII, 1.54), cercano a Tiranión, y Plutarco 
(Sila, 26), quien agrega el dato del editor Andrónico que no se encuentra en la primera 
versión. Los estudiosos rechazan ese episodio del archivo de Aristóteles, aunque en 
diferente grado (es una completa mentira o sólo es falsa en parte). Cf. Carnes 1986, pp. 
140-141, nota 8.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 229

Asimismo, debe considerarse que, como se trataba de apuntes, An­
drónico recibió un material que podría haber contenido escritos más o 
menos estructurados, pero también textos incompletos o notas breves, 
además de que el tiempo transcurrido habría producido estragos, por la 
humedad y los gusanos. Ante lo anterior el editor se vio en la necesidad 
de reordenar muchos de los textos, de interpretar y corregir numerosos 
pasajes y de completarlos como mejor pudiera, agregando títulos a las 
nuevas obras compiladas; al mismo tiempo, es probable que obras que 
formaban una unidad fueran divididas.3 El resultado de todo ello distaba 
de la producción original, aunque no sabemos en qué medida. 

Además de los textos editados por Andrónico, se conservan tres lis­
tas de las obras del filósofo conservadas en las biografías sobre él: de 
Diógenes Laercio, de Hesiquio y de Ptolomeo.4 Los minuciosos análisis 
de Moraux 1851 y Düring 1958 han sido muy importantes para despejar 
algunos problemas relativos a las obras originales y al trabajo realiza­
do por el editor mencionado,5 aunque muchas incertidumbres subsisten 

3 En su Vida de Plotino (24, 9-11), Porfirio afirma que Andrónico dividió en trata­
dos las obras de Aristóteles compilando en una misma obra los temas semejantes (ὁ 
δὲ [Ἀνδρόνικος]τὰ Ἀριστοτέλους καὶ Θεοφράστου εἰς πραγματείας διεῖλε τὰς οἰκείας 
ὑποθέσεις εἰς ταὐτὸν συναγαγών, cf. Moraux 1951, p. 49); es decir, el editor siguió un 
orden temático, no cronológico, que sería tal vez el criterio original. 

4 La más famosa es la lista de Diógenes Laercio (V, 22-27 = D), a la que se agrega 
la lista de la Vita menagiana (llamada así por Égide Ménage, su primer editor) o Vita 
Hesychii (= H), que es semejante a la primera, pero no igual (cf. Moraux 1951, p. 196). 
Se piensa que provienen de una lista común elaborada a finales del siglo iii a. C., siendo 
su autor ya sea Aristón, escolarca del perípato, o Hermipo, bibliotecario de Alejandría. 
La Vita menagiana se divide en dos partes, la primera de las cuales (H1) se asemeja a 
la lista D, mientras que la segunda (H2), presenta una compilación donde recoge títulos 
de diferentes fuentes que no se encuentran en D, algunos de los cuales son de obras 
espurias. La vida laerciana y H1 no registran muchas de las obras de Aristóteles hoy 
famosas (los tratados biológicos, los parva naturalia, la Física y la Metafísica). Además 
de las dos listas mencionadas, se toma en consideración los títulos de una obra atribuida 
a un desconocido de época medieval Ptolomeo (al-Garib), en traducción árabe, la cual 
se asemeja a la edición de Andrónico. Las tres listas fueron incluidas en la edición de 
Bekker (vol. V, ed. de V. Rose) y en la colección de los fragmentos de la Teubner, tam­
bién de Rose (pp. 1-22). 

5 Además de los estudiosos modernos que han analizado esas listas (Moraux 1951 
y Düring 1958), ha habido otros intentos parciales, en particular Carnes 1986, quien 
agrega el catálogo de las obras que aparecen bajo el nombre de Teofrasto, catálogo que 
supuestamente registraba obras sobre todo del discípulo de Aristóteles, pero también del 
maestro, del mismo modo como también las listas aristotélicas contenían obras propias 



230	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

aún.6 Uno de los mayores se refiere a la explicación de la falta en las 
listas tanto de Diógenes como —en menor medida— del autor anónimo 
de los títulos más importantes que hoy conservamos en las ediciones 
modernas, como los tratados biológicos, la Física, la Metafísica y la 
Política.7 Otra dificultad, en apariencia menor, vinculada con la anterior, 
es el relativo a las referencias a los títulos de las obras en el corpus 
Aristotelicum.

Como podrá observarse, Aristóteles alude o cita con cierta frecuencia 
sus escritos con títulos que no aparecen en alguno de los catálogos (o 
en más de uno), pero sí en el corpus, o bien ni en los catálogos ni en el 
corpus, o en fin se refiere a obras que conservan títulos diferentes a los 
indicados por él, además del fenómeno de las referencias cruzadas.

Dos casos de títulos de obras que no aparecen en las listas son los 
de Prôtê philosophía y Theología, que es como el filósofo denomina a 
uno de sus escritos,8 denominaciones que no aparecen mencionadas en 
las listas. ¿Qué pudo haber sucedido? Es muy probable que Andrónico 
de Rodas hubiera reunido algunos escritos de la biblioteca de Aristó­
teles y que los hubiera publicado como una obra única con el título 
de Metafísica, en 14 libros, donde venía incluida la obra denominada 

y de otros filósofos peripatéticos. El caso de la Retórica a Alejandro muestra que el 
archivo aristotélico también contenía obras de otros autores externos al Liceo.

6 Afirma Carnes 1986, p. 137: “La forma en que se constituyó originalmente la 
colección de los escritos de Aristóteles que hoy se conservan es un verdadero misterio 
[…] El problema de los catálogos y de la historia inicial del corpus aristotélico en 
su totalidad difícilmente podría decirse que ha sido satisfactoriamente resuelto”. Los 
problemas que señala el autor son: identificación de la fuente original de las listas; las 
circunstancias y la naturaleza de la actividad editorial de Andrónico; la relación entre 
los tres catálogos entre sí, con la edición de Andrónico y el corpus tal como ahora se 
conserva, además de la incertidumbre sobre los títulos de las obras y al significado del 
número de libros de amplios tratados.

7 Las obras mayores de Aristóteles son resultado de un trabajo editorial que alteró 
estructuralmente la producción en su totalidad y los tratados en particular, creando a 
veces confusión por las mezclas realizadas, aun cuando se hizo con rigor.

8 Hay dos referencias internas al campo de conocimiento de la “filosofía primera”, 
aunque no expresamente a la obra, en Metaph., VI, 1, 1026a16 (donde se designa a 
este conocimiento de realidades que son capaces de existencia separada e inmóviles, 
designada poco después como Theología), y en XI, 4, 1061b19 (donde indica que a la 
filosofía primera corresponde el estudio de los principios). Además, la expresión vuelve 
a aparecer dos veces más en la Física, en Ph., I,  9, 192a36 f. y II, 2, 194b14. Pero la 
única referencia expresa se encuentra en De motu animalium, 6, 700b7. Sobre el proble­
ma del nombre, véase Aubenque 1984, sobre todo pp. 36-46.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 231

Prôtê philosophía. El título Metafísica no pertenece a Aristóteles, sino 
a sus sucesores, entre ellos Andrónico, quien, sin embargo, reeditó esa 
obra con otros criterios.9 El problema sobre la ambigüedad del término 
Metaphysika (Tratados posteriores a la física), se resolvió a la larga 
asignándole un sentido a esa palabra correspondiente al contenido de la 
obra, que es el de ontología, o conocimiento de los primeros principios 
y causas.10

Un ejemplo de referencias cruzadas se encuentra en dos obras, la Poé-
tica y la Retórica: en el capítulo 19 de la primera obra (Po., 1456a35), 
cuando está tratando el asunto de la diánoia (o ‘pensamiento’), reenvía 
a la Retórica; del mismo modo, también en la Retórica se menciona seis 
veces el título de la Poética, sobre todo en la parte relativa a la lexis o 
expresión. Lo anterior puede tener varias explicaciones: (a) Ambas obras 
se estaban elaborando en forma de apuntes al mismo tiempo; (b) Aristó­
teles introdujo esas referencias en diferentes momentos, pues se trataba 
de materiales de trabajo que él o sus discípulos estuvieron reelaborando 
durante décadas; (c) Andrónico es el autor de esas referencias, con base 
en el nuevo orden que él había dado a los textos. De tal manera, pudo 
haber sido el editor quien introdujo el reenvío a la Poética sin poner 
atención en el orden cronológico de los escritos aristotélicos. En cambio, 
las referencias a la Retórica podían ser de Aristóteles mismo, aunque 
es probable que el propio Andrónico hubiera incluido las alusiones o la 
mayoría de ellas.11

9 El título Metafísica no aparece en la lista de Diógenes, pero aparece dos veces en 
la lista del anónimo, en 20 libros (H1) y en 10 libros (H2), y en Ptolomeo, en 14. Es 
probable que primero hubiera habido varias versiones de la Metafísica, una en 20 libros; 
otra, en 14, y una más en 10. Cf. Carnes 1986, pp. 149-151. Tal vez Andrónico dividió 
esa obra y reacomodó algunas partes en orden temático junto con otros escritos con los 
que esas partes tenían correspondencia.

10 Naturalmente, el problema de ese título ha atraído mucho la atención de los 
estudiosos. Frente a la interpretación que podría denominarse “local” (“después de la 
física”), se ha ofrecido una “temporal”, que indica que la metafísica se refiere al estudio 
que sigue al de la naturaleza, y una “doctrinal”: la obra no se encontraba después de los 
libros de física sino de los de matemáticas, y respondía al propio pensamiento aristoté­
lico transmitido a sus seguidores. De cualquier modo, se ha subrayado que la metafísica 
es una ciencia que se encuentra fuera, más allá del campo de la física (Aubenque 1984, 
p. 33).

11 Afirma Carnes 158 que “se ha asumido a menudo que las referencias internas que 
relacionan diferentes tratados o partes de tratados provienen en gran medida de Andró­
nico, pero esta suposición presenta muchas dificultades”. Y poco después afirma que no 



232	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

El fenómeno de referencias cruzadas atribuibles al propio Andrónico 
se puede mostrar en las alusiones que se encuentran en la Retórica, don­
de se mencionan varios escritos del corpus aristotélico. El que aparece 
con mayor frecuencia es los Tópicos (nueve veces). Se piensa que esta 
obra fue escrita hacia el 355, ocho años antes de la muerte de Platón, de 
manera que se trata de uno de los materiales de enseñanza más antiguos 
de Aristóteles. En cambio, la Retórica se escribió en diferentes etapas, 
aunque la primera versión es un poco posterior a los Tópicos.12 No debe 
extrañar, entonces, que Aristóteles se refiera a los Tópicos en general 
o a pasajes específicos de la misma obra. Sin embargo, surge un grave 
problema: la lista de Diógenes Laercio no contiene ese título, aunque 
hay algunos nombres parecidos.13 Hoy se supone que los Tópicos fueron 
compilados por Andrónico de una serie de materiales independientes cu­
yos títulos aparecen en las listas, en particular aquellos vinculados con la 
lógica y relativos a los cuatro predicables enumerados por Aristóteles.14 
Si ello es así, Aristóteles no conocía el título de esa obra y, por lo tanto, 

le parece plausible que Andrónico hubiera imitado el estilo de Aristóteles y establecido 
un elaborado sistema de referencias cruzadas, lo cual ya habría sido una tarea cumplida 
por los sucesores del filósofo. Lo que aquí suponemos es que hay referencias internas 
algunas de las cuales pueden pertenecer al propio Aristóteles y otras a Andrónico, pero 
no necesariamente sólo a ellos.

12 Cf. Racionero 1999, p. 40: “la retórica se compone de una primera redacción, 
posterior a Tópicos, pero anterior a una versión inicial, hoy perdida, de los Analíticos 
y una segunda versión, posterior a estos Analíticos perdidos, pero anterior a los que 
conservamos”. 

13 Sólo son dos los títulos semejantes: D 55: Ὅροι πρὸ τῶν τοπικῶν αʹ βʹ γʹ δʹ εʹ  ζʹ, y 
D 60: Τοπικῶν πρὸς τοὺς ὅρους αʹ βʹ. En la lista de Diógenes Laercio (D) D55 en realidad 
tiene dos entradas: D55: Ὅροι πρὸ τῶν y D55b: τῶν τοπικῶν αʹ βʹ γʹ δʹ εʹ ϛʹ ζʹ. El proble­
ma de las lecturas de los manuscritos (apud Moreaux, p. 24) se resuelve de dos mane­
ras: corregir D55 en Ὅροι πρώτων o Ὅροι πρῶτον, o bien unir ambos numerales. Así, 
Jaeger prefirió corregir en Ὅροι πρὸ τῶν < τοπικῶν αʹ >, a partir de la Vita Aristotelis de 
Hesiquio, que contiene la lista anónima (H52). Rose (p. 5) presenta el título completo e 
indica las lecturas de los manuscritos πρώτων en vez de πρῶτον (πρὸ τῶν apud Froben).

14 J. Barnes 1995, p. 11, ha resumido la composición de los Tópicos, indicando que 
los materiales que formaron parte de él pudieron haber sido los siguientes (agrego los 
títulos en griego): libros I-II, de D55 (Ὅροι πρὸ τῶν τοπικῶν αʹ βʹ γʹ δʹ εʹ ϛʹ ζʹ), y de D59 
(Τὰ πρὸ τῶν τόπων αʹ); libro III, de D58 (Περὶ τοῦ αἱρετοῦ καὶ τοῦ συμβεβηκότος αʹ); libro 
IV, de D31 (Περὶ εἰδῶν καὶ γενῶν αʹ); libro V, de D32 (Περὶ ἰδίων αʹ); libros VI y VIII, de 
D60 (Τοπικῶν πρὸς τοὺς ὅρους αʹ βʹ) y D44 (<Περὶ> ἐρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως αʹ βʹ). Bar­
nes se basa en Moraux 1951, pp. 54-58, aunque con algunas diferencias. No es nuestra 
intención abordar el problema de la composición de esa obra.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 233

en este caso específico, las referencias no son suyas, sino del famoso 
editor (o de alguno de los editores anteriores). 

Luego de describir de manera sumaria el problema que plantean los tí­
tulos en el corpus Aristotelicum, en general, y en los Tópicos, en particu­
lar, a partir de los importantes estudios de Paul Moreaux (1951), Pierre 
Aubenque (19621) y Jonathan Barnes (1995), es lícito preguntarse sobre 
lo que sucede con el Περὶ σοφιστικῶν ἐλέγχων o Refutaciones sofísticas, 
Elenchi Sophistici (SE): ¿Puede adscribirse el título a Aristóteles, a An­
drónico o a alguien más? 

El problema se plantea de la siguiente manera: el título con que ahora 
conocemos esa obra, Περὶ σοφιστικῶν ἐλέγχων, nunca aparece men­
cionado en el corpus Aristotelicum, tampoco aparece en las listas de 
Diógenes ni en la de Hesiquio, pero sí en la de Ptolomeo, que reproduce 
los títulos de Andrónico.15 Por si ello fuera poco, ningún autor cita la 
obra antes de Galeno (s. ii d. C.),16 aunque —según Ebbesen 1981, p. 
238— era muy bien conocida en la época del médico. ¿Cómo se explica 
lo anterior?

Una posible explicación es que —como ya antes se ha dicho— los 
títulos que hoy empleamos para referirnos a los escritos de Aristóteles no 
fueron establecidos por este filósofo, sino por Andrónico, quien habría 
reunido algunos tratados de temática afín en obras únicas a las que asignó 

15 Rose (1886, p. 20) no incluye los títulos de los numerales 26-51 de la lista de 
Ptolomeo con el afán de no repetir la lista de Andrónico: “26-51 inseruntur libri vulga-
res logici, ethici, rhetorici, physici, metaphysici, problemata”. Lo anterior nos impide 
observar si existe una diferencia en relación con las Refutaciones sofísticas, pues se 
registra un libro en vez de dos (cf. Moraux 1951, p. 297). 

16 Cf. Ebbesen 1981, I, p. 236: “La obra escrita más antigua que se ha conservado 
acerca de los Sophistici Elenchi es Acerca de los sofismas relativos a la expresión, 
περὶ τῶν παρὰ τὴν λέξιν σοφισμάτων” = De captionibus. Es también el primer libro 
conservado acerca de las falacias, después de los propios Elenchi”; cf. I, pp. 238-239 
y n. 12. (p. 238: “Ningún escritor antes de Galeno emplea el nombre Sophistici Elen-
chi”). El pasaje en que aparece por primera vez el título es Gal. Plac. (= De placitis 
Hippocratis et Platonis) V, 222 Kühn = I, p. 110 De Lacy (= tlg): καὶ γέγραπται περὶ 
τούτων ἁπάντων τοῖς παλαιοῖς, ἐν μὲν τοῖς σοφιστικοῖς ἐλέγχοις περὶ τῶν σοφιστικῶν 
εἴτε προτάσεων ἐθέλοις ὀνομάζειν εἴτε ἀξιωμάτων εἴτε λόγων, οὐδὲν γὰρ εἰς τὰ παρόντα 
διαφέρει, κατὰ δὲ τὰς ῥητορικὰς τέχνας ὑπὲρ τῶν ῥητορικῶν, ἐν δὲ τοῖς τοπικοῖς ὑπὲρ 
τῶν διαλεκτικῶν, “Los antiguos han escrito de todo esto: en las Refutaciones sofísticas, 
acerca de los argumentos sofísticos, ya sea que quieras denominarlas proposiciones, 
axiomas o razonamientos, pues no importa para nada en este caso; y en las artes retóri­
cas, sobre los argumentos retóricos, y en los Tópicos, acerca de lo silogismos dialécticos. 
Cf. Capt. (= De captionibus) 1,4 Gabler = XIV, 582 Kühn.



234	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

títulos que a veces corresponden y a veces no a las probables denomi­
naciones originales de Aristóteles que aparecen en la lista de Diógenes 
Laercio y en la primera parte de la lista de la vita menagiana (H1). Así, se 
ha probado que los nombres de obras principales, como la Metafísica o la 
Política, no existían como tales entre los escritos originales del filósofo. 
Lo mismo sucede con los Tópicos y con las Refutaciones sofísticas.

Podemos suponer entonces que esta última obra tenía originalmente 
otro título. La mayoría de los estudiosos la considera como el libro IX 
de los Tópicos.17 Si se encuentra una sola referencia a los Tópicos que 
corresponda a algún pasaje de las Refutaciones sofísticas, se tendría una 
prueba irrefutable de que ese escrito formaba parte de los Tópicos, lo 
cual podría llevar a replantear los problemas de las transmisión de las 
obras de Aristóteles.

Pero ello parece no ser así. Existen trece alusiones a los Tópicos en 
el corpus Aristotelicum: nueve en la Retórica, tres más en los Prime-
ros analíticos y una en el Acerca de la interpretación. En relación con 
las referencias a los Tópicos en la Retórica se puede constatar que no 
incluyen ningún pasaje del supuesto libro IX: cinco de ellas se refieren 
al libro I de esa obra;18 tres, al VIII, aunque en uno de estos casos la 

17 Cf. sobre todo, Waitz 1846, II, pp. 528-529, quien incluso borra el título, dejan­
do sólo “Libro IX”: Lib. IX. Quae inscribi solent Περὶ σοφιστικῶν ἐλέγχων, ea nos 
Topicorum librum nonum fecimus. Véase también Forster 1955 (en su edición de la 
Loeb): “The Sophisticis Elenchis is an appendix to de Topica and its final section forms 
an epilogue to both treatises”, y como prueba de ello afirma que Aristóteles cita dos 
veces el De Sophisticis Elenchis con el título de Topica.

18 Los pasajes son los siguientes: (1). Rh., 1355a29: διδασκαλίας γάρ ἐστιν ὁ κατὰ 
τὴν ἐπιστήμην λόγος, τοῦτο δὲ ἀδύνατον, ἀλλ’ ἀνάγκη διὰ τῶν κοινῶν ποιεῖσθαι τὰς 
πίστεις καὶ τοὺς λόγους, ὥσπερ καὶ ἐν τοῖς Τοπικοῖς ἐλέγομεν περὶ τῆς πρὸς τοὺς πολλοὺς 
ἐντεύξεως, “pues el discurso científico es propio de la enseñanza, y es imposible esto 
[persuadir con argumentos científicos a las masas], pero sí es necesario construir las 
pisteis [medios para obtener confianza] y los logoi [razonamientos] mediante [lugares] 
comunes, tal como decíamos también en los Tópicos a propósito de la conversación con 
las masas”. La referencia es a Top., I, 2, 101a32-34 (cf. Smith 1997, p. 52, comentario 
ad loc.), donde se trata de la utilidad de la dialéctica en las conversaciones (πρὸς δὲ 
τὰς ἐντεύξεις). (2) Rh., I, 2, 1356b13, donde se hace referencia a la distinción entre 
inducción y deducción, en referencia al cap. 1 (100a18-24) o al 12 (105a10-14) del pri­
mer libro de los Tópicos. (3) Rh., I, 3, 1358a29: καθάπερ οὖν καὶ ἐν τοῖς Τοπικοῖς, καὶ 
ἐνταῦθα διαιρετέον τῶν ἐνθυμημάτων τά τε εἴδη καὶ τοὺς τόπους ἐξ ὧν ληπτέον, “tal cual 
se ha hecho, en efecto, en los Tópicos, de los entimemas hay que distinguir las formas 
y los lugares de los que se deben tomar [los entimemas]”. Cf. Top., I, 1, 101a5-17 y 
III 119a12-31. (4) Rh., II, 22, 1396b4: ἀναγκαῖον, ὥσπερ ἐν τοῖς Τοπικοῖς, πρῶτον περὶ 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 235

referencia no es segura,19 y una sola al libro II.20 Como podrá observar­
se, predominan las referencias al libro I y al VIII, más cercanos tempo­
ralmente a la Retórica, y nunca al supuesto libro IX. El silencio puede 
deberse al azar, pues tampoco los libros IV-VII de los Tópicos aparecen 
mencionados. De cualquier modo, no hay ninguna referencia en la Retóri-
ca al libro IX de los Tópicos, y en consecuencia no hay pruebas de que 
ese libro corresponda las Refutaciones sofísticas.

ἕκαστον ἔχειν ἐξειλεγμένα περὶ τῶν ἐνδεχομένων καὶ τῶν ἐπικαιροτάτων, “[...] es nece­
sario, como se ha dicho en los Tópicos, en primer lugar tener [a disposición] lugares 
escogidos acerca de cada asunto, sobre los situaciones posibles y los más oportunos”, 
que no parece que aluda a un pasaje en particular, sino a los Tópicos en su conjunto. 
(5) Rh., II, 23, 1398a29: ἄλλος ἐκ τοῦ ποσαχῶς, οἷον ἐν τοῖς Τοπικοῖς περὶ τοῦ ὀρθῶς, 
“Otro es el [lugar] de cuántas maneras, como [se ha dicho] en los Tópicos acerca de la 
corrección [léxica]. Racionero (com. ad loc., p. 424) remite a Top., I, 15, 106a40 y II, 3, 
110a22 ss. Las referencias a pasajes de los libros II y III son secundarias.

19 Son los siguientes: (6) En el penúltimo capítulo del segundo libro de su Retórica, al 
hablar de la refutación, Aristóteles distingue entre dos tipos de refutaciones: unas son los 
contra-razonamientos; otras, las objeciones (ἢ ἀντισυλλογισάμενον ἢ ἔνστασιν). En relación 
con estas últimas, el filósofo hace una referencia a los Tópicos de la siguiente manera (Rh., 
II, 25, 1402a35-37): αἱ δ’ ἐνστάσεις φέρονται καθάπερ καὶ ἐν τοῖς Τοπικοῖς, τετραχῶς· ἢ γὰρ 
ἐξ ἑαυτοῦ ἢ ἐκ τοῦ ὁμοίου ἢ ἐκ τοῦ ἐναντίου ἢ ἐκ τῶν κεκριμένων, “Las objeciones se obtie­
nen, como en los Tópicos, de cuatro maneras; a saber: o bien a partir de lo mismo, o bien de 
lo semejante, o bien de lo contrario, o bien a partir de juicios ya hechos”. Se ha pensado (cf. 
Racionero, nota ad loc., p. 463) que Aristóteles relaciona este pasaje con Tópicos, VIII, 10, 
161a1-16. Sin embargo, en este ultimo lugar se afirma algo diferente: existen cuatro formas 
para impedir que se concluya un razonamiento: (a) removiendo aquello en lo que consiste 
el error; (b) dirigiendo la objeción a quien interroga; (c) a las preguntas; (d) o al tiempo. Se 
ha intentado salvar este incongruencia con la suposición de que el pasaje de Tópicos fue al­
terado en época posterior, aunque la mayoría de los estudiosos considera que no se refiere a 
un pasaje en particular, sino a la obra en su conjunto, o bien a un pasaje que no se conservó. 
Todo se ofrece a la especulación. En tales circunstancias se trata de una crux, esto es, de 
una incongruencia sin solución. (7) Rh., II, 1403a30-32: ἡ δ’ ἔνστασις οὐκ ἔστιν ἐνθύμημα, 
ἀλλά, καθάπερ ἐν τοῖς Τοπικοῖς, τὸ εἰπεῖν δόξαν τινὰ ἐξ ἧς ἔσται δῆλον ὅτι οὐ συλλελόγισται 
ἢ ὅτι ψεῦδός τι εἴληφεν, “[...] la objeción tampoco es un entimema, sino que, como en los 
Tópicos, consiste en enunciar una opinión de la que resultará claro que <quien responde> no 
ha hecho ningún silogismo o bien que ha introducido algún elemento falso”; la referencia es 
a Top., VIII, 10, 161a1 ss., pues se entiende que se debe remover el elemento falso que el 
interlocutor ha introducido en un diálogo. (8) El último pasaje no presenta problemas: Rh., 
III, 18, 1419a24: φανερὸν δ’ ἡμῖν ἐστιν ἐκ τῶν Τοπικῶν καὶ τοῦτο καὶ αἱ λύσεις, “es evidente 
para nosotros a partir de los Tópicos tanto esto [lo que responderá el interlocutor] como las 
refutaciones”. La referencia es a Top., VIII, en especial capítulos 4-10.

20 Arist., Rh., II, 23, 1399a6, donde se refiere al lugar que se obtiene de las partes, 
asunto que se explica de modo detallado en Top., II, 4, 111a33 ss. 



236	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

De las tres referencias que se encuentran en los Primeros analíticos, 
dos remiten también al libro I,21 pero una (APr., II, 17, 65b16) parece 
aludir al capítulo V, 167b21-36 de las Refutaciones sofísticas. La única 
alusión en el Acerca de la interpretación (De int., 11, 20b26) remite 
supuestamente a tres pasajes de nuestra obra (SE, 6, 169a6 s.; SE, 17, 
175b39 s. y SE, 30, 181a36), de manera que sería la única prueba irre­
futable de que SE es el libro IX de los Tópicos. Sin embargo, una atenta 
lectura de estos reenvíos permite concluir que, en realidad, los pasajes 
mencionados se refieren al libro VIII.22 

21 Arist., APr., I, 1, 24b12 cita Top., I, 1, 100a27-30. Ambos pasajes tratan sobre las 
dos formas de razonamientos: apodíctica y dialéctica. El segundo pasaje es APr., II, 15 
64a37, donde se habla de las conclusiones de las proposiciones opuestas; se relaciona 
con Top., VIII, 1. 

22 En relación con el pasaje del De interpretatione (Int., 11, 20b26), baste lo dicho 
por Zanatta (pp. 291-292), en el sentido de que ese pasaje, que trata sobre la multiplici­
dad de las respuestas y de las interrogaciones en los enunciados complejos, se refiere a 
Top., VIII, 7, 160a22 (aunque también puede referirse a los pasajes indicados de SE). El 
otro pasaje es APr., II, 17, 65b13-16: Ὁ μὲν οὖν φανερώτατος τρόπος ἐστὶ τοῦ μὴ παρὰ 
τὴν θέσιν εἶναι τὸ ψεῦδος, ὅταν ἀπὸ τῆς ὑποθέσεως ἀσύναπτος ᾖ ἀπὸ τῶν μέσων πρὸς 
τὸ ἀδύνατον ὁ συλλογισμός, ὅπερ εἴρηται καὶ ἐν τοῖς Τοπικοῖς, “Ahora bien, el modo 
más claro es cuando lo falso no es de la tesis, cuando la deducción [o silogismo], sin 
conexión con la hipótesis, parte de los términos medios a lo imposible, lo cual ya se ha 
dicho también en los Tópicos”. Ese capítulo 17 de los Primeros analíticos trata de cómo 
se puede mostrar la falsedad de un argumento de reducción al absurdo, mediante la fór­
mula “la falsedad no se encuentra en esto”. Supongamos que dos personas dialogan, una 
interroga (A) y la otra responde (B). A pregunta a B y B responde con una conclusión 
basada en una hipótesis o premisa. A refuta a B con un razonamiento por reducción al 
absurdo o a lo imposible con una tesis, pero esta tesis no tiene que ver con la hipótesis 
de B y, por lo tanto, no es la causa de la conclusión. Luego, B objeta la validez del 
razonamiento al absurdo con la fórmula indicada, negando que la tesis de donde parte 
lo imposible o absurdo tenga relación con la hipótesis de B. La no causa (tesis) se pone 
como causa de la afirmación de inicio. Luego se pone como ejemplo el caso de quien 
pretende demostrar que la diagonal es inconmensurable recurriendo al razonamiento 
(logos) de Zenón de que el movimiento es imposible, y empleara esa reducción al ab­
surdo para ese fin. Este es “el modo más evidente” (φανερώτατος τρόπος) de objeción 
de la reducción a lo imposible. En seguida se presenta un segundo modo que es cuando 
lo imposible sí tiene conexión con la hipótesis, pero la conclusión del razonamiento no 
depende de esa hipótesis. Por ejemplo, si se establece que A se da en B, B en C y C en 
D, y es falso que B se dé en D, la falsedad no se da en A. 

Se piensa que el pasaje relativo al razonamiento de lo imposible que no tiene que 
ver con la hipótesis alude a SE, 5, 167b21-36. Pero ahí se está describiendo en qué 
consiste la sexta especie de paralogismo extra dictionem que consiste en presentar como 
causa algo que no lo es. El ejemplo que se presenta en este pasaje es la afirmación de 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 237

De tal manera, ninguna de las referencias a los Tópicos que apare­
cen en la Retórica, en los Analíticos primeros y en el De la interpre-
tación corresponden a las Refutaciones sofísticas, esto es al supuesto 
libro IX de los Tópicos. Si lo anterior es válido, el principal argumento 
a favor de la tesis unitaria se viene para abajo23 y, en consecuencia, 
es posible sostener que, como sucedió con otras obras de Aristóteles, 
Andrónico realizó la composición de Refutaciones sofísticas a partir de 
varios escritos que se encontraban en el archivo de Aristóteles, y que le 
puso el título con que ahora la conocemos,24 como una obra indepen­
diente, porque no vio la necesidad de unirlo a los Tópicos, aun cuando 
la temática es afín.

Ahora, ¿qué obras pudo haber utilizado en su tarea editorial? En las 
listas de Diógenes (D29) y de la Vita Hesychii (H31) se encuentra un texto 
intitulado Divisiones sofísticas, en cuatro libros (Διαιρέσεις σοφιστικαὶ δʹ), 

que el alma y el cuerpo no son idénticas recurriendo a un razonamiento tramposo. El 
paralogismo no tiene que ver con el primer modo (lo imposible no tiene que ver con la 
hipótesis), sino con el segundo (lo imposible tiene que ver con la hipótesis, pero si se 
elimina la hipótesis o premisa la conclusión no se afecta). Esta idea remite al libro VIII 
de los Tópicos, 160b1-14, donde se trata de las objeciones contra los universales. Indica 
que tenemos muchos razonamientos contrarios a las opiniones que son difíciles de di­
solver, y entonces menciona el ejemplo de Zenón de que es imposible el movimiento y 
el recorrido de un estadio. Se trata de objeciones contra tesis como la de Zenón.

23 Los demás argumentos que parecen demostrar que las Refutaciones sofísticas forma­
ba parte de los Tópicos, no son consistentes. Louis-André Dorion (1995, pp. 24-25) resume 
los argumentos, que son los siguientes: Uno es que las Refutaciones sofísticas comienza 
con la partícula δέ, como todos los demás libros de los Tópicos, excepto el primero que 
comienza con μέν, que es lo que se espera al principio de cualquier obra. Pero lo anterior 
no prueba nada. El δέ puede aparecer al comienzo de cualquier obra polémica como lo 
es las Refutaciones sofísticas (Dorion 1985, p. 24, refiere el dato de que puede tratarse de 
un integración del copista). Otro argumento es que el capítulo final, el 34, parece como si 
fuera una conclusión del tratado en su conjunto, de los nueve libros de los Tópicos. Este 
argumento no tiene ninguna fuerza probatoria. Otro más es el relativo a las referencias de 
SE a los Tópicos, pero no al contrario, pues no existe ningún pasaje en esta segunda obra 
que anuncie, prevea o suponga el estudio y análisis de los sofistas, de modo que, según 
Dorion, Aristóteles, al redactar los Tópicos no había previsto la elaboración de SE.

24 La idea de que Aristóteles hubiera considerado a SE como parte de los Tópicos 
no se sostiene, si es verdad que esta última obra fue compuesta y denominada por An­
drónico de esa manera. Aristóteles había escrito varios tratados sobre los razonamientos 
dialécticos claramente relacionados entre sí pero independientes los unos de los otros. 
Es claro que, en su composición final, los SE se encuentran en pendant con los Tópicos; 
este texto trata de los lugares reales; el otro, de los aparentes. Sin embargo, Andrónico 
conservó divididos ambos escritos.



238	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

pero no se puede considerar un título doble o alternativo de Refutaciones 
sofísticas.25 Asimismo, en la misma Vita de Hesiquio se menciona una 
escrito intitulado ἐλέγχων σοφιστικῶν ἢ περὶ ἐριστικῶν (H125). A pesar 
de la semejanza con SE, se trata de una alteración o una sustitución 
llevada a cabo por un copista del escrito intitulado Πυθιονικῶν ἔλεγχοι αʹ, 
que aparece en la lista de Diógenes Laercio (D134).26 

25 Cf. Moraux 1951, p. 51, donde indica que esa obra contendría un conjunto de 
procedimientos empleados contra los sofistas y no un conjunto de procedimientos em­
pleados por los sofistas. No son claras las razones de ello. El autor establece una divi­
sión entre los vicios que producen in dictione la falsa apariencia de un argumento. El 
procedimiento consiste en dividir lo que por naturaleza es un compuesto, en atribuir a 
cada parte un predicado y en atribuir el mismo predicado al compuesto. Por ejemplo: 
el cinco es a la vez par e impar, porque está compuesto de dos más tres. La diáiresis es 
también un procedimiento refutativo in materia que consiste en echar abajo un argu­
mento que presenta un vicio por homonimia, ambigüedad o de composición, mediante 
una diáiresis entre los sentidos de una palabra o una expresión.

26 El catálogo de la Vita Hesychii consta de tres partes. La primera, la más amplia, 
contiene 139 títulos y corresponde más o menos al registro de Diógenes, aunque hay 
cambios y errores frecuentes (Moraux 1951, p. 196). Es posible observar que la secuen­
cia en ambos registros es muy parecida y que en ambas se encuentra un grupo de obras 
que contienen documentos relativos a la historia literaria, en general de diverso género. 
En Diógenes son once obras (números 129-140) y en la vida menagiana nueve (de la 
122 a la 131). En esta sección se encuentran títulos de registros sobre los vencedores 
olímpicos (D131 y 132; H122-123), píticos y en las competencias musicales (D130-
132, H124). Luego sigue la obra Πυθιονικῶν ἔλεγχοι αʹ en el registro de Diógenes, cuyo 
número es D134 (en la edición de Rose 1886, p. 7), y el título ἐλέγχων σοφιστικῶν ἢ 
περὶ ἐριστικῶν, que corresponde al número H125 en la vida anónima (Rose 1886, p. 15). 
Después siguen obras sobre vencedores en las tragedias y registros de leyes. A este mis­
mo grupo pertenecen las famosas 154 Constituciones, aunque aparecen aisladas (D143 
y H135), debido a que se interpolaron dos obras en la primera lista (Categorías y De 
la interpretación) y tres en la segunda (además de las anteriores, los Primeros analíti-
cos) de la sección relativa a la lógica y dialéctica. Como podrá observarse Πυθιονικῶν 
ἔλεγχοι αʹ, de la lista de Diógenes debería ser también un catálogo de vencedores. En 
efecto, ἔλεγχος puede significar también un inventario, un catálogo, pero no refutacio­
nes en este caso. Aquí el autor o el copista de la lista de la vida menagiana cometió un 
grave error al modificar el título original en ἐλέγχων σοφιστικῶν ἢ περὶ ἐριστικῶν. Es 
probable, como opina Moraux 1951, p. 199, que el título Πυθιονικῶν ἔλεγχοι αʹ (de D134) 
hubiera sido dividido en dos y luego Πυθιονικῶν suprimido, por ser un doblete del tí­
tulo anterior (H133: Πυθικός), mientras que el segundo elemento se amplió en la forma 
en que aparece en H125. Es probable también que el autor o, mejor, un copista hubiera 
agregando en este lugar un título más de obras lógicas y dialécticas. El título puede 
referirse a las Refutaciones sofísticas, de manera que podría pensarse en la alteración de 
un copista (cf. Moraux 1951, p. 205 sobre los copistas de la Vita).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 239

Es importante observar que Aristóteles sí alude a pasajes de esa obra 
en la sección de la Retórica donde se trata de los lugares de los entime­
mas aparentes, pero no con el título con que ahora la conocemos, sino 
con otros términos. Se trataría en este caso de los nombres originales con 
que Aristóteles denominaba a esa obra lo que permite encontrar solución 
a este espinoso asunto. 

En el capítulo 24 del segundo libro de la Retórica, precisamente la parte 
relativa a los lugares de los entimemas aparentes, al tratar del primero de 
estos lugares, que es aquel que procede de la expresión, Aristóteles indica 
que ese lugar se divide en dos partes. “Uno es in dictione. Y de éste, una 
parte, como en los tratados dialécticos, consiste en decir el final, a ma­
nera de conclusión, sin haber deducido nada, como ‘no esto y lo otro, por 
tanto necesariamente esto y lo otro”.27 La cita refiere claramente a SE, 15, 
174b8-11, donde se habla del mismo asunto y se caracteriza este artificio 
como “el estratagema más sofístico de parte de quienes interrogan” (τὸ 
μάλιστα σοφιστικὸν συκοφάντημα τῶν ἐρωτώντων). Consiste en que, en vez 
de poner la pregunta (para refutar a quien responde), se afirma como si 
fuera la conclusión. Aunque hay una referencia específica, Aristóteles no 
indica una obra en especial, sino de manera general la disciplina llamada 
dialéctica (aquí se emplea al adjetivo sustantivado), como sucede en otros 
pasajes, como el famoso comienzo de la Retórica: Ἡ ῥητορική ἐστιν 
ἀντίστροφος τῇ διαλεκτικῇ.28

Otro pasaje parece ofrecer una solución: el capítulo 24 del segundo 
libro de la Retórica. Ahí, al tratar acerca del entimema aparente número 
nueve, Aristóteles escribe:

Además, como [se dice] en los tratados erísticos, [del decir] en sentido ab­
soluto y, no absolutamente, sino en relación con algo, resulta una deducción 
aparente, como en los tratados dialécticos, que “el no-ente es opinable, [por 
tanto] el no-ente es no-ente”.29

27 Compárese ambos pasajes: Rh., II, 24, 1401a2-6: εἷς μὲν ὁ παρὰ τὴν λέξιν, καὶ 
τούτου ἓν μὲν μέρος, ὥσπερ ἐν τοῖς διαλεκτικοῖς, τὸ μὴ συλλογισάμενον συμπερασματικῶς 
τὸ τελευταῖον εἰπεῖν, “οὐκ ἄρα τὸ καὶ τό, ἀνάγκη ἄρα τὸ καὶ τό”, y Arist., SE., 15 174b8-
11: Σφόδρα δὲ καὶ πολλάκις ποιεῖ δοκεῖν ἐληλέγχθαι τὸ μάλιστα σοφιστικὸν συκοφάντημα 
τῶν ἐρωτώντων, τὸ μηδὲν συλλογισαμένους μὴ ἐρώτημα ποιεῖν τὸ τελευταῖον ἀλλὰ 
συμπεραντικῶς εἰπεῖν, ὡς συλλελογισμένους, “οὐκ ἄρα τὸ καὶ τό”.

28 Cf. también Rh., 1359b11: τὰ μὲν τῇ διαλεκτικῇ τὰ δὲ τοῖς σοφιστικοῖς λόγοις.
29 Arist. Rh., II, 24, 1402a3-7: ἔτι ὥσπερ ἐν τοῖς ἐριστικοῖς παρὰ τὸ ἁπλῶς καὶ μὴ 

ἁπλῶς, ἀλλὰ τί, γίγνεται φαινόμενος συλλογισμός, οἷον ἐν μὲν τοῖς διαλεκτικοῖς ὅτι ἔστι τὸ 



240	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

En este pasaje encontramos una referencia al título de una obra o, por 
lo menos, al tipo de obra; el asunto tratado se encuentra también en las 
Refutaciones sofísticas, donde se explica ese entimema aparente:

[Los paralogismos] que se toman del decir esto en sentido absoluto o en un 
cierto aspecto y no en sentido propio, [se dan] cuando lo dicho en parte se 
toma como si se hubiera afirmado en sentido absoluto, por ejemplo, si el 
no ente es opinable, [se concluye] que el no ente existe; en efecto, no es lo 
mismo el ser en cierto sentido y ser en absoluto [...]30

No hay duda de que ambos pasajes se refieren a lo mismo.31 Además 
se ofrece un dato valioso: ἐν τοῖς ἐριστικοῖς, expresión que puede hacer 
referencia a una obra o a un conjunto de obras. Pues bien, en la lista de 
Diógenes se registran tres obras con un título parecido:

D27. Περὶ ἐριστικῶν αʹ βʹ
D28. Λύσεις ἐριστικαὶ δʹ
D47. Προτάσεις ἐριστικαὶ αʹ

que se repiten en la lista de Hesiquio, con cambios mínimos: H27, 
H29 y H44. En las dos listas restantes (la de Ptolomeo y la de Andró­
nico) desaparecen esos títulos, lo cual permite pensar que las obras 
denominadas de esa manera pudieron haber pasado a formar parte de 
obras mayores o bien que una de ellas hubiera sido editada por Andró­
nico con el nombre de Περὶ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων.32 Paul Moraux 

μὴ ὄν δοξαστόν, ἔστι τὸ μὴ ὄν μὴ ὄν, [...] Es posible que la lectura original: τὸ μὴ ὄν ὄν 
(aceptada por todos los editores), en vez de τὸ μὴ ὄν δοξαστόν, esté corrupta. Dice Vater 
(Animadversiones, 1820, p. 341): “τὸ μὴ ὄν, ὄν. Sine dubio mendum hoc est”. Puede 
leerse como τὸ μὴ ὄν δοξαστόν, a partir del siguiente pasaje de SE, pues de lo opinable 
(que es no absoluto) se desprende una conclusión absoluta.

30 Arist., SE, 4, 166b37-167a1: Οἱ δὲ παρὰ τὸ ἁπλῶς τόδε ἢ πῇ λέγεσθαι καὶ μὴ κυ
ρίως, ὅταν τὸ ἐν μέρει λεγόμενον ὡς ἁπλῶς εἰρημένον ληφθῇ, οἷον, εἰ τὸ μὴ ὄν ἐστι δοξα­
στόν, ὅτι τὸ μὴ ὂν ἔστιν· οὐ γὰρ ταὐτὸ τὸ εἶναί τέ τι καὶ εἶναι ἁπλῶς [...] 

31 En el caso de la Retórica se trata del noveno topos de entimema aparente; en el de 
SE, de la segunda especie de paralogismo extra dictionem (es decir, relativo a la forma 
de razonamiento). Se emplean expresiones semejantes. El ejemplo aparece también en 
Top., IV, 1, 121b1-3: οἷον τὸ δοξαστὸν τοῦ ὄντος· καὶ γὰρ τὸ ὂν καὶ τὸ μὴ ὂν δοξαστόν, 
ὥστ’ οὐκ ἂν εἴη τὸ δοξαστὸν εἶδος τοῦ ὄντος.

32 Existe también un título que se ha propuesto como el antecedente del SE: <Περὶ> 
ἐρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως αʹ βʹ, pero, como se ha visto (nota 14; cf. Moraux 1951, p. 65) 
este escrito pasó a formar parte del libro VIII de los Tópicos.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 241

ha hecho un análisis puntilloso sobre el término ἐριστικός, señalando la 
diversidad de significados y concluyendo que “los temas estudiados en 
el Περὶ ἐριστικῶν están estrechamente relacionados con aquellos que 
aborda el Περὶ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων”. Y en seguida afirma (Moraux 
1951, p. 48): “Tal vez se deba ir más lejos, y reconocer en nuestro Περὶ 
τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων, el Περὶ ἐριστικῶν de la lista de Diógenes”.33 
El Περὶ ἐριστικῶν αʹ βʹ (Los razonamientos erísticos o Erística) de Dió­
genes sería el título original de un escrito de Aristóteles; el Περὶ τῶν 
σοφιστικῶν ἐλέγχων, que Andrónico habría impuesto.34

Es muy probable que Andrónico hubiera editado una obra que él de­
nominó Περὶ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων, pero no se ve la razón de que 
hubiera cambiado el título original: Ἐριστικά o Περὶ ἐριστικῶν αʹ βʹ, si ese 
libro correspondía en su contenido exactamente a la obra aristotélica. 
Por ello, debería pensarse que el editor compiló, como en los casos vis­
tos antes, varios libros de Aristóteles en una obra única. En la lista de 
Diógenes se leen otros títulos de escritos parecidos, las Λύσεις ἐριστικαί 

33 Moraux 1951, pp. 47-48 observa que los razonamientos erísticos son, en aparien­
cia, análogos a los dialécticos, pero se basan en subterfugios desleales con el fin de 
vencer al interlocutor; a veces Aristóteles los emplea para designar silogismos que no 
presentan ningún vicio de forma, pero sus conclusiones se basan en premisas probables 
sólo en apariencia. Sin embargo, en sentido estricto, esos razonamientos se reservan 
para silogismos dialécticos falsos en forma, sin importar el grado de probabilidad de 
las premisas. De este modo, continúa Moraux, en SE el silogismo erístico designa una 
especie particular de paralogismo, y éste, un silogismo formado a partir de premisas 
propias de una ciencia particular, cuando las premisas no son correctas desde el punto 
de vista de la ciencia, de modo que un silogismo erístico es un paralogismo que sólo 
en apariencia pertenece a la ciencia particular de que se trate. De tal manera, Moraux 
concluye que los contenidos del Περὶ ἐριστικῶν corresponden muy estrechamente a los 
temas tratados en el Περὶ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων. De este modo, el título original pudo 
haber sido sugerido por el párrafo al final de la introducción: περὶ μὲν οὖν τῶν ἀποδεικ
τικῶν ἐν τοῖς Ἀναλυτικοῖς εἴρηται, περὶ δὲ τῶν διαλεκτικῶν καὶ πειραστικῶν ἐν ἄλλοις· 
περὶ δὲ τῶν ἀγωνιστικῶν καὶ ἐριστικῶν νῦν λέγωμεν (SE., 165b8-11); en cambio, el título 
actual provendría del comienzo: Περὶ δὲ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων καὶ τῶν φαινομένων 
μὲν ἐλέγχων, ὄντων δὲ παραλογισμῶν ἀλλ’ οὐκ ἐλέγχων, λέγωμεν ἀρξάμενοι κατὰ φύσιν 
ἀπὸ τῶν πρώτων (SE, 164a20-23).

34 Las tres razones que presenta Moraux parecen sólidas a Quintín Racionero (1990 
p. 460, n. 435): (a) El título actual se limita a transcribir las palabras iniciales del tra­
tado, mientras que el de Diógenes indica mejor la intención del autor, quien se refiere 
al objeto de su tratado en las primera líneas. (b) El Περὶ ἐριστικῶν consta de dos libros, 
como sucede con el tratado en cuestión, cuya primera parte va del capítulo 1 al 15, y el 
segundo del 16 al 34. (c) Por último, el pasaje citado en la Retórica concuerda con SE, 
5, 166b36 ss., como ya hemos visto.



242	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

en cuatro libros (número 28), que el editor pudo haber integrado como 
segunda parte del tratado.35 De esta manera se entiende lo observado por 
el pseudo-Alejandro de que en la primera parte se muestran trece modos 
de engañar y los correspondientes modos de resolver los engaños: καὶ 
ταῦτα τὰ δεκατρία δὶς παραδίδωσι, πρῶτον μὲν λέγων πῶς ἀπατῶσιν οἱ 
σοφισταί, ὕστερον δὲ λύων αὐτά. 

En apoyo de lo anterior se tiene el párrafo de transición de la primera 
a la segunda parte, que dice como sigue:

Pues bien, se ha tratado de los elementos de donde parten las preguntas y 
cómo se debe preguntar en las discusiones agonísticas. En seguida, se debe 
hablar acerca de la respuesta, de cómo se debe resolver y qué, y para qué son 
útiles tales razonamientos.36 

Las correspondencias entre ambas partes del tratado son notables. En 
particular, la primera está orientada al interrogador (digámos: Sócrates) 
y a los trece paralogismos de la refutación; la otra, al interlocutor (por 
ejemplo: Trasímaco) y a la solución de los paralogismos indicados. 
Pero las correspondencias no son absolutas. En primer lugar, la primera 
parte presenta las cinco formas de los razonamientos (λόγοι) erísticos: 
la refutación (cap. 11), el error (cap. 12), la paradoja (cap. 12), la 
redundancia (cap. 13) y el solecismo (cap. 14); pero en la segunda no 
se aborda el error y la paradoja. Por otro lado, se podra observar que la 

35 Existen otros títulos sugerentes relacionados con las Λύσεις ἐριστικαί: las Προτάσεις 
ἐριστικαὶ αʹ (número 47) y las Διαιρέσεις σοφιστικαί (número 29). Moraux (1951, pp. 50 
y 51) rechaza tales posibilidades, pues piensa que las Λύσεις ἐριστικαί son una colec­
ción de ejemplos prácticos que debían ejercitarse asiduamente para poder deshacer las 
dificultades puestas por un sofista y constituyen la ilustración de la enseñanza teórica. 
Las Διαιρέσεις σοφιστικαί tendrían el mismo carácter y función, e incluso podría ser un 
segundo título de la obra anterior, basándose en que en las listas objeto de su estudio 
hay repeticiones de este género. Considera que la expresión Λύσεις ἐριστικαί puede 
tener dos sentidos opuestos: (a) soluciones elaboradas según un método erístico; (b) 
soluciones que resuelven dificultades puestas por un sofista. Moraux se inclina por 
la segunda, con el (débil) argumento de que Aristóteles jamás menciona la expresión 
λύειν ἐριστικῶς. El problema es semejante al de la interpretación de la expresión Περὶ 
τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων. Las refutaciones al sofístico modo, o las refutaciones de las 
objeciones o respuestas del sofista.

36 Arist., S, 175a1-4: Ἐξ ὧν μὲν οὖν αἱ ἐρωτήσεις καὶ πῶς ἐρωτητέον ἐν ταῖς 
ἀγωνιστικαῖς διατριβαῖς, εἴρηται. περὶ δὲ ἀποκρίσεως καὶ πῶς χρὴ λύειν καὶ τί, καὶ πρὸς 
τίνα χρῆσιν οἱ τοιοῦτοι τῶν λόγων ὠφέλιμοι, μετὰ ταῦτα λεκτέον.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 243

palabra ἐριστικ- se emplea 26 veces, mientras σοφιστικ- 21, y que la gran 
mayoría de ambos empleos se encuentran en la primera parte, mientras 
que las numerosas palabras de ‘solución’ (λύ-) aparecen en la segunda 
parte. De lo anterior, podemos suponer que la sección propiamente 
sofístico-erística es la primera de ambas; la segunda contiene las solu­
ciones de las refutaciones, las redundancias y los solecismos que el in­
terrogador presenta, todo lo cual concuerda muy bien con las funciones 
y fines de ambas partes.

Por tanto, no hay razón suficiente para que se pueda preferir el título 
actual (Περὶ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων) al original (Περὶ ἐριστικῶν αʹ βʹ), 
aunque puede suponerse que éste se refiere sólo a la primera parte, que 
correspondería a uno de los apuntes aristotélicos; mientras que la segun­
da sería ser propiamente las Λύσεις ἐριστικαί. 

Es muy probable que Andrónico hubiera elegido el título no por razo­
nes de contenido o por la finalidad de la obra, sino simplemente porque 
el texto comenzaba con esas palabras, lo cual era entonces un recurso 
frecuente. El texto no trata sólo de refutaciones sino de argumentos erís­
ticos. Pero estas refutaciones conforman el núcleo de la primera parte, 
en correspondencia con las soluciones de las refutaciones de la segunda, 
de manera que el editor antiguo se dio cuenta de que el título propuesto 
recogía el núcleo de las argumentaciones y refutaciones erísticas de la 
primera y la segunda partes respectivamente. Pero esta solución también 
podía provocar malos entendidos, como ha sucedido.

En efecto, el problema de fondo no es el de utilizar una etiqueta en 
vez de otra, sino tener conocimiento de las consecuencias que trae con­
sigo el empleo de una u otra denominación, como sucede con el Acerca 
del no ser o acerca de la naturaleza de Gorgias. En el caso de los SE, 
al parecer, la solución del editor no fue del todo adecuada, pues la ex­
presión es engañosa o confusa,37 pues a nuestro juicio se emplea a veces 
con una connotación oscura que escapa a los especialistas. 

Se podrá observar que el adjetivo σοφιστικῶν puede tener varias con­
notaciones: (a) de procedencia (“refutaciones de los sofistas”), (b) de 
cualidad o (c) de dirección (“refutaciones contra los sofistas”). Este 

37 Cf. Dorion 1995, p. 15: “El título griego de los SE ha dado lugar, y al parecer 
siempre da lugar, a múltiples malentendidos […] La forma en que se entiende es rica en 
enseñanzas en la medida en que la interpretación del título lleva en sí la determinación 
de los objetivos perseguidos por la obra”. 



244	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

problema ha mantenido muy ocupados a los estudiosos,38 quienes han 
preferido la primera o la última, pero no parece que se pueda llegar a un 
consenso. Y esto no es posible, porque el título de la obra es utilizado 
con una connotación especial. 

De tal manera, llevados por la idea de que la obra trata de refutaciones 
sofísticas (sin saber a ciencia cierta qué es σοφιστικῶν), los traductores 
se han visto en la necesidad de interpretar las primeras líneas de ese 
texto con frecuencia de manera errónea, a nuestro juicio. El texto es el 
siguiente (164a20-22):

Περὶ δὲ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων καὶ τῶν φαινομένων μὲν ἐλέγχων, ὄντων δὲ 
παραλογισμῶν ἀλλ’ οὐκ ἐλέγχων, λέγωμεν ἀρξάμενοι κατὰ φύσιν ἀπὸ τῶν 
πρώτων.

En general, las traducciones de este pasaje toma el καὶ como explica­
tivo, como en Pickard-Cambridge (Aristotle 1928):

38 Por ejemplo, el título se ha interpretado fundamentalmente de dos maneras dife­
rentes. (a) El texto trata de las refutaciones de los sofistas, es decir, de analizar cómo 
funcionan los argumentos aparentes que los sofistas empleaban para refutar; (b) ofrece 
estrategias para refutar los argumentos falaces de los sofistas. La primera interpretación 
tiene un fin fundamentalmente teórico y, en segundo lugar, defensivo (no dejarse enga­
ñar); la segunda, una finalidad pragmática, orientada a quien responde. En la antigüedad 
Galeno se inclinaba por la función teórica de los SE; el pseudo-Alejandro, en cambio, 
consideraba que el tratado tenía ambos fines (que yo distingo como teórico y práctico): 
un conocimiento de los mecanismos sofísticos, que se encuentran descritos en la prime­
ra parte del tratado (capítulos 3-15), y la manera en que se debe resolver (λύειν) los so­
fismas (capítulos 16-33). La mayoría de los estudiosos modernos ha seguido la primera 
interpretación. Siguen la segunda Dufour, Aubenque, Dumont y Brunschwig (1989, I, 
p. 501). El último de ellos lo expresa de esta manera: “SE no tiene como objeto propio 
refutar los sofismas, sino analizar y clasificar los diversos procedimientos utilizados 
por los sofistas para refutar ellos mismos a sus interlocutores”. Dorion, quien resume la 
historia del problema (1995, pp. 16-22), sigue a Brunschwig, y considera que (p. 20) las 
interpretaciones pragmáticas son erróneas, debido a que no se ha entendido el proble­
ma. Dorion considera que, en sentido estricto, ἔλεγχος no es sinónimo de λύσις, pues se 
refiere a la deducción que hace el interrogador de lo contradictorio de la conclusión (o 
respuesta) del interrogado, mientras que la λύσις es la solución que da el interrogado a 
un argumento falaz. De esta manera, podría ejemplificarse, se puede hablar del ἔλεγχος 
socrático (que es una pregunta) y de la respuesta de Eutifrón, o del ἔλεγχος sofístico/
erístico y de la solución o λύσις de Sócrates (interrogado).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 245

Let us now discuss sophistic refutations, i.e. what appear to be refutations 
but are really fallacies instead. We will begin in the natural order with the 
first.

Esta traducción ha tenido mucha influencia en los estudios de esa 
obra, pues se reproduce con frecuencia en antologías, en obras de con­
junto y en nuevas traducciones,39 aunque hay excepciones poco conoci­
das.40 No sólo en inglés se da esa interpretación; también en las demás 
lenguas europeas.41 De esta manera, el contenido es sólo acerca de re­
futaciones sofísticas, no de las argumentaciones erísticas de la primera 
parte del tratado. La traducción debe apegarse más al original, de modo 
que la obra trataría de dos asuntos: las refutaciones sofísticas y las refu­
taciones aparentes, no siendo éstas refutaciones sino paralogismos. Mi­
guel Candel Sanmartín (1982), de la editorial Gredos, ofrece la siguiente 
traducción, muy correcta a nuestro juicio:

Hablemos acerca de las refutaciones sofísticas y de las refutaciones aparen­
tes, que son en realidad razonamientos desviados y no refutaciones, y empe­
cemos por las que, por naturaleza, son las primeras.

Asimismo, el título es engañoso también porque el tratado no tiene 
por objeto describir las refutaciones sofísticas (entendidas en sentido 
general) ni ofrecer un método para atacar a los sofistas. Aristóteles no se 

39 Por ejemplo, Forster, en la traducción de la Loeb, traduce de la siguiente manera: 
“Let us now discuss of sophistical refutations, that is, arguments which appear to be re­
futations but are really fallacies and not refutations, beginning, as is natural, with those 
which come first”.

40 O. F. Owen 1853, pp. 540-541: “Concerning sophistical elenchi, and such as ap­
pear, indeed, elenchi, yet are paralogisms but not elenchi, let us treat, commencing in 
natural order, from the first”.

41 He recogido algunos ejemplos significativos: Barthélemi Saint-Hilaire 1843, p. 
333: “Mais parlons des réfutations sophistiques, c’est-à-dire des réfutations qui pa­
raissent en être de véritables, mais qui n’en sont pas réellement et ne sont que des 
paralogismes. Nous commencerons naturellement par les principes”; Dorion 1995, p. 
128: “Traitons maintenant des réfutations sophistiques, c’est-à-dire des arguments qui 
se présentent comme des réfutations, mais qui sont en fait des paralogismes et non 
des réfutations; nous débuterons, suivant l’ordre naturel, par ce qui vient en premier”; 
Zanatta 1995, 118: “Parliamo delle confutazioni sofistiche, ossia di quelle che sebrano 
confutazioni, ma sono paralogismi e non confutazioni, incominciando, secondo natura, 
dalle cose prime”.



246	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

dirige contra los famosos sofistas quienes, para asombro de Louis-André 
Dorion (1995, p. 33), aparecen en contadas ocasiones en esa obra, y no 
en sentido negativo, sino en positivo.42 La obra trata de refutaciones so­
físticas como parte de los razonamientos o argumentos erísticos y en una 
connotación muy precisa que se nos escapa. 

De tal manera, una tarea importante ahora será entender el sentido 
específico de las refutaciones sofísticas y distinguirlas de las erísticas. 
Los resultados de tal indagación permitirán resolver los problemas de 
fondo de esa obra.

Aunque los comentaristas de Aristóteles afirmen que ambas palabras 
significan lo mismo, el propio texto aristotélico da claves para distin­
guirlas. Como ya se explicó, ambos grupos de palabras se emplean casi 
exclusivamente en la primera parte. También la distribución resulta 
interesante, pues los empleos se concentran en el capítulo 11, con 
algunos casos notables en otros capítulos. De particular interés es la 
definición que se da de ese término en SE, 8, 169b20 ss., donde Aris­
tóteles afirma que entiende por refutación y silogismo sofístico no sólo 
el silogismo y la refutación en apariencia (pero no de verdad), sino tam­
bién aquellos silogismos que son de verdad, pero que sólo en apariencia 
son propios del asunto.43 En este caso, la refutación sofística se vincula 
estrechamente con la refutación especializada del arte examinativa o 
peirástica, que es una parte de la dialéctica y propia de las ciencias. En 
otros pasajes se relaciona a la sofística con la sophía,44 porque, en efecto, 
éste es el campo que le corresponde, en sentido estricto. De esta manera, 
es posible pensar que la sofística (ya sean razonamientos, argumentos o 
refutaciones), en sentido estricto, tiene que ver específicamente con la 

42 En realidad, Aristóteles considera sofistas a quienes emplean de manera aparente 
los argumentos dialécticos, independientemente de quiénes fueran: poetas, oradores o 
filósofos. Menciona una sola vez respectivamente a Antifonte, Protágoras, Licofrón, 
Trasímaco y Gorgias, pero no para acusarlos. Por ejemplo, Aristóteles observa que 
Antifonte (172b7) aplicó un método no geométrico para cuadrar el círculo, pero no lo 
presenta engatusando a sus interlocutores. Cita a Protágoras (173b19) en relación con el 
solecismo que el supuesto sofista identifica. Ninguno de los dos es llamado sofista, y 
el segundo más bien parece que pone en evidencia a los sofistas. 

43 Arist., SE, 169b20-23: λέγω δὲ σοφιστικὸν ἔλεγχον καὶ συλλογισμὸν οὐ μόνον τὸν 
φαινόμενον συλλογισμὸν ἢ ἔλεγχον μὴ ὄντα δέ, ἀλλὰ καὶ τὸν ὄντα μὲν φαινόμενον δὲ 
οἰκεῖον τοῦ πράγματος.

44 Arist., SE, 165a21: ἔστι γὰρ ἡ σοφιστικὴ φαινομένη σοφία οὖσα δ’ οὔ, misma 
expresión que se repite en 171b34.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 247

parte peirástica de la dialéctica, esto es, con la parte propiamente cientí­
fica, mientras que la erística con la dialéctica en general. Pero éste es un 
asunto que queda abierto.

En resumen, la Erística de Aristóteles se divide en dos partes, antecedi­
das por una introducción y seguidas por una sección de cierre. El tratado 
comienza señalando que existen cuatro géneros de razonamientos (lo-
goi) de los diálogos: didascálicos, dialécticos, investigativos y erísticos. 
Afirma que ya se ha abordado los tres primeros, y falta por tratar los 
erísticos, lo que ahora va a hacer. 

En seguida, divide el tratado en dos partes. En la primera (caps. 3-15) 
trata de los razonamientos erísticos, de los cuales distingue cinco espe­
cies (o fines): aparentar que se refuta, hacer que el interlocutor caiga 
en error, llevar a la paradoja y hacer que el interlocutor le de vueltas 
a un asunto. Se debe notar que las refutaciones erísticas corresponden 
únicamente a una de las cinco especies de razonamientos o fines: son 
las refutaciones aparentes. A su vez, las refutaciones sofísticas son, en 
particular, aquellas que sólo en apariencia son apropiadas o familiares al 
asunto que se debate dentro del campo de una ciencia, pero en realidad 
no son apropiadas al asunto. Los cuatro razonamientos restantes no son 
propiamente refutaciones. Por ejemplo, hacer que el interlocutor diga 
algo paradójico no es una refutación.

La segunda parte (caps. 16-33) se muestra a quien responde cómo 
puede solucionar las diferentes estrategias erísticas de quien pregunta y 
presenta las soluciones erísticas, que son tres, en relación con: las refu­
taciones, la repetición de la misma cosa y el solecismo. 

Al final, hace un breve resumen sobre los argumentos sofísticos y las 
soluciones abordadas en esa obra, y señala que el arte del silogismo no 
había sido tratado antes de esta obra, a diferencia de los discursos retó­
ricos, de los que ofrece un panorama histórico.



248	 ramírez vidal / las refutaciones sofísticas de aristóteles

BIBLIOGRAFÍA

Ediciones y traducciones

Aristote, Les réfutations sophistiques, introduction, traduction et commentaire 
par Louis-André Dorion, Laval, Librairie Philosophique J. Vrin / Presses de 
l’Universitè Laval, 1995.

—,	 Topiques, tome I: livres I-IV, texte établi et traduit par Jacques Brunschwig, 
Paris, Les Belles Lettres, 1967.

Aristotele, Le confutazioni sofistiche, introduzione, traduzione e commento di 
Marcello Zanatta, Milano, Biblioteca Universale Rizzoli, 1995. 

Aristóteles, Tratados de lógica (Órganon) I. Categorías, Tópicos. Refutaciones 
sofísticas, introducción, traducción y notas de Miguel Candel Sanmartín, Ma­
drid, Biblioteca Clásica Gredos, 1982.

—,	 Retórica, introducción, traducción y notas por Quintín Racionero, Madrid, 
Gredos, 1990.

Aristotelis, Qui ferebantur librorum fragmenta, collegit Valentin Rose, Leipzig, 
Teubner, 1886.

Aristotle, “On Sophistical Refutations”, en Arthur Wallace Pickard-Cambridge, 
The Works of Aristotle Translated into English, edited by William David Ross, 
London, Oxford University Press, 1928. 

—,	 On Sophistical Refutations…, by E. S. Forster, London / Cambridge / Mas­
sachusetts, Heinemann / Harvard University Press, 1955 (The Loeb Classical 
Library).

—,	 Topics, books I and II, transladed with a Commentary by Robin Smith, Oxford, 
Clarendon Press, 1997.

Platonis, Opera, recognovit brevique adnotatione critica instruxit I. Burnet, tomus 
I-V, Oxford, Clarendon Press, 1905 (I), 1910 (II), 1903 (III) 1905 (IV), 1906 
(V, partes I-II).

Estudios

Animadversiones variorum criticae et exegeticae in Aristotelis de Rhetorica libros 
tres, Oxford, Clarendon Press, 1820.

Aubenque, Pierre, El problema del ser en Aristóteles, Madrid, Taurus, 1984 (edi­
ción original 1962).

Carnes, Lord, “On the Early History of the Aristotelian Corpus”, The American 
Journal of Philology, 107-2, 1986, pp. 137-161.

Dupréel, Eugène, Les sophistes Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hipias, Neuchâtel, 
Éditions du Griffon, 1948.

Düring, Ingemar, Aristotle in the Ancient Biographical Tradition, Göteborg, Almq­
vist & Wiksell, 1957.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 227-249	 249

Ebbesen, Sten, Commentators and Commentaries on Aristotle’s Sophistici Elenchi: 
a Study of post-Aristotelian Ancient and Medieval Writings on Fallacies, 3 
vols., Leiden, Brill, 1981.

Moraux, Paul, Les listes anciennes des ouvrages d’Aristote, Louvain, Éditions 
Universitaires de Louvain, 1951.

Schreiber, Scott G., Aristotle on False Reasoning: Language and the World in the 
Sophistical Refutations, New York, State University of New York, 2003.


